
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 11 (1917)

Heft: 4

Artikel: Das Pfarramt in der religiösen Krisis der Gegenwart

Autor: Züricher, U.W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-134072

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-134072
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


- 180

selbst notwendig ist. Womit, ich deni Dnldcn und der fälschlich christlich

genannten Knechtsseligkeit uicht das Wort geredet haben will; wie
mir denn auch ein gründliches Erwachen der Massen aus der
Kriegshypnose und das darauf notwendig folgende heilige Donnerwetter über
die, die cs angeht, als der einzige mögliche nnd auch wünschbare Weg
aus der heutigen Wcltlagc erscheint. Gustav Schulz.

Das Pfarramt in der religiösen Crisis
der Segenwart.

s ist das Religiöse in uns, das nnch Klnrhcit iu Gcdankcn uud
»V Lebensführung vcrlangt. Das bringt cs nnturgcmäß mit fich,

daß wir der offiziellen Vertretung des Religiösen gegenüber, zu
mehr oder weniger bestimmten Einwänden gedrängt werden. Mir
und andern übcr diese Einwände Klarheit zu verschaffen, ohne die

Gerechtigkeit außer Acht zu lassen, ist der Zweck dieses Aufsatzes.
Die Beurteilung wird schärser oder milder, jc unchdcm man

nach oben odcr nach untcn vergleicht. Es kann im Grund dcneu
nicht verübelt werden, welche dic Tätigkeit dcs Pfarrers ohnc wcitcres
an Christus messen; denn dic Persönlichkeit Christi ist cs jn, die als
bedingungsloses Vorbild von allen Kanzeln verkündet wird. Dies
ist nuch das letzte Einigcnde, das die Pfarrer untcr sich verbindct.
Allcs nuderc ist seit der Losrcißung von dcr autoritativen Einheitskirche

individueller Auffassung unterworfen. Würde auch die absolute

Vorbildlichkeit Christi ausgegeben, würde man dnmit eben auch
aushören, „Christ" zu heißen und könnte natürlich anch nicht niehr
religiöser Beamteter einer spezifisch christlich orientierten Gesellschaft

fein. Und doch, muß mau sich nicht fragen, ob man
überhaupt noch vorurteilslos über das Leben Christi nachdenken kann,
wenn die Antwort ohne Weiteres mit dcm Lebensideal nnd mit dem

Beruf zusammenfallen muß? Und andrerseits: Beeinträchtigt es

denn sür den abweichend Denkenden die Ehrfurcht vor der Person
des großen Mcnschheitspropheten, wenn man glaubt, daß Christus
in wichtigen Fragen, etwa in der Gottcsanssassung oder gegenüber
der Askcsc, anders gedacht hat, als man selber infolge dcs nutouomeu
Charakters des Geistes zu deuten gezwungen ist? Und was wäre
ein Preisgeben seines eigenen Denkens aus Verehrung, etwa in,
Sinne von etwas glauben, das man eigentlich nicht glaubt? Doch
sicher auch nichts Religiöses.

Ungefähr so ist aber heute die Situation vieler. Wir sind

zum großen Teil als religiöse Menschen keine „Christen" mehr.
Nicht etwa Antichristen oder Gleichgültige, bewahre! Aber gerade



— 181 —

unser „religiöses" Gefühl verlangt voii uns uuerbittliche Aufrichtigkeit.
Die Anerkennung der überlegenen Geistesgröße und Licbeskrnsi

Christi kann sür uns nicht gleichbedeutend sein mit dem von vielen
Kirchenlenten gewünschten Aufgeben des eigenen Fühlens und
Deukens, Wir wissen doch, daß schließlich .ruf diesem eigenen Fühlen
und Denken auch alles wahrhaft religiöse Leben beruht, und dnß
eben aus diesec religiösen Unmittelbarkeit, aus dieser Religion aus
erster Hand auch alle Kirchen ihre Kraft schöpfen, so sehr sie sich
immer dagegen stranden nnd absichtlich und unabsichtlich das Religiöse

uud das Kirchliche mit einander verwechseln. Das klassische

Beispiel hiczu bleibt jn immer Christus selbst: als Prototyp des

nutiautoritüren, unkirchlichen Religiösen, dcr von den patriotisch und
kirchlich Gcsinntcn vcrsolgt nud getötet wurdc, und der doch wieder
dcr Eckstein der größten Kircheugebilde wurdc, Eiu sehr gefährliches
Vorbild! Die Anforderungen, die Christus aus Lebeu stellt, find
ungeheuer. Wie nehmen sich, an ihm gemessen, unsere Pfnrrer
aus? Es wäre unbillig, uur diesen Gesichtspunkt gelten zu lassen.
Man muß ihn aber auch immer ins Auge fassen, um allfälligen
theologischen Anmaßungen begegnen zn können. Daneben kann man
ungefähr folgendes sagen: Die große Masse der zivilisierten Völker,
die in Genny und Arbeit, also wesentlich in sogcnanntcn materiellen
Interessen, dahinlebt, hat doch ein instinktives, dunkles Gefühl, als
ob das nicht alles sein sollte, als ob cs irgend eine über das
individuelle Leben hinnnsweisende Richtlinie, irgendwelche Mensch-
hcitsidealc geben sollte. - Ueber das Unerbittliche des Todes nachzudenken,

hat man meist auch weder Zeit noch Lust, liebt es aber,
wenn andere das tun odcr wenigstens fo sprechen, als ob sie es
täten. So entsprechen denn die Pfarrer doch einem gewissen
Massenbedürfnis, so lange sie wenigstens nur tiefsinnige, schöne,
beruhigende Gedanken mitteilen und keine allzustarken Forderungen nn
die Lebensführung stellen.

Im letzteren Falle werden sie leicht unbequem. Als Vertreter
und Vorbilder einer sanften Durchschnittsgeistigkeit spielen sie die
hauptsächlich gewünschte Rollc in unserem Volksleben, Dic fast
mit der Muttermilch eingesogenen traditionellen religiösen Gedanken
immer wieder in schönem Redefluß gedreht und gewendet anzuhören,
sie so aufznfrischeu und in schweren Lcbenssituationen in ihnen einen
reellen Trost zu fiudeu: das ist es uugefcihr, wozu die Mehrzahl
des noch kirchlich empfindenden Volkes einen Pfarrer braucht. Der
Pfarrer ist immer noch, vorab in ländlichen Gegenden, der Besorger
des Lebens der Mnssenseelc, der Seelsorger. Soweit wäre das recht
und gut. Nun aber kommt der Hnkeu, Dcr mittleren Geistigkeit
entspricht das Unproblematische, das Gewisse, das Absolute. Diesem
Bedürfnis ist die durchschnittliche Redeweise der Pfarrer angepaßt.
Und selbstverständlich wird dadurch im Volke die Vorstellung
befestigt, als ob das Alle in gleicher Weise angehe. Wer seine Seele



— 182 —

lielzer nicht von nndern besorgen läßt, sie lieber selbst besorgt, der
wird verdächtig. Er wirkt wie eiue Ausnahme von'etwas, das doch
in gleicher Weise für alle gelten soll. So stört cr das schöne

Sichcrhcitsgesühl. Und doch, kann der stark geistig orientierte Mensch
etwas dafür, daß cr andere Bedürfnisse hat als die Mehrzahl seiner
Volksgenossen, so starke dazu noch, daß er ihnen leben muß nnd
weder aus Höflichkeit, noch aus Furcht, noch ans Erbarmen andere
simulieren kann?

Und wenu nnn etwn auch die Pfarrer dcn Anspruch erheben,
ihre Scelsorge als absolute, für nlle verbindliche aufzufassen, so wird
die Sachlage erst recht kritisch. Wir wissen zur Genüge, daß viele
der geistigsten Menschcn in ihren seelischen Kämpfen nicht einmal
bei Christus durchweg befriedigende tröstende Antworten fanden,
geschweige denn bei irgend einem Zusallspfarrer.

Dcr starke M nsch, der geistige Mensch, hat überschüssige Kräfte,
und wenn cr zugleich ein gütiger Mensch ist, so möchte er diesc

Kräfte in, helfende Tat umsetzen. Das ist nuu aber nicht so leicht,
als mancher junge, ehrlich begeisterte Theologe vielleicht meint,
Mnß man uicht die Verlasscnhcit und Bcrstoßcnhcit am cigcnen Leibc
erfahren haben, nm ein Wissen von der Seele nnd ihren Abgründen
zu bekommen, muß man nicht das endlose Grauen vor denr Leben
erlebt haben, muß man uicht vielleicht selbst dcu Verworfenen
beigezählt worden sein, nm Verständnis für das fahle Lächeln des

Verzweifelten zu habeu?
Wenn der Mensch vom Lebcu iu die Klauen gcnommeu wird,

daß er aufstöhnt und zusammensinkt unter dem Gefühl der
Abhängigkeit, wenu die Seele von tiefem Mißtrauen gegen alles Menschliche

gefoltert wird, wcuu die maßlosen Aengste, Qualen, Brünste
uud Sehnfüchte, die das Dasein der Kreatur zerwühlen, den
Einzelnen iu deu Wirbel des Lebens hineinreißen, dann wäre Seelsorge

am Platz, Aber eben da, wo ne am nötigsten wäre, ist sie

auch am schwersten.

Ich weiß, es gibt auch heute noch tiefe Menschen unter den

Theologen, einige, die ein persönlich erlebtes uud nicht nnr ein
oberflächlich schcma isch zusammengelesenes Wisseu von den
Hintergründen des Lebens haben. Eben häufig sind sie nicht. Die tiefsten
Menfchen waren meistens, und sind heute mehr als je, außerhalb
der Kirchen, nnd dies umsomehr, jc mehr dic Abgründigkeit auch
mit geistiger Klarheit und Helligkeit gepaart ist. Womit ich natürlich

nicht sagen will, daß es ohne wcitercs ein Zeichen von Tiefe
sei, wenn einer der Kirche den Rücken gekehrt und die Kirche mit
dem Wirtshans ode.' Klublokal vertauscht hat. Nein, die Gerechtigkeit

verlangt, festzustellen, daß wenigsteus bei der ländlichen
Bevölkerung durchschnittlich dic bessern, tüchtigern Menschen kirchlich
gesinnt sind.



— 1W -
Ich will auch uicht ungerecht fem gegeu die vielerorts weit

verbreitetcu, antikirchlichcn Zelten, Ihre oft recht unnugcuehme
zudringliche Buchstabengläubigkeit ist die ^nnt, welche die Theologen

früherer Jahrhunderte mühsnin gesäet haben. Von ihrem
absolut biblischen Standpunkt nus haben sie den Pfnrrern gegeriüber
ja natürlich insofern Recht, nls z, B, Christus auch keiu bezahltes
Amt hatte, sondern sich eben „berufen" fühlte, und daß er, das Vorbild,

als Erwachsener sich taufen ließ. Für diejenigen, welche nn
wissende Buchstabenglä wigteit und bornierte Winkelprovhetie uicht
gerade bewundern, ist der Pfarrer, als wenigstens teilweiser Kenner
moderner Wissenschaft und Bildung, als Eingeweihter in Bibclfor-
schuug uud Bibelkritik, meist aber doch die symparischcre Persönlichkeit,
Freilich muß auch zugegeben werden, daß die Kirche oft kein
Verständnis hatte für das in dcn Sektcnbildungen fpoutau auftauchende,
tiefe Verlangen nach unkonventioneller religiöser Aufrichtigkeit, uach
wirklicher Brüderlichkeit.

Nicht so wic bei den Bauern, eher fast umgekehrt, verhüll
es sich beim Jndustrieproletariat, Die Kirche hatte allzulange kein
Verständnis für die ökonomischen Nöte der Lohnarbeiter, nnd
wesentlich aus politischen Gründen hatte sie die Fühlung mit ihnen
verloren. Der Arbeiter machte schlimme Ersahrungen mit dem

„Bremserfuchvereiu" und verlor das Zutrauen zu dem bezahlten
Diener des Geistes, empfand ihn als behaglichen Rentner, der cin
materielles Interesse daran hat, den bestehenden Znstand zu segnen.
Es ist zweifellos als hervorragender Akt von Selbstbesinnung zn
deuten, wenn dic sogenannten sozialen nnd sozialistischen Pfarrer
die große langjährige Irrung ihrer Kollegen wieder gut zu macheu
suchen. Im Ganzen aber ist für den organisierten Proletarier der
Sozialismus an die Stelle der Kirchenreligion getreten. Die.
Vorstellung eines persönlichen, gütigen uud zugleich allmächtigem Gottcs
wirkte zu verletzend auf die Getretenen, als daß sie noch irgendwie
tröstlich hätte sein können. Belastete Worte verlieren leicht ihre
Werbekraft. Und das Wort „Gott" ist eben deshalb so belastet, weil
es so viel Minderivcrtiges decken müßte, weil es als Notbehelf für
jede ungelöste Frage hingestellt wurde. Man muß uubediugt auf
verstandesklarc Darlegung auch iu deu tiefsten religiösen Fragen
dringen, wenn man nicht pomphaftem, pathetischein Phrasenschwall
das Feld überlassen will. Viele fassen es eben als sachlich ganz
unbegründete Anmaßung auf, wenn die „Haushalter über Gottcs
Geheimnisse" Kein? Sprechen von Gott und vom Glanben andeuten,
daß sie ganz andere innerliche Erfahrungen haben, daß sie über
Erkenntnisquellen verfügen, die den „Laien" verschlossen seien.

Nicht gerade erbaulich ist die religiöse Stellung weiter .Kreise
des sogenannten gebildeten Bürgertums. Im Gewöhnlichen sind
sie liberal nnd freidenkerisch, haben für Alles, was nach Theologie
riecht, ein überlegen freundliches Lächeln, sind den Pfarrern gegen-



- 184 —

über voll herablassenden Wohlwollens, beobachten aber den gnten
Ton und brauchen für Taufe, Konfirmation, Ehe und Leichenbegängnis

psnrrhcrrlichen Beistand. Nützt's nichts, so schadet's nichts.
Es schadet aber. Gewiß nicht allen, nicht denen, die in den trnditio-
nellen Glaubcnsvorstellungen sich wohl sühlcu, nicht denen, die
im Psurrer ihren geistigen Lehrer und Freund verehren, Wohl aber
denen, die dem Kirchenleben fremd sind, die nnr aus Konvention
und Angst vor dem Geschwätz der Nachbarn? Handlungen mitmachen,
die sür sie gar keinen tiefern Sinn haben, gar kein Bedürfnis sind,
Dies stärkt nun beständig die Gewohnheit, sogenannte religiöse Akte
als gesellschaftliche Anstands- und Toilettenfragen nufzufassen. Es

zeugt von denr mangelnden Ernst in religiösen Dingen nnd davon,
daß man in weitesten Kreisen gar keine Ahnung mehr davon hat,
was religiöses Erleben bedeutet. Man gewöhnt sich daran, den
Besuch der Predigt und das Einhalten traditioneller kirchlicher
Gewohnheiten nls religiöses Leben aufzusnssen und die Religiosität
der Mitmenschen danach zu beurteilen. Auch mnnche Pfarrer, freilich

lange nicht alle, aber solche, die gern wichtig genommen werden,
machen diesen ltnfng mit. Das heißt aber den wahren Snchverhalt
ans sehr grobe Weise verzerren.

Wenn zwei ernste, nachdenkliche Menschen sich in? Wirrsal des
Lebens finden, ivenn eine Fülle überströmender Gefühle iu ihnen
emporquillt, und sie nun vol! Seligkeit und Vernittwortnng einen
Bund ichließen, bedenkt für solche eine kirchliche Trnuuug, deren
Inhalt ihrem eigenen Denken und Fühlen fremd uud häufig genug
inferior ist, nicht eine Vertrivinlincrnng ihres Heiligsten? Wenn zwei
solche Menfchen Kinder bekommen, und sie sich mit festem Willen
vornehmen, diese nnch bestem Können und Bcrmvgcu ihren geistigen
fielen zuznsühren, bedeutet für solche nicht dic landesübliche Taufe
mit dcm konventionellen, ihnen in der Wortstelluug gnr nicht
cntfprcchendcn Gelöbnis, durch einen Psarrcr, dcssen Jdccu sie nicht
teilen, der innen im innersten Seelenleben nicht nahe steht, einfach
eine nnrcligiösc Hanolung? Wenn Religion wenigstens mit
Aufrichtigkeit und Berinncrlichung ctwns zu tun hat, Rcligiösc Sym-
bolc erheben nur dnnn, wenn sie eine Berklärnng des innersten
Gefühls- und Gednnkenlebcns bedeuten: aber sie verletzen, wenn dieses
mit ihnen in einem peinlich empfundenen Widerspruch steht. Jc
größer dic Frendc, je größer der Schmerz, umso vcrletzcudcr jede
uicht ans ihrer Höhe stchcnde konventionelle Rcdewcisc, Und wclcher
Pfnrrcr könntc ohne Ucberhebung von sich sngen, daß er alles
Fühlen feiner Mitmenschen in gleicher Stärke nnchcmpfinde und
dazu uoch dic diesem so verschiedenartigen Fühlen entsprechenden
Worte finden könne? Einfnchcn Leuten gegenüber mag das ja
ganz recht icin, uud viele mögen beklagen, dnß die Bedürfnisse
uuserer Ansdrnckskultur nicht nns dem cinfnchcn Niveau cincr welt-
verlassenen Landbevölkerung geblieben sind. Aber mit Tatsachen



— 1«5 —

muß mau sich eben abfinden, Jc inniger zum Beispiel Mcuschcu
mit einander verbunden waren, um so tiefer werden sie getroffen,
wenn sie durch den Tod getrennt werden. Mitempfindende suchen
nach Worten des Trostes, Wie selten finden sie diese! Am besten
noch nächste Freunde; aber find das denn immer gerade Pfarrer!
Gewiß,, es können Pfarrer sein, und dann sind sie natürlich so gut
am Platz wie andere Freunde, aber eben als Freunde und nicht
als Pfarrer, Bietet die geläufige Trostredeweise von Leuten, die
dafür staatlich angestellt sind, auch oft den Mitlaufenden recht schöne

Erbauung, so bleiben doch vielfach die wirklich Trauernden davon
ganzlich unberührt. Ein Leichenbegängnis eines lieben Menschen
ist aber kein Theater.

Was den Konfirmandcnunterricht anbetrifft, so kann der natürlich
je nach der Persönlichkeit des Pfarrers so gut oder so schlecht
sein wie jeder andere Unterricht, Der feierliche Schlußakt, die
Admission jedoch, entbehrt bei allem dabei entfalteten landesüblichen

Todesernst doch einer gewissen Tragikomik nicht, wenn man
bedenkt, daß damit die Jungmannschaft mit bindendem Gelübde
als urteilsfähige Vollbürger in die kirchliche Gemeinschaft.
aufgenommen wird in einem Alter, wo doch meist kaum das eigentliche
Ringen nach Erkenntnis seinen Anfang genommen hat, und viele
so einfach mit Naturnotwendigkeit zum Bruch eines Gelöbnisses
gezwungen werden. Ich habe heute noch die Gestalt eines freundlichen

Pfarrers in bestem Andenken, weil er uns seinerzeit mit
entsprechender Begründung kein Gelübde abgenommen hat. Und
in welchem Mißverhältnis stehen nicht die Ansprüche, die mit dem
Abendmahl verbunden werden, zu dem wirklichen Sachverhalt. Ein
weihevolles Symbol der Brüderlichkeit scheinbar, und gleich
nach Torschluß bei der überwiegenden Mehrheit wieder ganz
selbstverständlich die völlig gleichen Standes- und Klassengegensätze wie
vorher, mit nllen entsprechenden Ucberhebnugen nnd Geringschätzungen.
Die beim Abendmahl entfaltete Feierlichkeit bedeutet im Grund nicht
viel anderes als eine eindrucksvolle Stärkung des ebenso gedankenlosen

als populären Sonntagvormittagchristentums,

Ich mache den Pfarrern keinen Vorwurf, Ich stelle nur
psychologische Tatsachen fest. Und es gibt Pfarrer genug, die mir in
all dem völlig beipflichten, die unter den Anforderungen ihres
Amtes schwer leiden, tiefer leiden, je begeisterter sie ihre Pflicht
zu erfüllen trachten und eben doch dabei das Gefühl haben und
es haben müssen, den idealen Forderungen nie ganz genügen zu
können. Den redlichen Willen soll man da, wo er vorhanden ist,
anerkennen. Ich bestreite auch gar nicht, daß von vielen Psarrern
noch jetzt seelische Kraft in Fülle ausgestrahlt wird, und wer aus
innerem Bedürfnis heraus seinen Psnrrcr nötig hat, den ivill ich

gern in Rnhe lassen. Wir andern aber, die ivir wohl deu Freund



— 186 -
im Leben lieben, nnd denen Fremrdesworte in Freud und Leid
wertvoll sind, die wir aber eines offiziellen Seelsorgers nicht
bedürfen, soll man womöglich auch in Ruhe lassen und uns deshalb
keine minderwertigen Motive unterschieben. Wir stehen dcn Pfarrern
so unbefangen gegenüber wie irgend welchen andern Menschen,
Wir haben für sie wegen ihres Amtes weder die Verehrung
primitiver ländlicher Gegenden noch die Geringschätzung primitiver
städtischer Freidenker. Wer sich unter Pfarrern auskeimt, weiß,
wie viel wertvolle Seclcnkräfte auch heute nvch iu diesem Berus
sich entfalten. Es stimmt übrigens auch jetzt noch, daß eine große
Mehrzahl der hervorragendstcn Freidenker Kinder und Enkel von
Pfarrern sind. Schon diese Tatsache sollte anf einen oft vorkommenden

Znfammenhang von religiösem Fühlen nnd ausgesprochener
Unkirchlichkeit hinweiseu.

Mit der starren religiösen Rechtgläubiglcit ist's nämlich eine
verzwickte Geschichte. Sic bcdcutet, knrz ausgedrückt, nicht mehr
und nicht weniger als die Ursache dcr Rcligionskricge, soweit wenigstens

dabei überhaupt geistige Motive in Frage kommen. Denn
natürlich ist jede Rechtgläubigkeit in schroffem Widerspruch mit jeder
andern Rechtglänbigkcit, und wenn mm fanatische, bornierte
Temperamente dazu kommen, kann man sich dic Folgcn an dcn Fingern
abzählen. Die Konsequenzen der „Rechtglänbigkcit" sind nlso nicht
gerade religiöser Art. Es dürfte daher das Paradoxon nicht so

unangebracht sein, daß dic Religion als scclcnverbindcndc Macht
auf Seite derjenigen steht, die als Skeptiker und Kritiker deu Dogmen

gegenüberstehe». Wenn man also dogmatischen Lehren und
kultischen Forderungen kühl uud nblehucud gegenübersteht, so braucht
das nicht ohne weiteres Üeberhebung oder hochmütige Laune zu seiu,
sondern es können in tiefstem Sinne religiöse Motive einem solchen
Verhalten zn Grunde liegen. Das wissen nuir anch viele Pfarrer.
Und sie wissen auch, daß ihr Amt gegenwärtig und wohl noch
auf lange hinaus in ciner permanenten Krise sich befindet. Sie
wissen, daß sie selbst oft für ihre innern Kämpfe einen Seelsorger
und-Wegweiser am nötigsten hätten. So traulich und friedlich sich

von außen das Leben in einem still verborgenen, weltabgelegenen
Pfarrhaus ausnimmt, so ist letzteres doch recht oft der Schauplatz

einer vielfach uneiugcstandencn, nur für den Sehenden klar
erkennbaren, stillen Tragödie. Mancher Pfarrer liegt Jahre lang
in schwerem Kampf mit sich selbst. Alle Zweifel, die sich an seinen
Beruf, an sein Gebundensem an ein lnndeskirchliches Dogma hängen,
zerwühlen ihn. Und es sind nicht die Bessern, die wenig von
diesem Ringen wissen. Es ist eine merkwürdige Doppclstcllung,
dre viele einnehmen: innerlich ein um Erkcuutnis und Licbeskrnft
ringender Geistcsmcnsch, äußerlich der Gemeinde gegenüber der von
dieser verlangte konventionelle Schönredner, der mit traditioneller«
Ausdrücken von Gott und Jenseits, von Buße und Gnade, von



— 187 —

Erlösung und vom Himmel orakelt. Und dies letztere nicht eigentlich

als Heuchler, wie man oberflächlich manchmal' meint, sondern
oft aus einem gewissen Erbarmen mit dem in seinen einfachen
Vorstellungen glücklichen Landvolk, das man nicht leichtsinnig in
alle selbst-empfundenen, aufregenden Zweifel hineinziehen will, dem
man den Frieden nicht nehmen will.

Und doch geht alle geistige Entwicklung überall durch Not
und Zweifel, Nicht schwächliche Schonung, fondern leidvolle
Bedrängnis läßt die Menschen reifen, Dies gilt natürlich nur für das
geistige Leben, Jeder, der körperliche Leiden, materielle Not lindern
und Kriegsmöglichkeit verringern kann, ist ein Wohltäter der Menschheit.

Geistige Leiden verursachen zu müssen, ist aber oft das Schicksal
der Adelsmenschen, die für sich und andere eine höhere Geistigkeit
anstreben wollen.

Es ist schwer zu sagen, wie das Pfarramt fich in Zukunft
gestalten wird, und wie es wünschenswert wäre, daß es sich
gestalten würde. Ich denke, der Zweifel in die kirchliche Rechtgläubigkeit

wird in Zukunft ebenso fehr die ländliche Bevölkerüng
durchdringen, wie der Zweisel in die materialistische Rechtgläubigkeit
das Jndustrieproletariat, Als Vermittler der Volksklassen können
ernsthafte Pfarrer ihre Bedeutung haben. Vielerorts sind sie ja
auch die eigentlichen Vorkämpfer gegen ländliche erwerbssüchtige
Knorzigkeit, gegen die Veralkoholisierung und Verliederlichung der
Massen, die eifrigen Befürworter humanitärer Einrichtungen und
die Helfer der Unterdrückten und Elenden, Wenigstens wenn sie
den nötigen moralischen Mut haben und nicht aus Angst vor
der wählenden Gemeinde, vor mächtigen Dorfmagngten und allem
Winkelämtergrößenwahn, die materiellen Interessen schonen und sich

mit einem salbungsvollen Wortsalat zufrieden geben, ' S
Auch wenn man dem Pfarramt ganz fremd gegenübersteht,

kann man doch seine große Bedeutung im Volksleben nicht leugnen,
schon deshalb nicht, weil sich doch wirklich viele tüchtige Menschen
ihm widmen, '

Menschen mit Begeisterung, Menschen, denen man vertrauen
kann, ohne sich in seinen Gefühlen gekränkt und betrogen zu sehen,
Menschen mit dem Takt und der Geduld der Liebe, werden immer
gesucht werden. Wer gemeinsame Kulthandlungen als Wohltal
empfindet, dem soll man sie nicht schmälern. Form und .Ausdrucks¬
weise aber zu finden, daß auch abgründige Kulturmenschen dabei sich

wohl fühlen können, -dürfte nicht fo leicht .fein. -

Möglich, daß überall. Staat und Kirche getrennt werden, und
die sogenannten Landeskirchen dann einfach nur besonders starke
Sekten unter den andern Sekten vorstellen. Möglich, daß die Kirchen
mit der Zeit alle und jede verbindliche Dogmatik fallen lassen
und damit allerdings aufhörten „Kirchen" zu fein. Mögliche daß
jeder Mensch, der das Zeug zum seelischen Helfer hat, dann als



— l8» —

„Pfarrer" angestellt werden kvnnte; wenn nämlich die Volksmehrzahl
es wenigstens als Wohltat empfinden sollte, ivenn nnter ihnen

Menschen leben, die wesentlich geistigen Zielen ihr Leben weihen,
und denen man deshalb den nötigen Lebensunterhalt dazu bietet,
Das hieße also materielle Güter schenken, um geistig wachgerüttelt
zu werden. Möglich auch, daß mit der Zeit Aerzte nn die Stelle
der Pfarrer treteu, freilich Aerzte, deren menschliche Beschaffenheit
nnd Ausbildung sie auch zn Seelenärzten befähigte.

Das Schönste wäre wohl, wenn ^so viel Geistigkeit lebendig
würde, haß man nicht extra bezahlte Wecker und Wahrer
anstellen müßte, sondern daß eine freie geistige Tauschgenofsenschaft
das ganze Volk zu lebendigem Streben mitreißen würde. Freilich
alles Konventionelle, Traditionelle, Kirchliche wäre damit
verschwunden, und an seine Stelle wäre wirkliche geistige Unmittelbarkeit,

wirkliches „religiöses" Leben getreten. Derartige
Idealvorstellungen mögen sehr phantastisch klingen, immerhm sind sie

nötig, um die kämpfenden Strömungen und Richtlinien der
Gegenwart von einem einheitlichen Gesichtspunkt aus beurteilen zu
können, U, W, Züricher,

stumanttSl-Skonomiscde Settacbtungen.
Vorbemerkung.

IUer Artikel von Felix Ortt, dessen Uebersetzung ans dem Hvllän-
I

I D dischen wir hier bringen, wurde geschrieben als „Der Pionier",
das Organ des Vereins „Gemeinschaftlicher Grundbesitz" (G.G.B.)

in Holland fein Erscheinen einstellen mußte. Der Verein setzt sich den

Zweck „Land und Produktionsmittel in gemeinschaftlichen Besitz zu
bringen, wobei durch gerechtere Organisation der Gemeinschaft die

bestehende gesellschaftliche Bevorrechtung vermieden und die individuelle
Freiheit gewährleistet wird." Dieser Verein besteht in Holland seit
l90l und hat schon mancherlei zum Teil schwere, aber auch ermutigende
Erfahrungen hinter sich. Zu den schweren gehören kolonisatorische
Versuche, auf die seit 1908 endgültig verzichtet werden mußte; gute
Erfahrungen hingegen machte der Verein mit der Gründung von
Produktivgenossenschaften, deren Zahl heute auf mehr als ein Dutzend
gestiegen ist. Darunter finden wir Bäckereien, Druckereien, eine

Chokolade-, Bürsten- nnd Zigarrenfabrik, eine Schneiderei, eine
Möbelschreinerei, eine Buchhandlung nnd Papeterie, auch zwei Konsumvereine

u. a. m. Außerdem besteht eine gut geleitete Spar- und
Vorschußkasse, die namentlich zur Begründung neuer Geschäfte treffliche
Dienste leistet. Alle diese einzelnen Gruppen find vom Verein G.G.B,
organisch umfaßt und einheitlich geleitet. Einer der hervorragendsten


	Das Pfarramt in der religiösen Krisis der Gegenwart

