
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 11 (1917)

Heft: 4

Artikel: Das Proletariat und die religiöse Erneuerung : Vorbemerkung

Autor: Schulz, Gustav

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-134071

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-134071
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


167

Das proletariat unci Sie religiöse Erneuerung.
Vorbemerkung.

»WH an wird vielleicht der Ansicht sein, daß über ein so heikles

!» Thema nur „Berufene" reden sollten, Pastoren, Profesforen
« « « und politische Führer, die allein schon durch ihren Namen und
ihre Stellung Gemähr leisten für die rechte Gesinnung und den
sittlichen Ernst zu einem derartigen Unterfangen und die ferner den
absolut notwendigen Fremdwörter- und Zitatenschatz beherrschen und im
übrigen überhaupt über die nötige berufliche Fertigkeit zur „Erledigung"

so überaus schwieriger Fragen verfügen. Ich will nicht prüfen,
wie weit die innere Berechtigung der sogenannten Berufenen geht,
über das „Volk", seine Leiden, Wünsche, Anschauungen und Sehnsüchte

zu reden und zn schreiben, ich will nur feststellen, daß sie meist
zu hoch gestellt sind, um beurteilen zu können, was in den Tiefen
geschieht. Gerade die offiziell Berufenen sind mit ihrem Urteil über
das Volk am schnellsten fertig, weil sie es im Studierzimmer machen
und es ablehnen (aus Furcht sich zu beschmutzen) sich mit dem Pöbel
auf gleich und gleich zu stellen. Man hat behauptet, daß in Gottes
Namen alle denkbaren Verbrechen tansendfältig begangen worden sind;
trifft das nicht auch zu „im Namen des Volkes?" Ist nicht diefes
ganze wahnsinnige Völkermorden im Namen und zum Schutz und
Wohlergehen jedes einzelnen Volkes gemacht worden, ohne daß diese

Völker, in deren Namen dies alles geschieht, irgend eine Meinung
dabei zu äußern hätten, als die, die man von ihnen verlangt? Jn
der schweizerischen Arbeiterpartei ranfen sich jetzt die Führer über den
rechten Standpunkt zur Militärfrage. Die Ansicht der Geführten hat
man noch nicht zu hören bekommen; man will sie auch nicht hören
bis die Zeit erfüllet und die Vertrauensmänner des Volkes sie am
geeigneten Orte zu Protokoll geben dürfen: „Jn Anbetracht, daß
in fernerer Erwägung, daß bittet, beantragt, fordert und beschließt
das Volk u. f. w." Angesichts dieser Sachlage — und wer will sie

bestreiten? — muß es als eine Anmaßung erscheinen, wenn ein
Proletarier so ganz gegen alle Disziplin und gute Sitten seine Stimme
erhebt und allen „Berufenen" in dieser Sache zuruft: „Macht die

Rechnung nicht ohne uns!" Eine Anmaßung, die vielleicht noch
erhöht wird durch die allen Arbeiterverfuchen anhaftenden Mängel wie:
Unbeholfenheit in Aufbau und Stil, Unkenntnis des nötigen
Rüstzeuges an „einschlägiger" Literatur, an allgemeinen Kenntnissen und
darum eine gewisse Einseitigkeit in der ganzen Ausführung. Die
einzige anzuführende Rechtfertigung kann nur im Thema selbst liegen,
in der Erkenntnis, daß nur das wertvoll und wahr ist, was uns nach
heißem Ringen als innere Frucht gereift ist.



— 168 —

Die Arbeiterbewegung gleicht einer riesigen, für elektrischen
Betrieb eingerichteten Maschine, an der sich viele fleißige Hände abmühen,
um sie in Gang zu bringen. Knirschend drehen sich die Zahnräder,
die Maschine „laust", aber sowie sie das zu verarbeitende Material
zu fassen kriegt, steht sie still, oder läuft noch gar einen halben Gang
rückwärts; da hilft alle Anstrengung nichts. Denn wie vermögen ein

paar schnell ermüdete Muskeln die Arbeit der Elektrizität, dieser
geheimnisvollen, in ihrem Wesen uns unbegreiflichen Naturkraft zu
ersetzen? Auch der Arbeiterbewegnng fehlt die unerschöpfliche, stch selbst
verjüngende motorische Kraft, die den Riesenkoloß vorwärts treibt, bis
das Werk getan ist, und die, wenn ein fremder Gegenstand ins
Räderwerk gelangt, eher die ganze Maschine sprengt, als daß sie nachgäbe.

Der Krieg zeigt uns mit einer erschreckenden Deutlichkeit den
fast gänzlichen Mangel einer tiefen, unerschütterlichen Weltanschauung
unter den Proletariermasfen. Der sozialistische Gedanke, der am
Anfang der Arbeiterbewegung aus auf der Hand liegenden Gründen
eine faszinierende Wirkung hatte, ist fo ziemlich allgemein zu einer
bloßen Macht- und Magenfrage verwässert. Man sieht dies am besten
daran, daß die verschiedenen sozialistischen Organisationen mehr oder
weniger dem Nationalismus huldigen, weil ihnen vorläufig auf dieser
Seite die geringsten Gefahren und die größten Borteile zu liegen
scheinen. Die einzelnen Arbeiter aber gehorchten den Einberufungsbefehlen

ihrer Regierungen umso eher und lieber, je weniger die
sozialistische Anschauung, nicht als Magenfrage, sondern als Frage der
Umwertung aller bisherigen Werte von ihnen Besitz ergriffen hatte.
Man konnte gerade hier in der Schweiz sehr gut beobachten, daß
junge Sozialisten mit wahrer Begeisterung hinaus in den Krieg zogen.
Wenn man sie fragte, was aus ihrem Sozialismus geworden, sah

man nur erstaunte Gesichter. Der Staat, der Krieg hatten mit einem
Schlage diese „Phantastereien" erstickt; und neigt nicht die Mehrzahl
der Menschen dazu, sich jeder „realen Macht", und sei sie noch so
brutale Gewalt, in erschauernder Ehrfurcht zu beugen? Dieser starre
Druck fängt an, sich allmählich von den Menschen zu lösen; aber die
Frage erhebt sich: wie kann man die sozialistische Idee so vertiefen,
daß sie uicht nur imstande ist, hohnlachend alle Ueberrumpelungs-
versuche feindlicher Anschauungen abzuweisen, sondern ihre alte Werbekraft

in erhöhtem Maße wiedergeivinnt und unwiderstehlich mird für
jeden auch nur einigermaßen wahrheitsliebenden nnd denkfähigen
Menschen?

Zur Erreichung dieses Zieles erscheint mir als Grundforderung
die Erweiterung unserer sozialistischen Ideen zur Weltanschauung.
Bisher hatten wir nur eine Klassenanschauung, im besten Fall eine
höchst einseitig orientierte Weltanschauung, die, statt an den Aufbau
einer eigenen Kultur zu gehen, sich in Kritik und Kämpf gegen die
herrschenden Klassen erschöpfte; denn den Opportunismus kann man
doch wohl nicht als Ausbau sozialistischer Kultur ansehen. Das Vor-

°



— 169 —

handensein von Not und Elend, sowie die klare Erkenntnis ihrer
Ursachen und der möglichen Wege zu ihrer Beseitigung genügen aber
offenbar nicht zur Umwälzung der heutigen wirtschaftlichen
Weltordnung. Wir sehen, daß die rein sozialistischen Ideen nicht die
Handlungen der Proletariermassen bestimmen, oder auch nur wesentlich
beeinflussen konnten, daß im Gegenteil der Opportunismus den
Sozialismus zur Phrase herabwürdigte, indem er den Nationalsozialismus
erfand und schon vorher.

Niemand, der die Seele des Großstadtarbeiters auch nur einigermaßen

kennt, wird behaupten können, daß dem Proletarier jeder Sinn
und jede Aufnahmefähigkeit für tiefe Religiosität abgehe. Der immer
mehr um sich greifende Drang, über den begrenzten Klaffen- und
Parteistandpunkt hinauszuwachsen, das wachsende Interesse für
Naturwissenschaft und Kunst sind die sichtbaren Anzeichen dafür. Es ist
freilich eine Tatsache, daß damit auch das Interesse der Arbeiter für
das Chriftentum (im gewöhnlichen Sinne des Wortes) in bedauerlicher
oder erfreulicher Weise abnimmt. Es ist aber auch eine bedauerliche
Tatsache, daß die kirchenlosen Religiös-Sozialen in keiner Weise
versuchen, sich dem Verständnis des Volkes anzupassen; daß sie für ihre
grundsätzlich neuen Anschauungen immer noch die alten, den Arbeitern
vom Kirchentum her verhaßten Worte, Gleichnisse und Begriffe
gebrauchend) Nur Eingeweihten wird der neue Sinn klar; die schnell
urteilende Menge aber hat für die ihr wohlbekannten alten Formeln
ein verächtliches Lächeln. Es scheint mir doch in erster Linie
notwendig zu sein, daß sich die interessierten Kreise endlich darüber klar
werden, was der Proletarier überhaupt „glauben" kann und was
nicht. Die Hoffnung vieler, daß der Krieg die Massen allmählich
wieder dem alten, lieben Gvtt zuführt, ist eine ganz unbegründete.
Die zeitweilige Füllung der Kirchen war nur ein Ergebnis der Furcht
und darum eine vorübergehende Erscheinung von zweifelhaftem Werte.

Es ist den Arbeitermassen heute eine unerschütterliche Wahrheit,
daß alle Religion und jeder Glaube an Gott nur ein Mittel der
herrschenden Klassen und des Staates zur Niederhaltung der Arbeitssklaven

und darum eine verächtliche Sache sei. Jeder Arbeiter weiß
heute aus Büchern, Borträgen und Zeitungsartikeln, daß kein Gott
die Welt in sechs Tagen erschaffen haben kann, ja, daß dies überhaupt
gar nicht nötig war, weil ja ein erster Anstoß (oder nicht einmal das)
und das Kaufalgesetz genügten, um aus dem, 'was am Ansänge
„wüste und leer" war, die heutige Welt zu entwickeln. Er sieht sich

als Teil der Natur, als Glied iu der Entwicklungskette des organischen
Lebens und als nichts mehr. Er glaubt darum auch nicht an eine
Seele oder gar an deren Unsterblichkeit. Und wenn er auch trotz
Elend und aller Sklaverei das Leben liebt, so nicht minder die Ge-

Gewiß erkenne ich die bisherigen Bemühungen und Leistungen, besonders
schweizerischer Kreise dankbar an; aber sie sind mir doch, wenigstens in ihren
Aeußerungen, zu Wenig von Grund auf revolutionär, zu wenig schöpferisch.



— 170 —

wißheit, daß einmal „Alles zu Ende" ist. Um zu spüren, welche tiefen
' Wurzeln nicht die Religionslosigkeit, fondern der „Unglaube" geschlagen
hat, muß man einmal hören, mit welch innerer Befriedigung die
älteren Arbeiter vom Nichtsein reden, und mit welchem Hohn sie den
Gedanken zurückweisen „ewig Halleluja singen und dem lieben Gott
in die Nasenlöcher gucken zu müssen." Vor Jesus, 'dem großen
Menschen, nicht dem Sohn Gottes, hat man eine heilige Ehrfurcht
als vor einem genialen Dichterphilofophen, dessen Gedanken man aber
„heute leider noch nicht nachleben kann, ohne zu Grunde zu gehen",
denn „die Pfaffen leben ja selbst nicht einmal darnach!"

Die Erfahrung und die Geschichtsbetrachtung lehren, daß die
geistigen Anschauungen mit den wirtschaftlichen Zuständen in engen
Wechselwirkungen stehen, daß veränderte Lebensbedingungen die
Anschauungen umändern, und daß ebenso neue Ideen oft einen großen
Einfluß auf die fernere Gestaltung der Volkswirtschaft ausüben. Es
ist aber eine der seltsamen Ironien der Geschichte, daß bestimmte
Ansichten nicht immer mit dem entsprechenden Wirtschaftssystem zusammenfallen.

Die gleichwertige Weltanschauung des Bürgertums mit seiner
kapitalistischen Wirtschaftsordnung ist der Materialismus. Das Bürgertum

hat aber diese seine Weltanschauung bis heute noch nicht völlig
übernommen, und zwar deshalb, weil es noch zum Teil an früheren,
überlebten Vorstellungen hängt, oder weil es zum Teil davor
zurückschreckt, seine Lebensweise und seine Handlungen ehrlich zu zerlegen
und beim rechten Namen zu nennen. Die Arbeiterklasse und ihre
Führer trifft das Verdienst (wenn man es so nennen will) den
Materialismus zur lebensfähigen Weltanschauung erhöht zu haben. Es
zeigt sich aber von Tag zu Tag mehr, daß das Proletariat ja eigentlich

mit dieser Anschauung gar nichts zn tun hat; es hat sich ihrer
bedient als Waffe gegen den Kapitalismus, dieser aber erkennt immer
mehr, daß ja der Materialismus als Philosophie die kapitalistische
Ordnung rechtfertigt und fängt daher an, ihn zur Ueberlistung des

Proletariates zu benützen. Ein gutes Beispiel ist dieser Weltkrieg,
zu dem sich die Arbeiterklaffe im Namen des Materialismus
(Nationalsozialismus, Imperialismus u. s. w.) mißbrauchen läßt. Die herrschenden

Klaffen werden umsomehr die materialistische Lebensauffassung,
Philosophie und Geschichtsauffassung (mit der man ja auch wie z. B.
Nietzsche zu anderen Schlüssen kommen kann als die Marxisten) zu
der ihrigen machen, je mehr die Proletarier davon zurückkommen, um
ihre ureigene »Weltanschauung auszubauen und zu verwirklichen: den
idealistischen Sozialismus mit seiner religiösen Grundlage.

Es wird dann nur noch zwei Anschauungen geben, die auch je
einem Wirtschaftssystem entsprechen: der Materialismus der Kapitalisten,
der nur die Materie anerkennt, alles Leben als solches, leugnet und
es als Bewegung der Materie restlos auflöst; der dann konsequent
jeden Sinn des Lebens leugnet, alle Zustände dem sinnlosen, eisernen
Kausalgesetze zuschreibt, das auch die Zukunft bestimmt und gegen das



— 171 -
fich aufzulehnen strafbares Verbrechen ist (d. h. ein Verbrechen, sich

gegen die bestehende kapitalistische Ordnung aufzulehnen).
Dem gegenüber steht der Svzialismus der Proletarier: Im

Anfang war die Tat. Der Anfang für uns nur denkbar als beliebiger
Einschnitt in eine unendliche Linie und somit gleichzeitig Ansangspnnkt
für die Unendlichkeit nach vor- und rückwärts. Von diesem Einschnitt
an, den wir gewöhnlich vor der Entstehung unseres Sonnensystems
machen, geht für uns sichtbar durch die Materie die Tendenz der
Formenbildnng und der Gestaltung des vrMnischen Lebens. Wir
sehen auch ein vorläufiges Ziel: das Selbstbewußtsein, die
Selbsterkenntnis der Materie. Die stete Verjüngung der Formen, die

Erneuerung des Lebens durch Uebertragung des Erreichten auf neue,
unverbrauchte Individuen garantiert gewissermaßen die Fortentwicklung
uud damit die Erreichung eines etwaigen Zieles. Die Frage, wie das
Proletariat, wie die Menschheit sich in Zukunft zur Religivn stellen
wird, hängt davon ab, vb man dem Sein überhaupt grundsätzlich
einen Sinn zuerkannt oder ob man eben alles dem Zufall, dem blinden
Walten eines mechanischen Kausalgesetzes unterschiebt. Wenn wir in
der brausenden Symphvnie des Lebens einen Sinn zu spüren meinen,
so kann es nur in der Richtung einer allmählichen Offenbarung und
Selbstdurchsetzung eines Erkenntniswillcns sein. Eiue erschöpfende
Antwort kann jedes Individuum uur im Selbsterlebnis finden. Hier
allein liegen die stärksten Wurzeln des Sozialismus, denn der anf-
wärtsstrebende Geist muß logischerweise in jedem Menschen vorhanden
sein und somit wäre die Achtung vor dem Mitmenschen, das „liebe
deinen Nächsten als dich selbst" die Grundlage des Zusammenlebens.
Wenn die Menschwerdung, die „Offenbarung Gottcs", wic der kirchliche

Ausdruck lautet, der Sinn des Lebens ist, so ergibt sich von
felbst, daß die Gegenwart als Wciterentwicklnng der Vergangenheit
wertvoller sein muß als diese, eben weil sie dem Sinn des Lebens
mehr entsprechen, klarer zum Ausdruck bringen sollte; die Zukunft
aber köstlicher als die Gegenwart (daher Nietzsches Sehnsucht nach dem
Uebermenfchen). Für die einzelne Persönlichkeit ist demnach das Höchste:
das umfassendste augenblickliche Leben, weil ja nur darin ein
Offenbarwerden des schaffenden Willens möglich ist. Christns, ein Mensch,
der von diesem Willen sv durchgeistigt war, dnß ihn heute noch Viele
als über den Wolken thronenden Gott anbeten, bedeutet einen
entschiedenen Wendepunkt im „Kommen des Reiches Gvttes". Er küudigt
eine neue Epuche an: die Ueberivindnng jeder Gewalt durch dcn Geist
und seilte Aenßernngen. Die Lehre Christi ist eine tiefere Begründung
des Sozialismus als das „Kapital" von Marx (mit dem die Arbeiter
dvch nichts anzufangen wissen) uud die gegenwärtige Katastrophe
hätte für die sozialistische Bewegung uicht sv unheilvvll sein können,
wäre sie mehr auf die Lehre des Nazareners, als auf den mathematischen

Jongleurkünsten des sozialdemvkratischen Theuretikers aufgebaut

gewesen^



— 172 -
Josef Dietzgen sagt, Knechtseligkeit sei das Wesen jeder Religion.

Er lehnt darum jede Religion ab und erhebt (wohl als konsequenter
wissenschaftlicher Marxist) die Sozialdemokratie zur Religion der
Zukunft. Der logische Schluß, den er anszusprechcu vergessen hat, ist,
daß auch das wahre Wesen der Sozialdemokratie zum Teil
Knechtseligkeit sein muß. Die Art, wie Dietzgcu seine Religion der Zukunft
begründet, bestätigt das Gesagte. Hat man früher (wenigstens im
Prinzip) Gott gedient, d. h. den höchsten Werten uud Idealen iu fich,
die man eben personifiziert Gott nannte nnd Gottvertranen demnach

erhöhtes und verfeinertes Selbstvertrauen bedeutete, sv svll man vvn
nun an, nach den Aposteln der Zukunftsreligivn von Dietzgen bis
Münzcnberg, der Allgemeinheit dienen, dem Wohl des Volks und dem

Willeu der Massen Rechnung tragen. Lag früher das Reich Gottes
in uns, so liegt es jetzt im Ergebnis der Wahlversammlung, der Massen-
kundgebnng, der Vvlksabstimmnng. Die Autvritüt des eigenen Ge-
Wissens, diese Grundlage^ jeder noch nicht gänzlich vvm Kirchentum
überwucherten Religion, muß herunter vou ihrem Thron nnd sich dem

öffentlichen Gewissen, diesem angeblichen, fragwürdigen Willen der
Allgemeinheit beugen. Das Gesetz dcr eigenen Brust hat fich dem von
Volksvertretern fabrizierten Gesetzen unterzuordnen. Das erste Gebot
der neuen Religivn Sozialismus lautet demnach: Voluntas porcili
«upi'ömzr lö.x. Dic Aufgabe der svzialistischen Bewegung kann nicht
sein, dcn Schiverpunkt des Handelns vom persönlichen Gewissen ins
öffentliche Gewissen zn verlegen, die persönliche Verantwvrtlichkeit dnrch
die Disziplin zn ersetzen, svndern vielmehr das Gemissen gänzlich zn
befreien vvn jeder Art Kirchentum nnd VvM Unrat jeglicher Pfäfferei
und ihm seine ursprüngliche Kraft wieder zu gebeu, auf die Gefahr
hiu, daß es auch einmal gegen den Volkswillcn und für die Idee
Mensch zu handeln treibt. Gerade die Erfahrungen und Ergebnisse
mit und in der Wissenschaft und ihre Kvnscquenzen zeigen dem
Proletarier immer mehr, daß es kein objektives Wissen, keinen objektiven
Standpunkt gibt, noch geben kann, vhne unbewiesene, einfach nur
angenommene ttnd darum in der Luft schwebende Voraussetzungen, und
daß alle bisherige scheinbare Realität immcr schemenhafter wird, immer
mehr flüchtige, wechselnde Erscheinung einer noch unbekannten, unfaßbaren

Wesenheit, die sich aber ebeu durch die für uns wahrnehmbaren
Erscheinungen dokumentiert. Alles Bedeutungsvolle sinkt herab oder
wird erhöht zum Sinnbild, je nachdem wic man znr Wertschätzung
des Lebens stand. Das Symbvl wird zur einzigen Realität und das
Symboldeuten der Punkt, wo der Menfch über sich hinaus zu greifen
versucht. Früher, als matt grob realistisch alle den Sinnen sich bietenden

Erscheinnngen Wesenheit zuerkannte, verdichtete der Mensch auch
seine subtilste» Erfahrungen nnd die sich daraus ergebenden Ahnungen
zu sinnlich faßbaren Vvrstellungen. Sv schuf er seine Götter und
seinen Gott, die Moral uud höhere Sittlichkeit und alle gesellschaftlichen

Formen, die wie z. B. der Staat nicht dem Menschen dienen,



— 17!j -
sondern ihn beherrschen, und die Stirner Gespenster nennt, weil es
eben eingebildete Wirklichkeiten sind, die nur solange leben und herrschen,
als mau an sie glaubt und ihnen die eigene Kraft leiht. Denn alles,
was der Mensch Wertvolles erobert und was ihm geschenkt wird,
fesselt er durch die Sprache zu grausam harter Frohn nn seine
Tretmühle, bis es seine sieben laugen Jahre gedient hat und altersschwach
geworden ist und dnrch uene. Sklaven ersetzt wird. Wie ost hat nicht
die Ahnuug vou der Wesenheit des Lebens, von der wir nur
Erscheinungen sind, ihren Ausdruck nnd ihre Vorstellnngsform gewechselt ;

welch ein weiter Weg vom Fetisch des Negers bis zur Religiosität
Tolstojs, Mau hat geglaubt und glaubt cs zum Teil noch, jede

Religion überhaupt im Prinzip vernichtet zu haben, weil man
beweisen konnte, daß sie von Menschen gemacht nnd keine Offenbarungen
Gottes seien. Das ist natürlich Unsinn. Religiosität hat sich genan
so mit dcm Menschen entwickelt, ist mit ihm gewachsen und hat ihn
auf allen Irrwegen begleitet wie seine übrigen Anschannngen und vor
allem sein Wissen. Hält man die Wissenschaft iür weniger wahr und
für trügerischer, weil sie des Menschen Werk ist, als wenn sie irgend
einem Moses ans einem heiligen Berge geschenkt worden wäre? Und
zeigt nicht anderseits das augenblickliche Dilemma dcr sozialistischen
Bewegnng, daß alle Wisseuschaft und selbst der sog. wissenschaftliche
Marxismus eine völlig uitzureichcude Grundlage ist; und es sollte auch
dcm Verstocktesten dämmern, daß, menu die Bewegung nur auf der
materialistischen Geschichtsauffassung aufgebaut ist, wir nie znm Svzialismns

kommen iverden. Es sei denn, man halte einen sozialausgebauten
Staat mit alleu möglichen Wvhlfahrtseinrichtungen und tausend Ver-
hütungs-, Bemahrungs- und Besserungsanstalten für Sozialismus.

Mau sehe z. B. wie die Sozialdemokratie deu Krieg bekämpft!
Ihr Hauptargument gegen den Krieg, soweit sie überhaupt ernsthaft
dagegen ist, lautet: „Das Proletariat hat kein Interesse daran!" Und
wenn ihr Interesse nun einmal, wenigstens scheinbar ans Seiten dcs
Staates liegt, dann ist es eben anch mit ihrer Kriegsgcgnerschaft,
mit dem Klassenkampf und dem Kampf um die Eroberung der
politischen Macht zu Ende und es bleibt nichts als eine Staatspartci,
die mehr Anerkennung und Berücksichtigung verlangt und gebührende
Vertretung in der Regierung. Die Opposition in den kriegführenden
Ländern in allen Ehren; abcr daS ist doch schließlich nichts als
Selbsterhaltungstrieb, der nach dem Krieg seine sehr blaßrvte „Farbe der
Entschließung" wieder verlieren wird. Die ganze Kricgsfeindlichkeit
wird man dann miedcr mie vor dem Kriege sich in ein paar gelegentlichen

Leitartikeln, in Maiscierredcn und, lust not Isnst in
Militärbudget-Ablehnung austobeu lassen. Die Staaten aber iverden
derweil weiter rüsten.

Es fehlt dem Proletariarr eine einheitliche entsprechende
Weltanschauung. Die materialistisch-monistische Welterklärnng ist doch wohl
keine, oder im höchsten Fall uur der Bruchteil eincs svlchcn. Ebenso



— 174 —

die aus der „wissenschaftlichen Geschichtsariffassung" sich ergebende
Hoffnung auf den Sozialismus. Der Mangel einer Weltanschauung,
Religion oder, wie man's nennen will, ist aber Schuld daran, daß
die Proletarier keine Sozialisten der Tat sind, daß ihr Sozialismus
nur ein Firnis ist, kein Sauerteig, nur eine politische Parteibewegung,
keine Kulturbewegung. Zu einer Weltanschauung gehört mehr als nur
Wunsch und Wille sich hier gut einzurichten! die Sozialdemokratie
hat eben gerade durch diese Einseitigkeit den Sozialismus aus einer
Menschheitsfrage zn einer Magenfrage gemacht. Darum ihr Versagen,
wenn der Magen einmal nach der anderen Seite zieht. Weltanschauung

muß eben mehr als Klassenanschauung sein. Sie darf sich nicht
begnügen mit der Analyse bestimmter Lebensvorgänge und der
Geschichte sowie der Proklamierung einer mehr oder minder willkürlichen
Auslegung des Kausalgesetzes zum Dogma des Sozialismus. Denn
der Marxismus und die materialistische Geschichtsanffassung, die
theoretische Grundlage der Sozialdemokratie, was sind sie anders als das
durch die Entwikluugslehre der Naturwissenschaft zur Binsenwahrheit
gewordene Kausalgesetz, an einem besonderen Fall dargestellt und
erläutert? Die unglückliche Losung und Lösung: Religion sei Privatsache,

hat ihr gutes Teil dazu beigetragen, daß Menschen mit den

verschiedenartigsten Ansichten über Welt und Leben, Gott und Unsterblichkeit

keine innere Gemeinfchaft (als Vorbedingung jeder äußeren)
bilden konnten weil sie fich gegenüberstanden und keinen Versuch machen
konnten, sich naher zu kommen, weil es kein anders Band gab
das sie umschlingen konnte als die Magenfrage und die gemeinsamen
materiellen Interessen. Diese berühmten gemeinsamen Interessen sollten

nach der marxistischen Theorie zwar genügen, die miederstrebeu-
sten Elemente zu einem riesigen Block zusammenzuschweißen und daraus
ein Neues zu schaffen; in Wirklichkeit aber haben alle den letzten Rest
ihrer Spezialbedeutung verloren, sie sind verwässert, ohne etwas Neues

gewonnen zu haben als eine zweifelhafte Aussicht auf den sozialdemokratischen

Beamtenstaat, Das Proletariat ist zu einer charakterlosen
toten Masse erstarrt.

Es gibt wohl nicht viel Arbeiter, die noch an ein Leben der
individuell abgegrenzten Seele nach dem Tode glauben. Die meisten
denken wohl überhaupt nicht darüber nach, denn es gilt ja als im
höchsten Grade rückständig sich mit derartigen Fragen zu beschäftigen.
Wer es aber dennoch tut, kommt wohl regelmäßig zu dem Ergebnis,
zu dem man eben kommen muß^ wenn man nicht an den kirchlichen
Gott glaubt und hier und da einen kleinen Einblick in die
Naturwissenschaft genommen hat (durch Zeitungen, Vorträge und
Volksbibliotheken) : Zu dem Ergebnis, daß es zwar ein ewiges Leben geben
muß, wenn auch uicht ewig für die abgeschlossene Persönlichkeit, die

ja eben nur eine augenblickliche äußere Form darstellt, daß aber Nichts
ständig ist, sondern alles ewiger Umbildung, Neuschöpfung und
Neuzusammensetzung unterworfen ist. Hier ist nun der Angelpunkt, an



— 175 —

dem es sich entscheide» muß, ob der Proletarier beim Monismus,
diesem vorläuftgen Bvurgvis-Matcrialismus stehen bleiben soll, oder
ob er fortschreiten soll zum Sozialismus als Weltanschauung, zur
Religion der bewußen Tat, des Zweckmillens, im Gegensatz zum
kirchenchristlichen Weltkonserviernngstum. Der Monismus, ein nichtssagendes

Beruhigungsmittel für den Arbeiter, das alle Fragen, auf die es

hier ankommt, offen läßt, aber aberhin „beliebt" ist als Ergänzung und
Abschluß des Sozialismus, den der Arbeiter in seiner Presse, in Partei
nnd Gewerkschaft serviert bekommt, kann er auf die Dauer befriedigen?
Man kann schon hente überall in der jungsozialistischen Bewegung
beobachten, daß eine tiefere Erklärung des Lebens und des Sozialismus

allmählich zum Bedürfnis, ja zur Lebensfrage wird für die ganze
sozialistische Bewegung; denn die Oberflächlichen nehmen diese nnr
noch als Parteibeweguug, von der man schließlich „sein Gutes" hat
oder doch erhofft. Die Ernsthaften aber machen krampfhafte Versuche,
sich ihren Idealismus zu erhalten, führen entweder einen aussichtslosen

Heldenkampf, oder gehen innerlich zu Grunde, oder das Schlimmste,
ziehen resigniert mit Realpolitikern und Opportunisten am gleichen
Strang.

Wenn man uun zu positiven Ergebnissen kvmmen mill, so mnß
man in dieser Frage mehr als bei irgend einer andern zunächst
einmal das feststellen, was unter allen Umständen verneint werden muß,
weil es gerade zum heutigen Zustand geführt hat. Durch die
Ablehnung des Verderblichen und Falschen wird sich von selbst das
Gesunde und Rechte als natürlicher Antipode ergeben und sei es auch uur in
Ahnnngen uud Andeutungen. Wenn ivir nun fragen, was hat die
Massen hauptsächlich der Religion entfremdet, so ergibt sich als
Antwort, daß, neben den Ergebnissen der Jdeenentwicklung (z. B. der
Philosophie oder der wissenschaftlichen Naturbetrachtnng), vou denen
wir hier als belanglos abschen können, das Kirchentum die Hauptschuld,

ja man kann in gewissem Sinne sagen: die einzige Schuld
trägt au dem, was heute der größte Kummer der Kircheu ist. Ich
brauche wohl nicht viel Wvrte darüber zu verlieren. Wer die
Geschichte dcr christlichen Kirche kennt, weiß, daß sie den langsamen aber
sicheren Tod dcs Christentums, der lebendigen Lehre Jesu Christi
bedeutet. Er weiß dann anch, daß die Festlegung uud Fesselung des
lebendigen Geistes in bestimme „ewige" Formen, Dogmen, Gebräuche
und Justitutioueu schon nach ganz kurzer Zeit die Erstarrung, Ber-
knvcherung dieses Geistes bedcntct; schließlich sogar seinen Tod und
die Umkehrung in seiu Gegenteil. Das ist der natürliche Gang der
Diuge; denn wv der Geist so schwach geivorden ist, daß man sich auf
ihn besinnen muß und ihn darum in Formen und Schablonen zu
bannen sucht, da ist er eigentlich schon uicht mehr vorhanden. Der
Kirchenkundige weiß aber auch ferner, daß mit der Bildung einer
eigentlichen Priesterkaste, mit dem Pfaffentum uicht nur die geistige
Entwicklungsfähigkeit aufhört, aufhören muß, sondern daß die Kirche



— l7tt —

dadurch überhaupt aus einem Gefäß des Geistes zu einer rein
weltlichen Institution wird, zu einem Instrument der Bevvrmundung, der
Herrschaft, Macht uud Ausbeutung, direkt und indirekt. Der heilige
Gral ist aus einem stärkenden Symbol zur Kaffeetasse, zum Schnapsglas

geworden. Ein analoges Beispiel in unserer Zeit: die begeisterten

Bertnnder des Sozialismus haben allmählich aus ihrer „heiligen
Mission" eine Profession gemacht. Die Wirkung? das rote Pfnffen-
tnm hat den fozialistischen Gedanken erwürgt und eiue zur Macht
und Herrschaft strebende politische- Bewegung daraus gemacht; und
mich dünkt fast, der neue Konstantin der Große ist schon geboren,
der seine bröckelnde Macht mit dieser neuen Kirche besestigen lind
verjüngen wird.

Wir sind hiermit schon zn drei Ergebnissen gelangt: die Religion
des Proletariates darf erstens kein für alle Zukunft feststehendes
Dogma sein, sondern sie muß eine an den tiefsten Werten unseres
Innern orientierte Lebensanschaunng sein, so ungcbuudeu und frei
von jeder Schematisierung, daß sie mit jeder nenen geistigen Erfahrung,
mit jeder jungen Generation sich weiter entwickelt nnd verjüngt.
Damns ergibt sich vvn selbst dcr zweite Punkt: die Unmöglichkeit einer
Priesterkaste, eines schmarvtzendeu Pfaffentums. Statt deffen wird ein
freiwilliges Priestertum, Denker und schaffende Künstler den dunklen,
unbekannten Weg in die Zukunft erleuchten. Der dritte und für den

Sozialisten fast der wichtigste Punkt: daß die neue Anschauung nicht
zu ciuem Instrument der Herrschaft und Ausbeutung wcrdcn darf,
braucht kaum, nvch betont zu werden. Mit der Abwesenheit und
Unmöglichkeit einer selbständigen Priesterkaste ist allen Herrschaftsgelüsten
von diesem Gebiete aus die Spitze abgebrochen. Diese feststehenden
Voraussetzungen für den sozialistischen Arbeiter sind aber eigentlich
schon mehr als allgemeine Vorbedingungen. Sie enthalten im Grunde
schon den Kern der neuen Religiosität in sich.

Betrachten wir nun kurz, was der sozialistische Gedanke zu
unserem Thema zuzusteuern im Stande ift. Sozialismus heißt:
Gemeinsamkeit. Nicht die Gemeinsamkeit eines Arbeitshaufes, eines
sozialdemokratischen Zwangstaates, in dem der Arbeitszwaug und die
Anbetung des Gesetzes die Grundpfeiler bilden, sondern die freiwillige
Gemeinsamkeit ber Menschen, die den Zwang im Prinzip überwunden
haben, weil sie durch die bittere Erfahrung der Weltgeschichte zur
Einsicht feiner Nutzlosigkeit, feiner Schädlichkeit und seiner Unfruchtbarkeit

gekommen sind. Gemeinsamkeit in dem Sinne, daß, bei aller
Hochachtung vor der Genialität des Einzelnen, es doch die zusammengefaßten

und zusammenwirkenden Kräfte aller Einzelnen sind, die das
Bild der Menschheit ausmachen, und daß eben die gesamte Menschheit
der Träger und Erhalter alles Schöpferischen ift, oder sein sollte. Daß
darum uuser Tun und Lassen .von dem Geschichtspunkte aus betrachtet
werden muß: wie fördern wir das Schöpferische im Menschen, wie
bringen wir alle lebenbejahendcn Kräfte zum Blühen, wie helfen wir



— 177 —

an der Weiterentwicklung der Idee Mensch. Mir will scheinen, daß
die augenblicklichen Postulate der Sozialisten z. B. Abschaffung des

Lohnsystems, des Privateigentums u. f. w. gerade heute mit der
Erfahrung des Weltkrieges so selbstverständliche Voraussetzungen für
jede gesunde Weiterentwicklung dcr Menschheit sind, daß ich mir mohl
jede nähere Untersuchung darüber ersparen kann. Anderseits sind sie

mir nicht weitgehend genug, zu einseitig, zu sehr nur mechanische,
physische Eigenschaften einer gewünschten Gesellschaftsform, dic ohne
ergänzende metaphysische Anschauungen härtere Sklavereien in sich

bergen kann, als der heutige Zustand. Man erwäge einmal alle
Möglichkeiten, zu was für eiuer Ausgeburt der Hölle der Staat, auch
der sog. sozialistische Staat sich auswachscn kann, wenn er der einzige
Arbeitgeber und Eigentümer ist, und man wird sich hüten, in der
Abschaffung des Lohnsystems und des Privateigentums schon den Sozialismus

zu sehe». Den Kapitalismus als Klassenerscheinung abzuschaffen
und den Kapitalisten Staat an seine Stelle zu pflanzen, das ist die

„historische" Aufgabe der Sozialdemokratie, Dcr Kapitalismus ist

tot; es lebe der Kapitalismus.
Der Sozialist kämpft für eine Idee. Vielleicht hat er die

Ueberzeugung, daß sie für ihn selbst und seine direkten Nachkommen keine

Wirklichkeit iverden wird. Er konnte villeicht ans einem andern Wege
zu einem persönlichen Glück gelangen, sich vvr Verfolgungen schützen;
nm so eher, als er häufig sehr wenig Menschenliebe besitzt, weil dcr
klaffendc Unterschied zwischen seinem Ideal und den Menschen seiner
Umgebung mehr Ekel als Liebe hcroorrust. Warum folgt er trotzdem

mit Begeisterung seiner Idee? Was ist das für cin Zmang, für
eine fremde, unbekannte Macht, die ihn in seinen Bann zwingt? die

ihn unter Umständen einem Martyrium preisgibt, das in keinem
Verhältnis steht zu dem, was er als einzelne Persvn nnter den günstigen
Unmständen dabei herausschlagen könnte. Dieser Zwang, der in jedem
Einzelnen wurzelt, und der in der Massenseele jetzt auf eine sv ivenig
edle Art zum Ausdruck kvmmt, man könnte ihn ein höheres Streben
nach Zusammenfassung, nach Einheit, nach einem praktische,, Menschheitsbewußtsein

nennen. Es geht gleichsam ein leitender Gedanke durch
die Schöpfung. Wir verfolgen ihn rückwärts durch alle Stadien der
Naturentwicklung bis zum Svnnennebel uud vvrwärts bis zum
Sozialismus uud darüber hinans. Wir folgen ihm blindlings nnd glan-
ben an ihn, d. h. wir glauben daran, daß cr uus weiterführen wird,
aus dieser Misere heraus, vvrwärts, aufwärts. Wir vertrauen ihm
so gründlich, daß mir unssen, er führt nns auch vhuc die wissenschaftlichen

Begründungen der Marxisten zum Svzialismns. Dicscr
Fatalismus, dicse Zuversicht, dieses kindliche Sichhingcben an die Idee der
Entwicklung, die jeder Sozialist als eine ihm anvertraute heilige
Offenbarung empfindet, das alles sind die Zeichen der Unterwerfung uud
des Gehorsams gegen das Prinzip, gegen den Willen, der im Leben
nnd in der ganzen Materie wirksam ist. Um nuit dein möglichen Ein-



— 178 —

wand der Marxisten, daß dieser Wille nur der anders aufgefaßte
Selbsterhaltungs- und Verteidigungstrieb sei, vorzubeugen, will ich einen
Größeren vorschieben.

Nietzsche hat mit einer wunderbaren Klarheit dargelegt, daß der
Wille zur Macht, der sich nicht nur erhalten, sondern was mehr ist,
der sich durchsetzen will, der seine Eigenart, seine Besonderheit der
Welt aufzwangen will, lim sie an sich zn bereichern, um ihr eine

Richtung zu geben, daß dies der stärkste aller menschlichen Triebe ist.
Ludwig Feuerbach hat die Wolken durch die Sonnenstrahlen der

Vernunft zerteilt und gezeigt, daß kein Gott in träger Ruhe dahinter
sitzt, uur das eigene Ideal des Menschen, mit dem der Meusch noch
nichts Besseres anzufangen wußte, als es über deu Wolken thronen
zu lassen. Friedrich Nietzsche, der (scheinbare) Gvttvcrächter. hat die

Konsequenz davon gezogen: bisher verehrten wir unser Ideal, also ein

Phantom als Gort; mvhlan, laßt uns diesen Gvtt verwirklichen! Er
erkennt den Willen an, der uns „emporpeitscht", er dient ihm mit der

ganzen Kraft eines starken Genies. Aber er nennt ihn eben nicht
Gott, um ja niemand in die Versuchung zu führen, den alten, lieben
Gott da über den Wölken damit zu verquicken. Und da ist nun zu
sagen, daß der Proletarier zwar deu Glauben an den sogenannten
„persönlichen" Gott (eben den über den Wolken) verloren hat. daß er
aber noch nicht die Erkenntnis erlangt hat, daß alle Gottbegriffe eben

nur Sinnbilder, Symbole sind und sein können, iveil der Mensch sich

eben nur Vvrstellnngen machen kann, die im Rahmen seiner Erfahrung,
seiner Vorstellung, seiner sinnlich-begrenzten Natur liege». Der
Sozialismus, der mehr sein muß als das Recht auf deu vollen Bauch, mehr
als die Regelung der wirtschaftlichen Verhältnisse, er braucht den
Begriff dcr zweckmäßigen Entwicklung, worin der Glaube enthalten ist,
daß die selbstbewußte Natur, die vernunftbegabte Menschheit berufen
ist, die Entwicklung beivußt zu fördern nnd allmählich die Arbeit der

Naturkräfte, der Triebe nnd Instinkte in den Dienst semer Vernunft
zu stellen uud teilweise vielleicht direkt durch die Vernunft zu ersetzen.
Dies ist der Kern, die Richtung der sozialistischen Idee, die heute schon
sehr stark im Unterbewußtsein der Proletarier schlummert. Leider wird
dieser Keru vvn den Sozialdemokraten fast durchgängig so gedeutet,
daß sie die Idee Mensch mit ihrer eigenen Individualität identifizieren
und darnm ihre Meinung, oder unpersönlich gesprochen, das Gesetz,
die Zwangsvrganisation, den Staat den Menschen aufoktrvieren ivollen,
anstatt das Heil gerade davon zu erwarte», daß der Mensch, immer
mehr erlöst vvn der Willkür der Mitmenschen wie vvm Zwang des
geschriebenett Gesetzes, wieder mehr dem Gesetz i» fich selbst gehorche»
lernt und sich so selbst wieder eineu Reichtum vvn Entfaltungsmöglichkeiten

erschließt, von dem unsere Kultur des Scheins nnd der
Aeußerlichkeit kaum eine Ahnung hat, wie z. B. die Werteinschätzung
von Menschen wie Tolstoj beweist. Die Sozialdemokratie beivegt sich
in den Bahnen Nietzsches: Erziehung einer Beamten-Autokratie (unter



— 179 —

dem Deckmantel der Demokratie), die an Macht und Herrschaft alle
bisherigen Kratien uud Kirchen übertreffen ivird, iveil ihre Mittel
raffinierter und listiger, und die Anerkennung uud der Gehorsam gegen
sie darum viel nachhaltiger und folgenschwerer seiu wird. Vielleicht
begreift man von diesem Gesichtspunkte aus die Bedeutung Tolstojs,
den die Sozialdemokraten bezeichnenderweise zwar stets für eiuen großen
Dichter und Moralisten, als Philosophen und Denker, aber für einen
überspannten, verirrten und schwachkvpftgen Phantasten halten.

Wir Sozialisten haben als solche nur Daseinsberechtigung, sofern
wir uns als Träger einer göttlichen Idee fühlen, als Vollstrecker eines
göttlichen Gebotes, nämlich: der menschlichen Gemeinschaft eine
vernünftige Grundlage zu schaffen, nnd zwar in wirtschaftlicher, svwie
rechtlicher und ethischer Hinsicht. Eine Grundlage, auf der überhaupt
erst eine gemeinsame menschliche Arbeit möglich ist. Ohne das
Bewußtsein höherer Berufung ist unser Sozialismus nur eiue Frage des
persönlichen Wvhlergehens, durch gleiche Verhältnisse von Millionen zur
Klassen- und Machtfrage vergrößert, der dann die Herrschenden mit
eben soviel Recht die Worte eines pfäffischen Söldlings entgegen-
schleudcrn können: „Als Knechte seid ihr geboren, als Knechte sollt ihr
sterben," denn uns schmeckt die Macht sehr gut.

Eines möchte ich uoch sage». Man hat mich gefragt, welche
Mittel, welche Taktik das Proletariat anzuwenden hätte. Ich kann
darauf nur kurz erwidern: Je klarer dem Proletariat seine Rolle, je
reiner ihm die Idee des Svzialismns zum Bewußtsein kvmmt, je
deutlicher werden ihm die Wege vorgezeichnet sein, und um so reiner
und ungetrübter die anzuwendenden Mittel. Wenn heute in den

Köpfen der Sozialisten das Chaos herrscht, so darum, weil bis jetzt
das Genie noch nicht erschienen ist, das, die Not der Zeit recht verstehend,
allem Streben und unbewußten Wollen das erlösende Wort gesprochen
hätte. Der philosophierende Statistiker Marx konnte nur ein
Vorläufer sei». Das Herzerfrischende an ihm ist sein leider nur zu negativer

Widerpart Bakunin. Leibhaftige Synthese von Tolstoj und
Nietzsche, Geist vvm Geiste Walt. Whitmans, wann schreitest du über
die Erde, die hungernden. Millionen zu schöpferischer Tat fortreißend?

Es ist nicht meine Absicht zn zeigen, wie das Vvlk etwa ivieder
zu Religivn kommen könnte. Im Gegenteil, ich bin der Ansicht, je
gründlicher die Abkehr der Massen vvn den Kirchen sich vollzieht, um
so größer die Gewähr für eine radikale Heilung vvm Pfaffentum mit
seinen notwendigen Begleiterscheinungen und Uebeln uud umso reiner
die kommende religiöse Wiedergeburt, und umso sicherer die Gewißheit,

daß es nicht zìi Religivnskämpfen kommen wird. Wann der
Zeitpunkt für die Wiedergeburt der Massen kommt? Wenn die

Sozialisten allgemein zur Einsicht gekommen sind (vielleicht erst nach
schmerzhaften Erfahrungen), daß Revolutionen mit Dynamit und
Maschinengewehren uicht, oder uicht alleili zum Sozialismus führen,
sondern daß dazu vor allem die Revolution in uns nnd gegen uns



- 180

selbst notwendig ist. Womit, ich deni Dnldcn und der fälschlich christlich

genannten Knechtsseligkeit uicht das Wort geredet haben will; wie
mir denn auch ein gründliches Erwachen der Massen aus der
Kriegshypnose und das darauf notwendig folgende heilige Donnerwetter über
die, die cs angeht, als der einzige mögliche nnd auch wünschbare Weg
aus der heutigen Wcltlagc erscheint. Gustav Schulz.

Das Pfarramt in der religiösen Crisis
der Segenwart.

s ist das Religiöse in uns, das nnch Klnrhcit iu Gcdankcn uud
»V Lebensführung vcrlangt. Das bringt cs nnturgcmäß mit fich,

daß wir der offiziellen Vertretung des Religiösen gegenüber, zu
mehr oder weniger bestimmten Einwänden gedrängt werden. Mir
und andern übcr diese Einwände Klarheit zu verschaffen, ohne die

Gerechtigkeit außer Acht zu lassen, ist der Zweck dieses Aufsatzes.
Die Beurteilung wird schärser oder milder, jc unchdcm man

nach oben odcr nach untcn vergleicht. Es kann im Grund dcneu
nicht verübelt werden, welche dic Tätigkeit dcs Pfarrers ohnc wcitcres
an Christus messen; denn dic Persönlichkeit Christi ist cs jn, die als
bedingungsloses Vorbild von allen Kanzeln verkündet wird. Dies
ist nuch das letzte Einigcnde, das die Pfarrer untcr sich verbindct.
Allcs nuderc ist seit der Losrcißung von dcr autoritativen Einheitskirche

individueller Auffassung unterworfen. Würde auch die absolute

Vorbildlichkeit Christi ausgegeben, würde man dnmit eben auch
aushören, „Christ" zu heißen und könnte natürlich anch nicht niehr
religiöser Beamteter einer spezifisch christlich orientierten Gesellschaft

fein. Und doch, muß mau sich nicht fragen, ob man
überhaupt noch vorurteilslos über das Leben Christi nachdenken kann,
wenn die Antwort ohne Weiteres mit dcm Lebensideal nnd mit dem

Beruf zusammenfallen muß? Und andrerseits: Beeinträchtigt es

denn sür den abweichend Denkenden die Ehrfurcht vor der Person
des großen Mcnschheitspropheten, wenn man glaubt, daß Christus
in wichtigen Fragen, etwa in der Gottcsanssassung oder gegenüber
der Askcsc, anders gedacht hat, als man selber infolge dcs nutouomeu
Charakters des Geistes zu deuten gezwungen ist? Und was wäre
ein Preisgeben seines eigenen Denkens aus Verehrung, etwa in,
Sinne von etwas glauben, das man eigentlich nicht glaubt? Doch
sicher auch nichts Religiöses.

Ungefähr so ist aber heute die Situation vieler. Wir sind

zum großen Teil als religiöse Menschen keine „Christen" mehr.
Nicht etwa Antichristen oder Gleichgültige, bewahre! Aber gerade


	Das Proletariat und die religiöse Erneuerung : Vorbemerkung

