
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 11 (1917)

Heft: 4

Artikel: Vom Tode

Autor: Lejeune, R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-134070

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-134070
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


s

//Dir kommen ja oft aus gleich ernstem Anlasse an dieser Stätte
zusammen und spüren dabei stets in irgend einer Weise den

furchtbaren Ernst des Todes. Allein, stets zeigte uns diese
dunkle Macht noch eine lichte Seite und oft hatte sie gar etwas Friedliches,

Verföhnliches, fast Natürliches an sich. Heute aber fehlt dieser
Milde Zug gänzlich und erschüttert stehen wir der ganzen rohen
Gewalttätigkeit der Todesherrschaft gegenüber. Wie ein Frühlingsblümchen

belebte dcks holde Geschöpfchen unser Gemeindeleben, und
mit rohem Tritt hat der Tod das zarte Blümlein zertreten. Als
verheißungsvolle Knospe schaute es ins Leben hinaus und mit rauhem
Griff hat der Tod die Knospe in ihrem Werden abgebrochen. Da
ringt sich denn aus unseren verwundeten Herzen die bange Frage
empor: was ist das für eine Welt, die keinen Raum bietet für solch
liebliche Blume, in der solch eisiger Frosthnuch über die Knospen
kommt und sie vor dem Blühen und Reifen vernichtet? Eine Welt
des Todes! — tönt es dumpf von solchem Grabe zurück! Und wie
ein schauriges Echo schallt dieselbe Antwort uns allenthalben entgegen.
Denn nicht nur hier in unserer Gemeinde entfaltet der Tod feine
gewalttätige Herrschaft und greift mit roher Hand in die zarten
Gebilde des Lebens hinein — ist nicht die ganze Erde heute ein großer
Frühlingsgarten, in dem die verheißungsvollsten Knospen und Blüten
zerdrückt, zerstört, zerschlagen sind? Ihr alle, die ihr jetzt erschüttert
seid durch dieses Dahinsterben des lieben Kindes — denket daran,
und laßt euch dadurch auch erschüttern, daß der Krieg, von dem ihr
täglich leichthin lest, gerade solch furchtbaren, unnatürlichen Tod
ausstreut, daß hinter all den Zahlen, die ihr bereits ohne das leiseste
Erbeben eueres Herzens lest, ebenso vielfacher Schmerz steht wie hier.
Schaut hinaus in unsere Welt mit all ihrer Brutalität und
allenthalben erkennet ihr mit Schrecken: sie ist eine Welt des Todes!

Aus der Grabrede beim Tode eines Mädchens.



— 164 —

Vor solchem Tode versagen alle Trostworte; der Schmerz schwemmt
ste hinweg, wie ein Bach die dürren Blätter, die man darein wirft.
An dieser Todesmacht prallen aber zumal all die Worte ab, die
gewöhnlich ihr Dunkel erklären nnd erleuchten sollen, — jene Worte
vom unerforschlichen Ratschluß und den rätselhaften Wegen Gottes,
jene Worte vom „Besten", das dem Menschen mit dem Tode widerfährt.

Erwartet vvn mir nicht diefe Redensarten, die bei solchem
Anlasse hergesagt zu werden pflegen: ich bringe sie nicht über meine
Lippen, denn ich trage sie auch nicht in meinem Herzen. Die Herrschaft

des Todes ist zu ernst und zu furchtbar, als daß wir mit ein
paar leichten angelernten Worten an ihr vorübergleiten möchten. Hat
denn etwa Jesus solche Worte gefprochen, als er der Macht des Todes
gegenüberstand? Kamen ihm diese trostlosen Trostworte auf die Lippen
vor dem Töchterlein des Jairus, am Sarge des Jünglings zu Nain,
vor dem Grabe des Lazarus? Stellen jene Erzählungen ihn als folchen
erbaulichen Todeserklärer vor uns hin? Heißt's nicht vielmehr, daß
er tief erregt ward und ergrimmte vb der Todesherrschaft und ihr
mit seiner Gotteskraft entgegentrat? Und auch feine Jünger erkennen
den Tod als einen Feind, gegen den es sich zu wappnen gilt mit
allen Kräften des Lebens und es erwacht in ihnen zugleich mit dem
neuen Geiste auch die Hoffnung, daß der Tod als letzter und größter
Feind Gottes von der Erde genommen wird, wenn Gottes Reich mit
seiner Kraft und Herrlichkeit anbricht. Und da sollten wir nicht
erschüttert und erregt an diesem Grabe stehen dürfen, wenn wir diesen
Feind Gvttes und Christi, des Gottesreiches und alles wahren Lebens
solche Gewalt ausüben sehen auf der noch immer unerlösten, unter
Welt- und Todesmächten seufzenden Erde? Nicht Gottes Ratschluß,
nein die furchtbare Herrschaft des Todes, nicht Gottes Fügung, nein
des Todes Machtentfaltung steht hier vor uns; nicht Gottes Wege sehe

ich hier, sondern weglose Wüste, in der die göttlichen Lebenskräfte sich

noch keinen Weg gebahnt haben! Drum weinet nur, die ihr durch
diesen Tod verwundet wurdet: Gott im Himmel weint mit euch;
tränenden Auges hat er euer Kind in seine Vaterarme genommen!
Seid nur erschüttert und erregt: unser Heiland war's auch, als er
die Seele dieses Kindes der dunkeln Todesmacht entriß und die zarte
Knospe in einen Garten brachte, wo sie bleiben und gedeihen kann
und nicht von eisigen Todesfrösten vernichtet wird!

Aber weshalb besteht denn diese Herrschaft des Todes immer
noch, wenn sie doch widergöttlich ist? Weshalb vernichtet nicht Gott
diesen furchtbaren Gegner feines Reiches? Weil noch viel andere Todesmacht

auf der Erde lastet, die zuvor aufgehoben werden muß. Erst
müssen andere Gottesfeinde, die dem Kommen des Gottesreiches
hemmend im Wege stehen, besiegt werden, bevor dieser größte Feind von
der Erde genommen werden kann. Könnten wir denn überhaupt schon
jetzt ohne den Tod sein? Jn unserer Welt der Oberflächlichkeit und
Eitelkeit, der Selbstsucht und des Unrechts, der Gewalt und des Krieges,



— 165 —

der Sünde und des Lasters? Wäre das das Leben Gottes und Christi:
ein endloses Leben in dieser Welt? Ja, ertrügen wir überhaupt
solch ein Leben? Würden wir ohne den Tod nicht vollends unser
Leben spielen statt leben und dabei um jeden tieferen Lebensgehalt
kommen und einem geistigen Tode verfallen, der zehnmal schlimmer
wäre als der leibliche? Hielten wir es aus in dieser endlosen
Entfesselung der Selbstsucht? Schrieen wir nicht vielmehr nach der Ruhe
des Todes? Und muß denn nicht der Tod auf Erden herrschen, wenn
der Mensch selber sich zu dessen willigem Diener macht, wenn er die
Lebenskräfte durch Sünde und Laster schwächt und durch Gemalt und
Krieg den Tod verbreitet? Wahrlich, so lange all diese dunklen Mächte
und Gewalten als eigentliche Söldner des Todes unser Dasein
beherrschen, kann und darf der Tod nicht überwunden werden. Das
ewige Gottesleben kann sich erst dann auf Erden entfalten, wenn wir
es gelernt haben, unser irdisches Leben aus Gott zu leben, wenn wir
die ewigen Kräfte voll nnser zeitliches Dasein durchströmen lassen.
Wie schon für den Einzelnen die Macht des Todes nur durch die
ewigen Werte, die er aus seinem irdischen Dasein hervorwachsen läßt,
überwunden wird, so ist es auch dieses ewige Leben, das die
Todesherrschaft auf Erden schließlich brechen wird. Wie dort, wo der Geist
dieser Welt unfer Lcben bestimmt, der Tod Macht über uns hat, fo
wird er auch diefe Erde so lange beherrschen, als sie Welt und nicht
Gottesreich ist! Und diese finstere Macht kennt keine Rücksichten und
kehrt sich an kein Alter, ste herrscht einfach und macht ihre Herrfchaft

geltend; sie ist roh und gewalttätig wie die Welt überhaupt,
deren letztes Wort sie darstellt.

Darum wollen wir nicht den Tod in seiner furchtbaren Herrschaft

mit unsern frommen Redensarten umspielen, und wollen uns
nicht mit unsern Erbaulichkeiten über sein Dasein beruhigen: wir wollen
den Kampf gegen ihn aufnehmen, indem wir uns dem hingeben, der
beschlossen hat, die Erlösung der Welt durchzuführen. Gott will alle
Weltherrschaft, und damit schließlich auch alle Todesherrschaft brechen,
aber all feine Werke tut er durch Menschen, die sich ihm hingeben
und damit die Träger seines Willens werden. Durch Christus ruft
er uns auf, daß wir mitbauen cur seinem Reiche, dem Reiche, darin
sein Name geheiligt wird und fein Wille geschieht, darin auch kein
Tod mehr sein wird, noch Leid, noch Schmerz, noch Klage. Aus diesem

Aufruf leuchtet uns der wahre Weg Gottes und sein wirklicher
Ratschluß auf; denn das Licht dieses Gottesreiches und nicht die Finsternis
der Schicksalsmächte hat er beschlossen. Warum reden wir überhaupt
nur dann von Gott und seinen rätselhaften Wegen, wenn Tod und
Verderben über unser Leben hereinbrechen? Ist er denn nicht der Gott
des Lebens und des Heils? O, Dunkel und Finsternis stnd nur dort,
wo sein Licht noch nicht hinstrahlt; die Rätsel und Schwierigkeiten
erheben sich dort, wo seine Wahrheit noch nicht lösend wirkt; und
dort allein herrscht auch der Tod, wo sein Leben noch nicht Macht



— 16» —

hat. Nicht hinter all den „Unersorschlichkeiten" wollen wir Gottes
Wege ahnend suchen, sondern dort wollen wir sie schauen, wo sein
Geist die Unersorschlichkeiten unseres Daseins überwindet. Und diese

Wege wollen wir auch gehen, denn ste allein führen uns zum Licht
und Leben!

Hier allein liegt auch die Hilfe für unsere Todesnot und der

wahre Trost für unsere Todesschmerzen. Kämpft für den Sieg der
Sache Gottes, für die Geltung feines Willens auf Erden und ihr
kämpfet auch für den Sieg des Lebens über den Tod. Als treue
Kämpfer Gottes erringt ihr euch fchon jetzt inmitten der Todesherrschaft

wahres Leben, das gegen die Macht des Todes gewappnet ist;
ihr helft aber auch der fchließlichen Ueberwindung aller Todesherrschaft
den Weg bereiten. Gott braucht Menfchen, die in allem Leide, das
ja auch sein Leid ist, und unter dem ganzen Drucke der Weltmächte,
der ja auch auf ihm lastet, unbeirrt an ihm festhalten als an dem,
der schließlich doch den Sieg behalten muß. Wv Menschen, die durch
schwerstes Erdenleid gehen mußten, dennoch, ja erst recht auf ihn
bauen, da werden sie zu Kämpfern und Vorkämpfern für das Gottesreich.

Macht Gottes Sache zur eigenen Sache und Gottes Kampf
zum eigenen Kampf, und ihr stndet und erfahret auch die wahre
Ueberwindung des Leides, denn in solchem Kampfe findet ihr
immer mehr ihn, der stärker ist als alles Leid. Nicht das Leid
zu vergessen gilt es — ach, dieses Vergessen, bei dem ja nicht Gott,
sondern die bloße Zeit in ihrem Dahinrinnen den Tröster spielt, ist
nur Abstumpfung und Gedankenlosigkeit! — wohl aber gilt es, in allem
Leid mutig und getrost vorwärts zu schauen und allem Dunkel und
aller Not den Glauben entgegen zu halten: „Ich weiß, daß mein
Erlöser lebt!" Bewahrt enern Schmerz tief in euren Herzen, gedenket
aber in eurem Schmerze auch des Schmerzes, den Gott darob
empfindet, daß die Menschen immer noch in Gottesferne und Eigenwillen
ihre eigenen Wege wandeln wollen und damit das Kommen feines
Reiches hemmen; laßt euch durch euren Schmerz, den euch die Welt
bereitete, entflammen, in treuem Kampfe an eurem Posten die Welt zu
überwinden. Trauert nur um euer Kind — ihr habt das Recht dazu!
— aber sprecht in all eurer Trauer aus tiefstem Herzen: „Dennoch
bleibe ich bei dir, denn du hälft mich bei meiner rechten Hand; wenn
ich nur dich habe, so frage ich nichts nach Himmel und nach Erde;
wenn mir gleich Leib und Seele verschmachtet, so bist du doch, Gott,
allezeit meines Herzens Trost!" Solcher Glaube schafft Licht um sich

und läßt das Dunkel wieder helle werden; solcher Glaube überwindet
die Welt und hebt schließlich das Rätsel des Todes auf; solcher Glaube
bringt auch dem Einzelnen das Verlorene wieder und kann dereinst,
wenn der Glaube zum Schauen wird, in seliger Erfahrung sprechen:
„Denen, die Gott lieben, müssen alle Dinge, auch die schwersten, zum
Besten dienen." R. Lejeune.


	Vom Tode

