
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 11 (1917)

Heft: 3

Artikel: Vor dem Kriegsgericht : ein Bericht

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-134067

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-134067
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 138 —

könne. Dieser Herd besteht entweder in einem Mißverständnisse, das
heißt daß die einen Regierungen von der Bereitschaft der anderen
Regierungen zu Rechtsmitteln nicht wissen — und dann hilft die obige
Erklärung — oder darin, daß die einen oder die anderen Regierungen
zu den Rechtsmitteln nicht bereit sind. Dann würde — durch die
obige Erklärung des einen Lagers — die Leitung des anderen der
Bekämpfung durch die öffentliche Meinung der eigenen Völker und der
ganzen Erde überliefert werden. Keine Regierung wird das Odium
auf sich nehmen wollen, vor der öffentlichen Meinung der ganzen Erde
als Träger der Blutschuld der Kriegsfortsetzung dazustehen. Durch
Ausbleiben aber der obigen Erklärung ermöglicht man dem Gegner
die Deckung vor den eigenen Völkern und man wird daher — bewußt oder
unbewußt — Mitschuldiger der Kriegsfortsetzung. Mit einem Worte,
die Massen kämpfen nur in der Meinung sich verteidigen zu müssen. Ihnen
gegenüber Mord der Aufklärung vorzuziehen, wäre ein großes Unrecht.

Obige Formel kann — entsprechend der erwähnten Forderung —
von beiden Lagern abgegeben werden. Darum soll sie in die öffentliche
Meinung lanciert werden.

Den neutralen Regierungen muß zugerufen werden: Auch Ihr
solltet ja Euch zur Friedensorganisation vereinigen, die den Störenfried
im Zaum halten sollte. Bezeugt Eure Treue zu diesem Prinzips, indem
Ihr mit vereinten Kräften schon bei diesem Kriege bei den Kriegsparteien
sür die Abgabe der erwähnten klaren Erkläruug der Bereitschaft zum
Frieden der Rechtsmittel eintreten, und bei Nichtbefolgung sie wenigstens

mit Boykott bedrohet.
Etwas ähnliches sollten auch die Kriegslieferanten tun.
Ein Schrei erhebe, sich von einem Ende der Erde zum anderen.
„Genug des Mvrdens, der Toten, Witwen und Waisen. Der

Kern der Jugend ist vernichtet. Es gilt den Rest zu retten."
„Verbleibe nicht in der Ferne während dein Nächster verblutet."

(Leviticus.) B, M, Wolf,

vor dem Kriegsgericht.

Ein Bericht.

»Hie Theologen machen in Tiefsinn, die schlichten Seelen handeln,
D Dre Friedensleute denken Systeme einer Gefellschaft ohne Krieg

aus, aber in den Herzen Zahlloser geht eine Bewegung vor
sich, die eines Tages in einen gewaltigen, über die Erde hallenden
Ruf ausbrechen wird: „Wir führen keinen Krieg mehr! Wir wollen
von Krieg und was dazu gehört nichts mehr wissen! Weg mit
dem Greuel! Wir opfern dem Moloch nicht mehr!" Jn dem



— 139 —

Augenblicke, wo dieser Schrei ausbricht und die Tat ihm folgt,
ist der Krieg besiegt. Dafür bedarf es freilich eines neuen Geistes,
der über die Menschenwelt ausgegossen wird; aber warum sollten
mir nicht auf diefen hoffen dürfen? Schon sind allerlei Vorboten da. —

Jn einem Städtchen der Nordwestschweiz stehen drei junge
Männer vor dem Kriegsgericht. Alle drei haben bei einem neuen
Aufgebot ihrer Division den Dienst verweigert. Der eine ist, in
Zivilkleidung auf dem Kafernenhof erschienen, um zu erklären, daß
er keinen Dienst tun könne, der Andere ist aus dem angetretenen
Dienst fortgegangen, der Dritte hat im Dienst die Annahme scharfer
Munition verweigert. Nun harren sie des Urteils.

A ist ein junger Architekt. In außerordentlich harter Jugend,
durch das dichteste Gestrüpp von Schwierigkeiten vordringend, auf
dem Wüstenweg der scheinbaren Hoffnungslosigkeit wandernd, ist
er durch ein Maß von Begabung, Tatkraft, Seelenstärke und
Glauben, wie es nur die Auserwählten befitzen, bis zu einem
Punkte vorgedrungen, von dem aus sich der Blick auf das Land
wahrer, freier Künstlerfchaft öffnet. Fast noch ein Knabe, hat er
einer großen bedrängten Familie den Bater ersetzt. Er hat ihr
wiederholt lockende Möglichkeiten künstlerischer Ausbildung zum Opfer
gebracht. Will jemand kommen und behaupten, dieser junge Mann
sei einer von denen, die keine Opfer bringen wollen? Mitten in
Not und Mühsal feines Kampfes findet er Kraft und Lust, feine
Seele dem Höchsten zuzuwenden. Er geht ihm auf den verfchiedenen
Wegen nach, die sich dafür einem jungen Menschen unserer Tage
anbieten. Er wird Abstinent, Kämpfer für Natürlichkeit, Gesundheit

und Reinheit des Lebens, Er wird Sozialist, Es wird ihm
klar, daß in einer vom Mammonismns vergifteten Welt auch keine

Kunst gedeihen, daß man darin kein Haus in wahrer Schönheit
und mit wahrem Segen bauen kann. Aber höher noch dringt er
hinan, tiefer grübt er und zuletzt fließt Alles in Einem
zusammen: „Es gilt, Gott zu finden und ihm allein zu dienen;
es gilt, ein wirklicher Jünger Jesu zu fein." Das ist freilich eine
große Sache und der Weg dazu weit.

Nun bricht der Krieg aus. Er reißt ihn mitten aus den
schönsten Verheißungen und stößt ihn bald in großen innern Kampf.
Schon vorher, während des Rekrutenkurfes, hat der Adel seiner
Natur unter Schmutz und Roheit des Kasernentons gelitten. Nun
sieht er sich in den Dienst einer Welt gestellt, die der Welt Gottes
entgegengesetzt ist. Den militärischen Drill, der bekanntlich zu dem

ganzen System des Militarismus gehört, empfindet er als Mittel
zur Entindividualisierung und Entmenschung des Soldaten. Die
Feldpremgten, die er etwa zu hören bekommt, wirken anders, als
die Prediger beabsichtigten. Es ist ein langer und harter innerer
Streit. Da ist die Familie, die seiner bedarf, deren Stoltz er ist,
die Mutter vor allem, die fo viel gelitten. Darf er ihr nun



— 1.40 -
Herzeleid und Schande in den Augen der Törichten!
bereiten? Fast noch schwerer wiegt ein anderer Grund: Ist cr denn
ein wirklicher Christ, der im Namen Christi so Großes tuu darf?
Wer es mit ansehen durfte, mit welcher Ehrlichkeit gegeu sich selbst,
welchem Mißtrauen gegen falsche Motive, welcher Selbständigkeit,
welcher Freiheit und Reife des sittlichen Urteils, kurz, welcher

Richtigkeit im höchsten Sinne des Wortes dieser Kampf
geführt und dieser Entschluß zuletzt gefaßt wurde, der erlebte mit
Ehrfurcht und Freude, daß wahrhaft großes Handeln, wahrhafter
Dienst des Ideals noch nicht ausgestorben ist.

Er hat es zuletzt getan, offenbar, weil er nicht mehr anders
tonnte. Bis zuletzt war er unch der Aussage seines Hauptmanns
cin musterhafter Soldat gewesen. Auch würde gänzlich fehlgreifen,
wer ihn für einen „Schwärmer", „Fanatiker", überspannten Menschen
hielte. Er ist ein ini schönsten Sinne gesunder, frohmütiger, klar
denkender, realistischer Mensch, — eine lichte und ergreifende
Jünglingsgestalt, wic man ihr selten begegnet. Liebe, Freundschaft, Ehre,
schwer errungene Möglichkeiten des Wirkens nllcs hat er Gott
hingegeben und ist im Kerker ein glücklicher, seliger Mensch.

B. ist eine schlichtere Gestalt, aber nicht von gcringercm
Wert, Er ist Schriftsetzer, Im Sozialismus hat seiue Seele einen
idealen Inhalt gefunden. Freilich tragt es air ihm, daß die
Sozialdemokratie dem Kriege gegenüber das Ideal des Sozialismus
verleugnet hat. Auch er ist eine religiöse Natur, wenn auch auf etwas
andere Weise als A. ,Tolstois Schriften beeinflussen ihn, wie er
denn gewissermaßen eine tolstoische Natur, ein Mensch nach der
Weise von Tolstois Helden, ist: ein Mensch voll Sanftmut und
Gütc, Wie soll ein solcher Mensch tören können? Er ist Begetnrier,
weil er die Tötung des Tieres nicht ertrugen kann, wic sollte
er zur Tötung des Menschen fähig sein? Sein Kampf scheint

weniger bewußt und dramatisch gewesen zu seiu, wie der, deu A
gestritten, sein Entschluß ist still gereift, wie eine Frucht reift.
Auch er hat zuletzt nicht anders gekonnt. Auch er hat bezahlen
müssen.. Denn er muH eiue junge Frau, die seincu Schritt
nicht ganz leicht verstchen kann/ in tiefen Kummer stürzen.
Sie habeu ein zweijähriges Kind, ein zweites foll in Bälde
erscheinen und der Vater im Gefängnis nnd die dummen
Zungen der Menschen! Aber er kann nicht anders! Und so

ist auch er trotz allem fröhlich und getrost. Ein reiner, feiner,
bescheidener Mensch.

Wieder von anderer Art ist C. Bei ihm treffen wir mèhr
das an, was wir den Antimilitarismus des ualnrlichcn Meuschcn
ncnnen könnten. Ihn ärgert all das Drum uud Dran des Militärdienstes

Er hat Händel mit seinem Hnuptmann. Bald ist er
ein guter, bald ein schlechter Soldat. Er ist eiue etwas unruhige,
trotzige Natur. Dazu ist er auch Sozialdemokrat und als solcher



— 141 -
schon Antimilitarist. So wird ihm, dem Korporal, die Sache „zu
dumm" und er verläßt den Dienst. Auch er ist jung verheiratet. —

Jn der öden Vorhalle des Gcrichtslokales warten die
Angeklagten uud ihre Freuude. Weibel gehen hin und her, Offiziere
tauchen auf und verschwinden stumme Götter! Endlich
beginnen die Verhandlungen. Ein kleiner Snal, Etwas erhöht das
Gericht, ein Bundcsrichter als Vorsitzender, daneben einige Offiziere
(darunter ein bekannter Sozialdemokrat!) und Soldaten. Vor den
Schranken die Pulte für Aukläger uud Verteidiger und dann die
Angeklagten und das Häuflein Zuhörer. Zwei schlachtreihen! Eiu
Gedanke bewegt uns: wenn nur unsere Sckche rein und groß
vertreten wird! Oder wird es zu mühsamen Verhören, juristischen
Kniffen, erregten Auseinandersetzungen, sensationellen Zwischenfällen
kommen? Es fehlt an alledem nicht, aber es geschieht cin großes
Glück: in den Mittelpunkt tritt die Rede, worin der Angeklagte A,
gleichsam als Vertreter der Mitangeklagten uud der ganzen Sache,
Zeugnis abgelegt von dein, was in ihm lebt. Er verliest zuerst
die Erklärung, womit er seinen Entschluß begründet, St> lautet:

„Hiemit erkläre, ich, das im August 1914 von mir geforderte
Versprechen des unbedingten Gehorsams nicht mehr halten zu können.
Ich iverde bei Kriegsausbruch menials an einem Mitmenschen
Gewalt verüben. Im geistigen Suchen bin' ich zur religiösen
Ueberzeugung gelangt, daß die Lehre Christi das Beste ist, mas uns
gegeben wurde und die Erfüllung derselben der letzte Sinn unseres
Daseins ist. Wenn Staat und Christentum Gegensätze sind, ist
es meine persönliche Pflicht, mich zu dem zu stellen, welches ich
als das Wichtigere erkannt habe. Die allgemeine Anschauung geht
dahin, daß Mord und Totschlag im alltäglichen Leben Verbrechen
sind. Dagegen im Kriege, da Staat gegen Staat steht, der
Einzelne für seilte Handlungsweise nicht mehr verantwortlich ist, bezw,
das Töten des Gegners eine heilige Pflicht ist. Nun aber schließt
die Erfüllung der Lehre Christi nicht den Untergang des
völkischen Lebens in sich, sondern betont im Gegenteil dessen Dascins-
Bcrechtigung, sofern die Einzelteile der Gesamtheit in ihrem
persönlichen Leben positiv ihrem religiösen Bekenntnis nachleben. Ist
dies aber nicht der Fall und entstehen aus denr alltäglicheil Zündstoff

die ganz großen Konflikte, wie dieser furchtbare' Krieg, so ist
denuoch der Zweifel gerechtfertigt, ob der Einzelne bis in die
letzten Konsequenzen hinein — die seinem Gewissen widersprechen - -

die Folgen der Nichterfüllung mitzutragen hat oder ob er nicht
nach feiner inneren Erkenntnis seine ganze Kraft dafür einzusetzen
hat, daß eine andere Richtung eingeschlagen ivird.

Wie ein Boll aus vielen Einzelnen besteht, so wächst das Volksleben

aus dem Lcben des Einzelnen heraus. Und je klarer und
deutlicher der Einzelne sich zu seiner Ueberzeuguug bekennt und sie

fortwährend init seinem äußeren Leben in Einklang zu bringen



— 142 —

sucht, umso tiefer wird sie in der Gesamtheit durchdringen. Das
Leben und die Lehre Christi ist hierfür unsere letzte Erkenntnis
und darum kann Christus auch zu jedem Einzelnen in jedem
Volke sprechen. Für uns aber kann seine Vollkommenheit nur
ciu Licht sein, dem wir fortwährend nachstreben müssen. Mit dem
Gebot: „Du sollst nicht töten" können wir also das Problem des

Krieges nicht ohne Weiteres erledigen, sondern müssen diesem das
Positive entgegenstellen, das sich in der Lehre Christi, in jedem
seiner Worte und Taten äußert. Solange wir uns gegenseitig so

belügen und ausbeuten, loie dies gegenwärtig der Fall ist, können
wir nicht hoffen, daß eine andere Gemeinschaft als die jetzige daraus
entstehe. Und dennoch wird diese Ordnung als die rechtmäßige
anerkannt und mit Gewalt aufrechterhalte!?! Alle Bestrebungen, die
darauf hinausgehen, uuser Arbeitsleben umzugestalten, werden
bekämpft und die bewaffnete Macht ist der stärkste Schutz des großen
persönlichen Besitztums. Es mögen tausende hungern, der Eine,
der sich durch alle Mittel des Gemeinsamen bemächtigt hat, wird
als der rechtmäßige Besitzer anerkannt, Christus lehrt uns, daß wir
alle Brüder sind, aber wenn wir das im alltäglichen Leben als
eine Utopie betrachten — wie könnte das im Völkerleben anders
sein! Statt gegenseitiger Hilfe fucht jeder möglichst viel für
uneingeschränkte!? Lebensgenuß zu erwerben, das materielle Leben
ist nicht der Boden für frmchtbares, für geistiges Wachstum, sondern
beherrscht dasselbe ganz.

Der Militärdienst wird von der Allgemeinheit gefordert zur
Aufrechterhaltung des eigenen Staates und zun? Schutze der
Angehörigen vor äußeren. Feinden. Nnir liegt schon darin ein Widerspruch,

daß der Einzelne sich im alltäglichen Leben verleugnen
soll (in Bezug auf unscr gemeinsames religiöses Bekenntnis!) dagegen
die Gemeinschaft unbedingte Selbstbehauptung beansprucht. Nicht
Unrecht wieder mit Unrecht zu vergelte?? ist der tiefste Kern der
christlichen Lehre — im Staatsleben wird den? die Geltung als einer
selbstverständliche?? Unsinnigkeit abgesprochen. Weni? ich meine Mutter
vor Mord bewahre — obwohl auch im Kriege der Mord der
Zivilbevölkerung „rechtlich" geahndet wird! — indem ich de?? Sohn
einer anderen Mutter erschieße, so darf denn doch gefragt werdeu,
wie ich, das mit meiner christlichen Ueberzeugung verantworten
kann. Dafür nur dem eigenen oder fremden Staatslenker die

Schuld zuschieben, kann und will ich nun uicht mehr, denn habe
ich darüber einmal nachgedacht, so kann mich im letzte?? Grunde
kein Mensch zwingen, so etwas zu tun. Komme ich aber so mit
bestehenden Gesetzen in Konflikt, so bleibt mir nichts anderes übrig, als
die Folgen meiner Handlungsweise zu tragen.

Lehne ich den militärischen Gehorsam im Ernstfalle ab, so

ist auch jede weitere militärische Ausbildung zwecklos. Ei?? Uebertritt

zur Sanität ist vom ethischen Standpunkt schon deswegen



— 143 —

ausgeschlossen, weil dieselbe ja kein Protest ist gegen die militärische
Ausbildung und deren Folgen, sondern sogar die kaum geheilten
Kameraden wieder an die Front zurücksendet. Deshalb stelle ich
das Gesuch, mich aus der Armee zu entlassen; ist das aus gesetzlichen

Gründen nicht möglich so werde ich meine Konsequenzen daraus
ziehen und den Beispielen von Baudraz, Naiue, Humbert-Droz,
von Rüti u, s. w. folgeu und Jrrcuhaus, Zuchthaus bezw, Tod ini
Kriegsfalle für meine Ueberzeugung zu tragen vermögen."

Er fügt dann weiter hinzu:
'

„Ich habe iu der abgegebenen Begründung alles kurz und
klar zusammengefaßt, was mich in jahrelangem geistigen Ringen und
Suchen zur Dienst-Verweigerung führte. Im Untersnchungs-Verhör
wurden aber noch einige Bemerkungen getan und Fragen gestellt,
aus die ich hier nochmals zurückkommen möchte.

Man fragte mich, ob ich dcn Staat dem Individuum
unterordne. Ich bejahe diese Frage. Ich anerkenne nicht den Staat
als Höchstes und Bestes und wo er mich zu Gewalt und Mord
erziehen und bereit halten will, versage ich ihm den Gehorsam.
Wenn ich unser Land gegebenen Falls so beschützen soll, indem
ich im Blute fremder Soldaten stehe, so kann ich nicht anders
als „Nein" sagen. —

Ich kann die Auffassung nicht mehr teilen, wonach der Staat
vor allem so gefördert werden soll, daß nur äuf seiner Grnndlage
eine höhere Gemeinschaft sich nufbaueu kann. Viele offizielle
Vertreter der christlich-kirchlichen Lehre vertreten die immer
weiterschreitende Verchristlichung der bestehenden Staaten. Die Ordnung
des Staates aber beruht auf Gefetz und Zwang, während die christliche

Lehre doch nur in der persönlichen Gesinnung ihre tiefsten
Wurzeln fassen kann. Der Staat ist eine Organisation der Macht
und der politischen Grenzen, das Christentum aber die Lehre der
Liebe und international. Das „Recht" soll die Gesellschaft vor
dem Krieg aller gegen alle schützen, aber ist ein größerer Erwerbskampf

als der heutige denkbar? Der tiefste Gegensatz zwischen
Recht und Religion liegt darin, daß das Recht nur mit Hilfe
der Gewalt bestehen kann, während echte Religioir die freie
Harmonie zwischen Persönlichkeit uud Gesellschaft schafft. Gegenüber
seinem Nächsten als Bruder handeln kann man nur aus der
Gesinnung heraus, aber uicht dnrch irgend welchen äußeren Zwang
und Rechtsbegriff. Dem Worte: „Durch den Nationalismus zum
Internationalismus" steht das Wort Christi entgegen: „Trachtet
vor allem nach dcm Reiche Gottes, alles andere wird euch

zufallen." Dem aber kann ich nur nachleben, wenn ich meinem
Nächsten das tue, was ich wünsche, daß cr mir tue. Aber wenn auch
dieser Nächste ^ wie man mir spöttisch sagte — ein schlechter
Bruder ist, werde ich versuchen, Unrecht nicht wieder mit Gewalt
heimzuzahlen. Das Wort „Ihr seid alle Brüder" bezieht sich nach



— 144 —

meiner Erkenntnis auf alle Menschen, auch auf fremde Soldaten,
die sich einem verbrecherischen Regierungsbefehl, in unser Land
einzufallen nicht widersetzen können. - Und wie Eltern nichts von
ihren Kindern verlangen sollten, was dieselben nicht vor ihrem
eigenen Gewissen verantworten können, so kann auch der Staat
nicht unbedingte Autorität in Dingen besitzen, die ich vor allem
vor mir selbst verantworten muß.

Einer der Untersuchungsrichter fragte mich, ob ich oder meine
Vorfahren schon einmal geisteskrank gewesen sind. Diese Frage ist
insofern typisch, als auch Baudraz uud andere seiner Nachfolger
auf ihreu Geisteszustand untersucht wurden. Kann man denn in
militärischen Kreisen gar nicht begreifen, daß es immer mehr
Menschen geben wird, die Völkermord mit Christentum, Sozialismus
und Internationale nicht mehr vereinigen können? Wer kann mich'
hindern, die ganze Welt als mein Baterland anzuschauen? Sie ist
überall wunderbar erschaffen und nur wir selbst machen sie uns
zur Hölle. Ich habe während meinem Aufcuthalt im Ausland so

viel Gutes erfahreu, daß ich das hier schon gestehen darf.
Weiter wurde gefragt, ob ich mit Dienstverweigerung

Märtyrerkrone uud Glorienschein erwerben, ob ich ein berühmter Mann,
werden wolle. Ich kann hierauf nur antworten, daß ich muß, weil
ich nicht mehr anders kann, Glauben Sie denn wirklich, daß ich

Gefängnisstrafe meiner Freiheit vorziehe, daß ich Mutter und
Geschwister, Freunde, Beruf und Freiheit so leichthin zurücklasse,
uni mit einer Gewisscnstat renommieren zu können?

„Die Angst vor dcn Kugel» im Ernstfalle hat Sie zu diesem

Schritt bewogen" - wurde mir entgegengehalten und doch haben
sie mich ja vollständig ür ihrer Gewalt! Ich erinnere mich sehr
wohl, daß uns im August 1914 uach jedem Artikel für dessen

Mißachtung die Todesstrafe verheißen wurdc, Millionen von
Menschen sind dem Kriegsmoloch zum Opfer gefallen, weßhalb sollte
ich nicht für meine Ueberzeugung sterben können? Es ist im Gegenteil

umgekehrt: die meisten Soldaten haben vor dem Kriegsgericht
mehr Angst als vor Kugeln und Granaten.

Man hält uns jüngeren AntiMilitaristen viel entgegen, daß
wir die. Opfer ausländischer wie auch inländischer Apostel feien.
Jn gewissem Sinne schon, denn schließlich ist ja die ganze christliche

Lehre kein nationales Eigengewächs. Gewiß haben Tolstoi und
andere auf uns einen großen Einfluß, aber anderseits ist denn doch

zu fagcn, daß gerade dieser furchtbare Krieg empfindende Menfchen
am stärksten auf' die Frage drängt: „Warum "und wodurch das alles?"
Das aber wird wohl in' dcn kriegführenden Ländern noch vicl mehr
der Fall sein als bei uns, doch hat dic militärische Zensur auch,
alle Ursache die Zahl dcr militärischen Dienstverweigerungen nicht
bekannt werden zu lassen. Es wäre ja auch entsetzlich, wenn dieses

grausige Abschlachten die Menschen nicht auf andere Wege brächte,



— 14» —

her Kämpf gegen den internationalen Militarismus und Nationalismus

wird wohl noch ganz anderen Umfang annehmen. Sie
sehen ja, was sich in der sozialdemokratischen Partei für innere
Kämpfe abspielen um zur Klärung zu kommen. Man wiederholte
mir immer wieder, daß ja die Schweiz eine Ausnahmsstellung
einnehme und tatsächlich nur die Vaterlandsverteidrgung in Betracht
komme. Gewiß ist es ein Verbrechen, wenn eine Großmacht morgen
dieses Land zum Kriegsschauplatz verwandelt und doch kann ich
nicht anders als dem Bösen nicht wieder durch das Böse zu
widerstehen. -

Man drang auch nochmals in mich, daß ich ja bei der Sanität
keinen Gegner zu töten brauche, sondern im Gegenteil helfen und
verbinden könne. Dem halte ich entgegen, daß man nicht nnr
Wirkungen mildern, fondern vor allem mit ganzer Kraft die
Ursachen bekämpfen soll. Es ist ja auch ein entsetzlicher Widerspruch
sich gegenseitig zuerst mit allen Mitteln zu verstümmeln und nachher
sich wieder gegenseitig zufammen zu flicken. — Aber auch bei
uns im Frieden ist die Hilfe der militärischen Sanität etwas
Widerspruchvolles, da werden die Kameraden durch unsinnige Märsche,
Strapazen und Hebungen gewaltsam ruiniert und nachher kommen
sie in eine ärztliche Behandlung, die mich oft genug empört hat.

Ich wurde gefragt, ob ich hoffe, durch meine Tat Propaganda
zu machen. Ich bejahe diese Frage in vollem Umfange. Wie ich
den Beispielen der Tat von Baudraz, Naine, Humbert-Droz und
anderen folge, so hoffe ich, daß sich immer mehr und mehr solcher
Nachfolger einstellen werden.

Es ist daher selbstverständlich, daß wenn sie mir nicht die
Entlassung aus der Armee gewähren können, ich wie Bandraz mich
ebenso ruhig ein zweites und wenn nötig ein drittes Mal wegen
Dienstverweigerung verurteilen lasse. Einmal wird doch die Zeit
kommen, wo die Menschen die militärische Ablichtung zum Völkermord

als etwas Entsetzliches begreifen und den Gehorsam verweigern
werden. Der Weg dazu wird voll Opfer fein, denn der Kapitalismus,
der im Militarismus seine stärkste Stütze hat, wird alle Mittel
anwenden, um die antimilitaristische Bewegung zu unterdrücken.
Bei uns macht sich diese Reaktion in vermehrtem staatsbürgerlichen
Unterricht, im Pfadfinderwesen und anderer militärischer
Jugenderziehung schon stark bemerkbar. Sie kann aber den rollenden
Stein nicht mehr aufhalten. Wie eine neue Reformation wird die
soziale bezw. die christliche Gesinnung sich zur Tat durchfetzen —
über alle Grenzen hinweg Parteischablonen und Theologen-Christentum

wegfegen und uns eine Stufe näher bringen zum Reiche, das
uns Christus verheißen hat."

Diese Rede, die ergänzt wird durch Antworten auf Fragen
des Großrichters, namentlich aber die ganze Haltung des
Angeklagten, macht den tiefsten und ergreifeudsten Eindruck auf Alle.



— 146 —

Du kannst, lieber Leser, ihn selbstverständlich nicht miterleben, weil
ihr Wert Nicht blvß in den ausgesprochenen Gedanken besteht nnd
Du Ort, Zeit, Lage, Stimmung nicht miterleben kannst. Versuche
Dir den Zusammenstoß der zwei Prinzipien anschaulich zu machen
und bedenke, wie wichtig es ist, dast in einer solchen Stunde eine
Sache würdig vertreten wird. So ist es geschehen. Alle fühlten,
was dies bedeute. Dieser Eindruck überwog alle andern. Aber wir
wollen nicht zu bekunden vergessen, daß Alle drei Angeklagten ihren
Mann wacker stellten. Alle sind sie tapfer nnd getrost. Keiner
sagt ein unwahres Wort. Keiner bittet um leichte Strafe. Keiner
lehnt sich gegen das Bestraftwerden auf. Nicht ohne symbolische
Bedeutung ist für den Kenner der christlichen Geschichte die
prinzipielle Weigerung eines der Angeklagten, auch nur militärische
Achtungstellung anzunehmen. Das erzeugt ziemliche Erregung und
spielt in der Anklage eine große Rolle.

Als Zwischenspiel ein Stück aus einem Z e u g en v erh ö r.
Großrichter: Hätte sich dieses Problem nicht anch anders lösen

lassen?
Zeuge: An und für sich gewiß, es gibt in solchen Dingen

nur individuelle Lösungen und von einem mechanischen Müssen
kann in sittlichen Dingen ja nicht die Rede sein. Der Sprechende
steht in inniger Beziehung zu gesinnungsderwandten Kriegern an
der Front. Diese können erklären, daß wir nun einmal Alle Schuld
an dieser Katastrophe trügen und darum auch Alle helfen müßten,
die Folgen zu tragen. Er empfindet vor ihnen die größte
Ehrfurcht. Aber der Angeklagte mußte wohl auf Grund seiner
Gesinnung einen andern Weg gehen,

Großrichter: Aber die Schweiz ift doch jedenfalls relativ
unschuldig an der Katastrophe, Wenn sie trotzdem in den Krieg
mitgerissen werden sollte, wäre es dann nicht doppelt Pflicht,
mitzutragen?

Zeuge: Der Krieg entspricht schließlich überall dem gleichen
Prinzip.

Großrichter: Haben Sie nicht im Vorverhör erklärt, daß Sie
die Grenzbesetznng sür selbstverständlich gehalten hätten?

Zeuge: Gewiß, Denn das Schweizervolk war im August 1914
selbstverständlich nicht so weit und ist es auch heute noch nicht, um
im richtigen Sinn zu erklären: „Ich lege die Wasfen nieder,"

Großrichter: Sie haben aber auch erklärt, daß die Schweiz
jedes Opfers wert sei.

Zeuge: Gewiß. Ich glanbe auch für die Schweiz sterben zu
können, wie ich für sie gelebt habe und leben werde — nur nicht
mit den Waffen in der Hand. Man kann übrigens gerade ans
>gut schweizerischer Gesinnung zum äußersten Antimilitarismus
gelangen. Wenn das militärisch-politische Prinzip, das heute Europa
beherrscht, nicht zerbrochen wird, dann sind die kleinen Völker



— 147 —

verloren. Wenn es aber zerbrochen werden soll, dann müssen
gewaltige und tiefe Kräfte aufgeboten werden. Denn der Krieg
ist gewissermaßen eine kosmische Macht. Solche Kräfte sind
religiöser Art und aus ihnen stammt die Tat des Angeklagten,

Großrichter: Hat es wohl einen Sinn, solchen abstrakten Idealen
nachzuhangen, statt zunächst einmal an das Konkrete und
Nächstliegende zu denken, die Pflicht gegen das Gebot der heutigen
Lage und Stünde? Wäre das nicht die Forderung einer reifen
Sittlichkeit?

Zeuge: Wer fo denkt, wie der Angeklagte, der ist überzeugt,
daß er, wenn er für Gottes Sache eintritt, auch das Beste für
sein Volk tut und daß das scheinbar Fernste das Nächste ist. —

Und nun zu den Richtern, Hier ist zu scheiden zwischen
den Richtern selbst und dem Ankläger. Dieser bietet ein Gegenbild

zu den Angeklagten, wie Man es bedeutsamer nicht hätte
bestellen können. Er ist freilich kein Chapuifat, der in der
Anklage dem Angeklagten alle Ehre gibt. Zwar kann er nicht umhin
— und das sei anerkannt — wenigstens bei dem Einen anständige,
ja edle Motive gelten zu lassen. Aber unreif ist auch er und diese

ganze Hoffnung auf ein sogenanntes Reich Gottes auf Erden
Phantasterei, Daß einer nicht die Waffen führen will, kann man ja
zur Not noch fassen, aber wenn er nicht einmal den Ausweg
betreten will, zur Sanität zu gehen, so ist dies schon Setzkövfig-
keit und weiter nichts. Ueberhaupt ist die erste Pflicht eines Menschen
und Christen, für das Vaterland und die Familie zu sorgen!
Interessant ist sodann, wie dieser Beamte, der Staatsanwalt eines
großen Kantons ist, die Sozialdemokratie behandelt. Ich bin immer
noch naiv genug gewesen, zu meinen, daß wenigstens höhere
Gerichtsbeamte in amtlichen Verrichtungen außerhalb der Parteien
zu stehen hätten. Aber nun hören wir aus dem Munde eines solchen
eine Rede gegeu di,e Sozialdemokratie, wie man sie sonst etwa wohl
in einer freisinnigen Parteiversammlung hören mag. Er bemerkt
dabei nicht den Widerspruch, daß er Sozialdemokraten vorwirft, ein
Baterland im Stich zu lassen, das sie durch seinen Mund ja gar
nicht als Vollbürger anerkennt.

Noch interessanter sind die Gedanken, die er über Christentum
und Krieg vorträgt. Krieg ist immer gewesen und wird immer
sein. Zu meinen, daß man durch Teilen (das ist's also, was dieser
hohe Gerichtsbeamte, der auch bei politischen Prozessen seines Amtes
walten muß, sich unter Sozialismus vorstellt: teilen?) und
Abschaffung der Klassen den Krieg beseitigen könne, ist ein Wahn.
Man sehe, wie auf unfern Dörfern, wo doch die Verhältnisse,
worin die Menschen leben, gleichartig find — (K r ieg entsteht?
Nein, fo hätte der Schluß, wenn er hätte bündig sein sollen,
lauten müssen, statt dessen lautet er:) Streit entsteht. Wie könnte
da im Verhältnis der> Völker Krieg ausbleiben? Die Welt muß



- 148 ^
von Zeit zu Zeit Krieg Huben, Man hegt wohl etwa Friedcnsträumc
und, schmiedet allerlei Pläne zur 'Beglückung der Menschheit, aber
dann bricht das Tier wieder hervor. So haben wir jetzt diesen

Krieg, Wir Alle finden ihn scheußlich. Aber was machen? Es
Ivird halt nach bestimmter Zeit,wieder Krieg kommen,

Daran ändert kein sogenanntes Christentum etwas. Diese
Religion hat zweitausend Jahre Zeit gehabt, der Welt den Frieden
zu bringen, wenn sie es in dieser Zeit nicht getan hat, wie soll sie
cs jetzt oder künftig tun? Ueberhaupt; was geht uns als Bürger
Christus und das Christentum an? Wir könnten ja Muhammedaner
sein und hätten dann wenigstens in Bezug auf den Krieg eine
leichtere Stellung, Freilich sind wir Alle Christen (O Kierkegaard,

komm her! „Wir sind Alle Christen!"), aber wir haben
mit den reellen Verhältnissen zu rechnen und brauchen uns jedenfalls

kein Gewissen daraus zu machen, einen Staat zu verteidigen,
der doch gewiß zu den besten, die es gibt, gehört.

Auch von dieser Rede gilt, nur in umgekehrtem Sinn, daß
man sie hören mußte, um den rechten Eindruck davon zu bekommen.
Es treten sich so ganz merkwürdig typisch gegenüber die zwei
„Religionen", die sich gleichermaßen Christentum heißen: die schwärmerisch

erscheinende Zuversicht ans eine neue Welt nnd die graue
Hoffnungslosigkeit, die über ein Bild der Menschenwelt, wo Philistertum

und Bestialität sich garten, die Ueberfchrift setzt: „Wir sind
Alle Christen," Im Uebrigen muß anerkannt werden, daß das
vom Ankläger beantragte Strafmaß nicht gar zu schlimm erscheint.

Etwas anders wieder die Richter. Der Großrichter ist korrekt,
fast nobel. Ein inneres Verstehen der Gesinnung, mit der das
Gericht es zu tun hat, scheint ihm freilich fremd zu fein. Er lMr
eine Denkweife für seltsam, die im Grunde bei einem Christen
doch selbstverständlich sein sollte. Es sind zwei Welten, die einander
gegenübertreten, Sie können einander kaum begreifen. Man spürt
die Macht der Welt, die sich in dem Militärgericht verkörpert. Und
man konnte sie draußen im soldatengefüllten Städtchen und auf
dem Exerzierplatz schauen, wo der Drill seine seltsamen Künste
übte. Dennoch: der Großrichter ist nicht unritterlich. Ebenso der
Offizier, der als amtlicher Verteidiger funktioniert. Und fo das
Urteil. Es anerkennt die reinen Motive, wenigstens bei A und B,
ohne weiteres und läßt auch C ziemlich Gerechtigkeit widerfahren.
Die Strafe erscheint als angemessen, Strafe muß sein. Das wissen
die Dienstverweigerer ganz gut. Sie müssen sich im Namen ihres
Glanbens gegen eine bestehende Ordnung auflehnen, trotzdem fie
zu jedem Opfer für die Gesamtheit, das ihre Gesinnung ihnen
erlaubt, bereit wären, und so ist es ihr eigener Wunsch, dieser Ordnung
durch Leiden zn bezeugen, daß es nicht Willkür oder lselbstsucht ser,

was sie veranlasse, ihr in einem bestimmten Fall den Gehorsam
zu versagen.



— 149 —

So scheiden wir wohl Alle von den Richtern ohne
Verstimmung, Zorn oder Haß, wenn auch im tiefen Gefühl jenes
Gegensatzes zweier Welten. Aber die ausgesprochenen Gegner steheu

uns ja, nicht immer am fernsten. Es gibt solche unter uns, die

zwar die Uniform hassen, als Symbol der Unmenschlichkeit, aber
einen Offizier durchaus ehren und in seiner Art gelten lassen, ja,
sich ihm sogar näher fühlen können, als manchem Pazifisten. ,Gegner
sind sich oft recht nahe und können einander oft doch auch
verstehen. Und wenn nicht jetzt, so vielleicht künftig cinmal.

Zum Dritten noch ein Wort von den Zuhörer n.
Da erscheinen in eleganter Uniform, den Säbel an der Seite,

zwei Feldprediger, ein protestantischer und cin katholischer
Feldprediger! - Der dies schreibt, möchte bei diesem Anlaß gestehen,
daß cr auch einen Feldprcdiger für einen Menschcn hält. Er kennt

sogar einige, die er nicht nur als Menschen, sondern auch, als
Jünger Christi hochschätzt, Sie werden ihm dies, was er nun
sagen muß, nicht übel nehmen. Denn das muß er allerdings
sagen, daß er bei diesem Anlaß an den Feldpredigern Aergernis
genommen hat. Auf der einen Seite diese edlen jungen Menschcn,
aus dcm Gefängnis heraus, als Sträflinge, auf dcr andern diese

eleganten Offizierssiguren, Feldprediger genannt, die mit den
Offizieren natürlich auf'gutem Fuße stehen, zu ihrer Welt gehören!
Jene drei jungen Menschen werfen im Grauen vor dem Krieg
ihr Leben zum Protest hin und diese amtlich bestellten Diener
Christi kommen mit dem Säbel! Diese bestellten Verkünder
des Gottcsfriedens prangen in Uniform und Ehren und
überlassen cs einem armen Schriftsetzer und einem vielgeprüften, endlich

am Beginn einer ersehnten Laufbahn stehenden Künstler, mitten
aus Kampf und Not der Seele und der Verhältnisse heraus Christus
zu vertreten! So habe ich es empsunden und wohl nicht,nur ich.
Sie mögen es mir nicht übel nehmen. Ich weiß, daß sie anders fühlen
und daher auch anders handeln müssen, und will sie auch persönlich
nicht antasten, aber es schadet ihnen nicht, wenn sie allfällig dies
lesen uud diese Stimme hören. Mir waren sie bei diesem Anlaß
neben dem Ankläger ein Typus des „Christentums", sagen wir:
das Sinnbild des kirchlichen Christentums. Die Militärleute waren
mir an dieser Stelle viel lieber.

Es war aber auch ein Häufleiu anderer Lente da, „Christen"
und Sozialisten, einige beides zusammen, auch ein Pfarrer, Die
warerr nuu, mit den' Angeklagten zusammen, der Gegenpart, das
andere Lager. Und das ist mir nun auch wicder bedeutsam erschienen,
daß cs gerade Sozialisten, darunter sehr revolutionäre, waren, die

hier gegen Krieg, und Kriegswelt, vorhandener Welt, das Reich der,

Hoffnung und Güte, die neue Welt vertraten. Man konnte da
über all die Erscheinungen hinweg, die sonst etwa den Grundcharakter
einer Sache verhüllen, erkennen, was zusammengehört. S o werden



— 150 —

sich die zwei Heere immer mehr gruppieren. Und da war es nun
bezeichnend, was für einen großen Eindruck das Auftreten des

jungen Christen auf diese „Ungläubigen" machte. Ich glaube nicht,
daß tiefsinnige Errötcrungen vom „Stillcsein" und vom „Sich-
Beugen unter die gegebenen Ordnungeu" und vom „Wort, das
man noch nicht habe", ihnen Eindruck gemacht hätten. Einige
Taten und der Unglaube schwände wie Schnee vor der
Frühlingssonne! Selig sind die schlichten Sinnes sind, denn sie
werden die neue Welt öffnen!

Der diesen Bericht schreibt ^ mehr eine Skizze als ein
Bild ist nicht der Meinung, daß nur der Jünger Christi sei, der
gerade den Weg dieser Zeugen geht. Er hütet sich, dasür zu werben
oder gar zu agitieren. Er möchte eher umgekehrt diesen Weg
^erschweren. Es ist ihm gerade vor dem Kriegsgericht wieder
besonders klar bewußt gewesen, wie der, der ihn geht, es reinsten
Herzens und reifen Glanbens tun muß. Es kommt nicht sowohl
darauf an, daß Viele diesen Weg gehen, als daß die, die ihn
gehen, ihn recht gehen. Aber die tiefe Empfindung hat er doch

gehabt, daß das, was sich dort in dem kleinen Städtchen, in
dem kleinen grauen Saal des öden Amtsgebäudes an jenem Februar-
nachmittag begeben hat, ein Sinnbild sei dessen, was kommen
wird,,, Darum hat er, trotzdem er lieber geschwiegen hatte, sich

verpflichtet gefühlt, davon Bericht zu geben, denen, die es gern
Und denen, die es ungern hören. Einer, der dabei war.

Me schweizerische Sozialdemokratie und

die Militättrage.

der sozialdemokratischen Partei steht neben den drückenden

I Sorgen der Teuerung und den dadurch hervorgerufenen Lohnbe-
wegungen die Mrlitärfrage im Vordergrund der Diskussion.

Es beginnt allmählich die Ueberzeugung fich Bahn zu brechen, daß
es in dieser wichtigsten aller Fragen der Gegenwart nur ein
entschiedenes Entweder-Oder gibt, das selbst vor der Ablehnung der
Landesverteidigung nicht zurückschreckt; ja es hat sich gerade in
diesem Punkt das ganze Problem mit zwingender Logik zugespitzt.
Die Mehrheit der Militärkommission hat die grundsätzliche Ablehnung
der Landesverteidigung beantragt und der Parteitag des Kantons
Zürich hat am 11, Februar diesem Antrag zugestimmt und der
schweizerische Parteitag wird es voraussichtlich auch tun.


	Vor dem Kriegsgericht : ein Bericht

