
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 11 (1917)

Heft: 3

Artikel: Der Sieg, der die Welt überwindet : die Weihnachtsmesse 1916

Autor: Key, Ellen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-134065

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-134065
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 115 -
haben, wenn wir weiter leben, neues Leben gewinnen sollen. Noch
rinnen die Quellen nicht, in denen ein neuer Frühling des frommen
Lebens erblühen soll. Wir warten uus Offenbarung. Nur
sie kann uns weiter helfen, nicht unser Grüblen und Suchen, am
wenigsten unsere Gelehrsamkeit, Es muß uns neues Licht
geschenkt werden, Gottes Herz muß sich wieder auftun über der
Welt mit ueuer Ausgießung seiner Wahrheit; souft gehen wir in
Finsternis verloren.

So ist es die Zeit des Suchens Christi, Darin besteht
vorläufig zum guten Teil unsere Rückkehr zu, ihm. Es ist die Zeit
der Entbehrung. Und doch spüren wir, daß diese Armut auch selig
ist, seliger als ein gewisser Reichtum, Uns leuchtet in der Seele
die Verheißung, daß den „geistlich Armen" das Himmelreich gehört.
Wir sind nicht bloß im Suchen, wir haben auch schou gefunden,
finden stetsfort. Wir wandeln zwar noch nicht in der Sonne,
aber wir grüßen mit der Seele den Morgen. Gewiß ist das
Dunkel tief, nnd es kann eine Zeitlang noch tiefer werden, aber
das Dunkel ist am tiefsten kurz bevor der Tag aubricht. Die Not
ist, furchtbar, aber wo die Not am größten ist, da ist Gott am
nächsten. Sie war am größten in Gethsemane und auf Golgatha,
aber da war auch der Ostermorgeu nahe. L. Ragaz.

(Fortsetzung folgt,)

ver Sieg. Oer Sie Veit üverwinclet.
Me llleivnacvtsmesse i?,b.

FF »ieder sammeln sich an diesem Weihnachtsmvrgen die Christen
der Erde an der Krippe in Bethlehem, wv sie iu der hatten
Gestalt eines Kindes die Ideen anbeten, denen diese Christen

— in den kämpfenden wie in den nichtkämpfenden Ländern — während
der letzten Jahre in Gedanken, Wvrten und Tateu von Weihnachten

zu Weihnachten untreu gewesen sind. Das Weihnachtslicht erreicht
nur schwach diejenigen, die so im dunklen Lande wohnen. Wieder
fühlen wir mit großem Schmerz den Gegensatz zwischen den Wirklichkeiten

der Erde und der Hoffnung der Weihnachten, daß den Völkern
das Joch ihrer Bürden zerbrochen werden soll. Schwach ist'der Glande,
mit welchem unsere Lippen die Worte nachsagen, daß aller Krieg mit
Sturm und blutigem Kleide von Feuer verzehrt werdeu soll. Nur
wenige wagen auf die Herrschaft zu hoffen, die groß iverdeu soll uud
deren Frieden kein Ende. Die Menschen, die sich jetzt in'Kirchen^nnd
Bethäusern sammeln, haben nur geringe Kraft, ihre Herzen zu) erhebcu
bei dem Gruß des Engels vvn der großen Freude, die allen Völkern
widerfahren soll.



— Ili-, —

Zwar gibt es nach svlche, die auf die Verheißung hoffen, daß
der Weihnachtsfürst die zerknirschten Herzen heilen, den Gefangenen
Freiheit und den Zerschlagenen Erlösung predigen soll. Aber diese
fassen die Worte nur iu dem Sinne, daß ste selber von der
Zerknirschung der Reue aus dem Gefängnis dcr Sünde erlöst werden
follen; sie empfangen sie nnr als Verheißungen von Erlösung an die
einzelnen Seelen. Sie haben nie die tiefe Freude verstanden, welche
die Weihnachtsbotschaft denjenigen brachte, die ihre Verheißung von
dem bleibenden Frieden auf Erden empfingen. Deshalb sind die
bittersten Erfahrungen.des großen Krieges ihnen entgangen. Sie
haben für die Tatsache die Augen zumachen können, daß die
geweihten Verkündiger des Christentums iu allen Ländern die
Möglichkeit geleugnet haben, daß Jesu Geist das Leben der Staaten
durchdringen könnte — daß sie die Kriegspflicht verherrlicht, die Waffen
gesegnet und das Feuer des Völkerhasses glühend erhalten haben. Noch
an diesem dritten Weihnachtsfest wird man selten in Kirchen uud
Bethäusern den Gcist Jesu finden. Aber er offenbart sich vielleicht an
beiden Seiten eines Schützengrabens, ivo die miteinander Kämpfenden
schon die verflossenen Kriegsweihnachten gezeigt haben, daß der Völkerhaß

kein natürlicher Scclenzustand ist. Jin Gegenteil haben die

Kämpfenden, vvn der Weihnachtsstimmung ergriffen, zusammen Lieder
gesungen, einander Wcihnachtsgaben beschert und am heiligen Abend
mit dem Kampfe aufgehört, den sie — hätten sie selber bestimmen
können — nie mehr hätten aufnehmen wvllen!

Aber in Kirchen und Kapellen ivird man heute uur um einen
Friedensschluß betcn, der Sieg über dcn Feind bedeutet; um die Kraft,
die zum Aeußersten im Kriege aushält. Sv verwunderlich ist die
Möglichkeit des Menschenherzens, sich selbst zii täuschen, daß die meisten,
die zu dieser Mvrgcnstunde in Andacht versunken sind, sich selbst die
rechten Weihnachtsfeicrer wähnen, weil sie das Kind in der Krippe
als Gvttes eingeburenen Sohn, als Erlöser der Welt begrüßen!

An alle diese hat man das Recht, den Vorwurf zu richten, daß
sie Jesus niit ihren Lippen ehren, während ihre Herzen ihm und seiner
Verkündigung fern sind; die Verkündigung, daß Gott alle Meuscheu
als seine Kinder liebt, und daß Gvttes Gcvvt an diese Kinder vor
allem lautet: Liebet einander!

Die Kirchenlehre trägt die Schuld au der tiefen Ohnmacht des
Christentums, die Welt zu besiegen. Sie hat den Schwerpunkt von
dem Verhältnis der Menschen zu Jesu eigener Lehre verrückt und ihn
in die Christuslehre der Kirche verlegt. Die Seligkeitslehre der Kirche
läßt die Mcnschcn in dem Erdenleben nur einen Vvrhvf zn der himmlischen

Herrlichkeit erblicken, während die eigene Lehre Jesu uns hieß,
die Ankunft des Reiches Gvttes auf Erden zn fördern. Der Wille
Gottes, um dessen Erfüllung er die Menschen beten lehrte, war die
Verwirklichung der Liebe, des Friedens, der Gerechtigkeit unter den
Menschen. An diese Möglichkeit glaubte Jesus selbst mit dem Glauben,



— 117 ^
von dem er zeugte, daß er Berge versetzen kann. Diejenigen, die trotz
allem in dieser Zeit die Hoffnnng auf die Ankunft dieses Liebes- und
Friedeusreiches erhallen haben, sind die Erbnehmer dieses Glaubens.
Sie werden oft — von den Kirchenchristen — Heiden genannt, aber
während des Weltkrieges hat sich nur in ihren Herzen die Liebe zu
Jesus von Nazareth brennend gehalten. Nur sie haben den
gebrochenen Tun in seiner Stimme vernommen, als er von dem einen
Jünger verraten und von dem anderen verleugnet wurde. Nur sie

haben in seinem Antlitz die Trauer geseheu, als seine Seele zum Tode
betrübt war. Diejenigen aber, die ihn noch immer als ihren Heiland
bekennen, sind taub ivie Steine geivesen, als er vor der Tür stand
nnd an ihren haßharten Herzen klopfte. Sie haben wie die Kriegsknechte

kalt gestanden, wenn Jesu Kreuz an unzähligen Schädelstätten

wieder errichtet wurde. Sie haben in all den Gedankenschmieden

gearbeitet, wo die Nägel geschaffen wurden, mit denen man
ivieder am Kreuze die Füße befestigt hat, in deren Spuren der Friede
den Kriegsgequälten hätte nahen können, und die Hände, die einmal
ausgestreckt wurden, die ersten Glieder einer Brüderkette zu fvrmen.
Dadurch, daß man Jesns über das Zeitliche erhüben hat, hat man
sich gegeu deu störenden Eingriff seiner Lehre in den Weltverlauf und
die Staatsbilduug gesichert. Der Geist, der von dem Kampf der
Völker ums Dasein nichts wußte, aber nur von der Kindschaft aller
Menschen in einem Vaterhaus, ist den Bvlkerführern heutzutage ebenso

unbequem wie einst den Schriftgelehrten und den Pharisäern.
Aber dieser im Weltkriege aufs neue Gekreuzigte hat wieder

begonnen, die Herzen der Menschen zu sich zu ziehen. Diejenigen, die

schon längst den Glauben an Christnm, den Heiland, gelassen haben,
lauschen wieder Jesn, dem Verkündiger. Sie fühlen, daß er die

Wahrheit gegeben, die für das Zusammenleben der Menschen ans
Erden nm unentbehrlichsten ist. Während der Selbstzerstörung der
Völker in der Form des Weltkrieges hat das Uebermaß des Granens
immer mehr Menschen zu der Einsicht geführt, daß die Entchristuug
der Völker durch immer tiefere Mammonisierung und Militarisierung
das Gleichgewicht zwischen den beiden Grundgesetzen des Lebens —
der Selbstbehauptung und der Selbstentsagung — derart gelost hat,
daß dieses gestörte Gleichgewicht sich als die innerste Ursache des

Weltkrieges darstellt. Schuir unsere nvrdischen Vorfahren bildeten
die tiefe Mythe, der Tod Balders sei der Anfang der Götterdämmerung.

Diejenigen, die nicht meinen, daß die Verkündigung Jesu die

alleinbcgreiseude und endgültige Offenbarung vvm Wege zum Leben
ist; diejenigen, die vergewissert sind, daß der Entwicklung des Einzelnen
ivie der der Völker die mutige Selbstbehauptung, die vielseitige
Kraftentfaltung ebenso unentbehrlich ist wie die opferwillige Liebe; diejenigen,
die an keinen solchen Frieden glauben, der das Gesetz aufheben würde,
daß der Kampf ein Mittel der Entwicklung ist — diese sind es jetzt,
die daran erinnern müssen, daß die Menschheit ebenso wenig die



— 118 —

Wahrheiten entbehren kann, für deren Verkündigung Jesus sein Leben
ließ. Nicht nur für die einzelne Seele, fondern auch für die Völker
gilt, daß der Geist mehr ist als die Formen; daß die Seele einen Wert
hat, den keine weltlichen Erfolge ersetzen können; daß die reinste Macht,
die ein Mensch ausüben kann, die ist: seine Mitbrüder lieben, der
Gerechtigkeit dienen und die Wahrheit suchen.

Seine größte Macht übt ein Mensch aus, wenn er sür die
Hoffnung, den Glauben und die Liebe, von denen er gelebt hat, in den
Tod geht. Dann sind wir Zeugen des Durchbruches der ewigen
Mächte in die Zeitlichkeit. Und dieser Durchbruch verliert nicht seinen
Wert als Offenbarung des Göttlichen, wenn auch der Glaube und die

Wahrheit, für welche man sich opfert, später als Irrtümer angesehen
werden. Um so mehr behalten solche Opfer ihre wunderbare Kraft,
wenn sie wegen der Wahrheiten geschehen, die durch alle Zeiten
lebendig bleiben, und die einmal nach dem anderen vom Weltverlauf
als ewig bestätigt worden sind.

Während der Zeit, die dem Weltkrieg vorherging, waren die
geistigen Wirklichkeiten übersehen, m dem Lebensführen der Einzelnen
wie der Staaten. Mau verstand die Lehre nicht, daß nur das Leben
selbst der Sinn des Lebens sein kann; daß an dem Punkte in der
Ewigkeit, wo das Menschengeschlecht steht — mit dem großen
Unbekannten hinter sich und dem großen Unbekannten vor sich —
es keine andere Aufgabe geben kann als diejenige, daß ein jeder
Mensch sein Erdenleben auf möglichst reiche Weise lebt, um so feine
Stufe an dem Wege zu bilden, wo unser idealschaffendes Vermögen
uns zu einem beständigen Steigen treibt. Nur wenn das Erdenleben
als ein Ewigkeitswert an sich gefaßt wird — und nicht als eine kurze
Prüfungszeit für eine nach dem Erdenleben kommende Seligkeit —
werden die Menschen dazu angetrieben, alle ihre Kräfte darauf einzusetzen,

in diesem Dasein das Göttliche hervorzuarbeiten, anstatt wie
bisher die Erde ein Schlachtfeld bleiben zu lassen und dem Leben nach
dem Tode alle dunklen Rätsel des Daseins anheimzustellen. Nur
wenn unser Erdcnleben uns ein ebenso wesentlicher Teil der Ewigkeit
wird wie der Teil, der vorherging, und der Teil, der folgt — dann
erst betrachten wir wirklich das Leben aus dem Gesichtspunkt der
Ewigkeit. Dann können wir vor den Geheimnissen des Todes still
stehen, wenn wir wissen, daß wir unseren Erdentag so verwendet
haben, daß er wert ist, in den grvßen, hier von uns nur geahnten,
Zusammenhang eingefügt zu werden.

Aber nicht dieser heilige Lebensglaube wares, der die
Lebensführung der Menfchen während der Jahrzehnte vor dieser Sündflut
leitete, Sie handelten nach der seelenlosen Lebenslehre, die mit der
Summe der Mittel, die sinnlichen und geistigen Genüsse des Erdenlebens

zu steigern, die sogenannte Entwicklung unseres Geschlechts mißt.



— 119 —

Der Wille der Seele zum Wachsen wurde nicht wahrgenommen; die
ideale Sehnsucht, das Dasein umzuschaffen — um der Seele mehr
Raum zu verschaffen — wurde verhöhnt. Was man die Fortschritte
der Kultur nannte, geschah nnter einem immer unerträglicheren Lärm,
der die Völker daran hinderte, den Stimmen zu lauschen, die wie X
flüchtende Schwäne über herbstliche Gewässer klagten, als sie ihren
Geist heimatlos gesunde,? in dieser immer mehr nach außen gewendeten
Kultur, die nur nach neuen Möglichkeiten fieberte, die nenen Bedürfnisse

zu befriedigen, die sie unablässig schuf, die aber deu Ewigkeitswerte»

des Lebens keinen Platz bereitete. Die Menschen werden immer
weniger, die nnr dann in ihrem Dasein einen Sinn sehen, wenn dieses
eine Aufgabe, ein Berns, ein Kampf, ein Sieg für Ideale ist; die in dem
Winkel vom Weltall, in der Seknnde vvn der Ewigkeit, die uns das
Leben gibt, ein Licht zünden; diejenigen, die für dieses Ziel ihr Leben
leben und ihren Tod geben. Uud doch wird uur der Tod ein Ton in einer
nach ewigen Gesetzen gebauten Symphonie, wo das Opfern und das
Leiden für die Harmonie ebenso unentbehrlich sind wie das Besitzen'
und das Glück. Das Geschlecht vor der Sündflut wollte das Opfern,
das Leiden und den Tod nicht bejahen, und deshalb mangelte es ihm
an Heiligkeit in seiner Lebensberauschung, an Andacht in seinem Glück,
an Treue in seinem Besitzen. Weder als Einzelmenschen noch als
Mitglieder ihres Volkes faßten sie das Leben als den rechten Gottesdienst

des Menschen. Aber den wenigen, die so taten, war es schvn

zur Erfahrung gewvrden, daß man in dieser Weise eine Tiefe erreicht,
wo sich die Wurzeln des Levensglaubens uud die des Jesuglaubens
zusammenflechten. Dein einen Glauben wie dem anderen ist das
Wesentliche, „Gottes Reich" zu verwirklichen, und zwar zuerst dadurch,
daß sie die Friedensbvtschaft des Weihnachtens verwirklichen.
Diejenigen, die in dem Wahn leben, daß die Friedensgläubigen den

Krieg hasse», weil er ihnen Lebensgenüsse, ja, das Leben selbst raubt,
sie vergessen, daß uusere Zeit uus sowohl christliche als nichtchristliche
Friedensfreunde zeigt, die gewillt sind, für den Frieden zn
leiden und zu sterben. Ringsum in der Welt gibt es schvn
eine neue Gesellschaft, deren Eifer es ist, den Kriegsgott vvm Altar
des Vaterlandes zu stürzen. Die. Kriegsgläubigen, welche die

Friedensgläubigen verhöhnen und verfolgen, gleichen den Menschen
im Römerstaate, welche die Christen als gvttlos umbrachten. Die
Kriegsgläubigen der Gegenwart sind ebenso stvckblind für den
neuen Glauben, vvr dem der Nationalismus — in der Form
des Militarismus und des Mammvnismus — fallen wird. Dieser
neue Glaube stellt gegen diese Mächte das erste Gebot: „Du sollst keine
anderen Götter haben vvr dcm Gvtt, der eine geistige Macht ist, eine
Macht, die wir berufen sind, in der Bildung des Erdenlebens, im
Verlauf der Weltentwicklung zu vffenbnren, wo jetzt die Geistesarmut
und die Gottabwcsenheit auch aus den Gedanken edler Seelen reden
und sich auch in hohen Kulturwerten verbergen."



- 120 —

Wir fehen tagtäglich, daß diejenigen, die sich noch die Jünger
Jesu nennen, ihn nie in Geist und Wahrheit empfangen haben. Seine
einzigen echten Nachfolger sind diejenigen, die in ihren Gedanken,
Worten und Taten von ihrer Gewißheit zeugen, daß die Menschheit
seiner Liebeslehre nachleben muß, damit der Friede auf Erden zur
Wirklichkeit werde. Für die auf diese Weise Glaubenden ist das
Friedensproblem bei all seiner Schwierigkeit doch einfach.

Aber wer kann dafür blind sein, daß diese Liebeslehre während
neunzehnhundert Jahren verkündigt worden ist, ohne daß sie eine

lebensgestaltende Macht bei anderen Naturen als bei den natürlich
Jesuähnlichen geworden ift? Denkt man diese Erfahrung durch, dann
versteht man, daß die Liebeslehre des Christentums mit einer andern
Wahrheit zusammenarbeiten muß, nämlich mit der Wahrheit, daß die

Menschennatur Kraft- und Machtausübung auch in anderen
Richtungerl bedarf als nur in der zu lieben, zu dienen nnd zu opfern.
Wenn die Menschenliebe und dcr Friedenswille nur niedrige Begierden,
nur selbstsüchtige Triebe zu bekämpfen hätte, dann dürften diese Mächte
verhältnismäßig leicht siegen können. Aber sie sind auf andere, heilige
Grundkräfte der Menschennatur gestoßen, die nicht cinmal die Güte
und die Friedsamkeit zügeln dürfen. So hat Streit entstehen müssen

zwischen der Selbstbehauptung der Individuen und der Völker einerseits
und dem anderseits alle Selbstsucht — nicht am wenigsteil die Selbstsucht

im Kleid der Vaterlandsliebe — verurteilenden Geist Jesu. Der
Gegensatz zwischen Jesu Lehre uud dem neuerwachten
heidnischen Staatsbegriffe ist so tief, daß er sog. Christen dazu
gebracht hat, Jesu als Richtschnur des zwischenvölklichen Machtkampfes
zu verleugnen!

Weil aber der heidnische Staatsbegriff der Gegenwart die
allerhöchsten Forderungen an den Opferwillen der Einzclmenschen stellt,
vor allem während des Krieges, können die Friedensglanbenden ihn
nicht allein mit der Verkündigung vou dem Wert der christlichen Ideen
bekämpfen. Allch der Krieg zeigt im höchsten Grade den Willen der
Menschen, zu liebeil, zu dienen, auch zu opfern — aber nur für das
eigene Land. Die Stärke der Friedensglaubigeu ist, daß das Christentum

die Opfer der Einzelnen für die ganze Menschheit verlangt,
während die Staaten diese Opfer für die Machtkonkurreuz des eigenen
Staates mit anderen Staaten verlangen. So sind Vvlksführer in
einer so wahnwitzigen Sinnlosigkeit stehen geblieben loie der, daß der
Opfergedanke des Christentums für autichristliche Ziele gebraucht wird.
Aber so schneidend ist diese Paradoxic, daß sie erweckend gewirkt hat.
Die Menschen werden von Tag zu Tag gezwuugen, immer mehr die

Notwedigkeit einzusehen, zwischen den Ideen des Christentums einerseits
uud dem Weltmachtwilleii anderseits zil wählen. Aber es gibt auch
einen dritten Weg: der. eine Gleichgewichtlage der Völker zu bilden,
>vo die Wahrheiten des Christentums nicht weggeworfen zu werdeu



- l^l —

brauchen, weil sie die volle Kraftentfaltung der einzelnen und der
Völker hemmen, wo vielmehr die Friedsnmkeit und der Machtwille jedes
fein Recht bekommt. Diese Gleichgewichtslage wird von den Friedensfreunden

gesucht, die nicht der Ansicht sind, daß die Friedensfrage nur
durch das Nachleben der Liebeslehre gelöst werden kann, sondern daß
dieses Nachleben im Gegenteil in einer gemeinsamen nnd alle
vereinenden Rechtsordnung der Völker möglich wird. Jn dem
Gottesreich, von dem wir träumen, muß die ganze Menfchennatur
für ihre besten Kräfte Raum finden, die bald einander zügeln, bald
einander steigern müssen. Ein Friedensrcich, wo kein Wetteifer mehr
wäre, wo kein Kampf entstünde, wo sich keine Gegensätze brächen, da
gäbe es auch keine Ziele zu erreichen, da herrschte das Stillstehen.
Aber dies ist das Undenkbare ebensowohl wie das Unausstehliche.
Die Friedensfreunde träumen also nur- von der Veredelung der
Kampfmittel. Selbst die Tatsache, daß die Friedensapostel vft
unter sich über den Weg zu ihrem gemeinsamen Ziel streiten,
zeigt es, wie schwer es dem Menschen in seiner irdischen Begrenzung
ist, die Wahrheit anders denn als Stückwerk zu sehen, Wvllen aber
die Friedensfreunde mit religiösem Ernste ihrem Ziel dienen, dann
dürfen sie den Teil der andern an der Wahrheit nicht verkennen. Die
eine Gruppe sieht am klarsten, daß die nationale Kraft- und
Machtentfaltung in einem Reich der Liebe und des Friedens, wo das Lamm
neben dem Wolfe weidet, nicht nufhören kann oder darf; daß die

Machtentfaltung der Völker wie die der Individuen fortgehen muß,
und daß die einzige Möglichkeit, die Schwerter zn Pflugscharen
umzuschmieden, darin besteht, für eine svlche zniischenvölkliche Rechtsordnung
zu arbeiten, daß sie einem fortgesetzten Taumel ringender Kräfte Raum
gibt, doch vhne daß diese Kräfte mit den Mitteln des Krieges vder
auf Kosten des Rechts anderer ihren Sieg snchen.

Die andere Gruppe betont am stärksten — bald aus rein
christlichen, bald ans psychologischen Gesichtspunkten — daß die wesentliche

Friedensarbeit nicht an Schreibtischen und auf Kongressen, nicht
ans Rednerbühnen und im Vereine geschieht, sondern da, wo der
Friedensglaube die Menschen zu demselben Opferwillen treibt wie der
Kriegsglaube. Dieser erhält immer noch seine Glut und seinen Glanz
von den Millionen, die da sterben, um ihr Land zu schützen, dessen
blinde Hauptmänner nie ein anderes Mittel, das Vaterland zu
bewahren, gewahr wurden, als das, dessen Söhne in den Tod zu
senden. Der Friedensglaube vermag nicht, diese Blinden sehend zu machen
— in Bezug auf die Möglichkeit, das Vaterland mit andern Mitteln
als den des Krieges zu bewahren und zu stärken — ehe auch dieser
Glaube Blutzeugen schafft. Denn nur der Glaube, der den Mut gibt,
für den Glauben zu sterben, besitzt die Kraft zu bekehren. Immer nvch
werden edle Jünglinge dazu getrieben, in dem Glauben an den Krieg
als das letzte Mittel für den Bestand, die Macht und die Ehre des Vaterlandes

zu sterben. Wenn andere edle Jünglinge aus demselben



— 132 —

Grund gewillt sind, ihr Leben für den Frieden zu lassen — dann erst
wird die Friedensbewegung voller Ernst.

Und deshalb ist zweifelsohne die am meisten zukunftsbildende
Kraft die, welche in all den kriegführenden Ländern eine geringe
Anzahl dazu getrieben, den Kriegsdienst zu verweigern. Eine geringe
Zahl, von denen einige erschossen worden sind nnd andere diese
Weihnachten im Gefängnis zubringen, weil fie in ihrem Willen, den Krieg
zu überwinden und den Frieden zu fchaffen, so brennend sind, daß
sie mit den Gesetzen, welche die Völker gestiftet, um die Verteidigungstauglichkeit

zu bewahren, in Streit geraten sind, Gesetzen, die in allen
Ländern ihre Gültigkeit haben, weil kein Volk noch den Versuch
gewagt hat, durch Abrüstung den Friedenszustaud einzuleiten. Diese
Maßregel muß auch unwillkürlich eine den Völkern gemeinsame

sein. Die Friedensfreunde, die über die Wirklichkeit denken,
befinden sich also in einer Lage, wo es zwischen dem Friedenswillen
und dem Verteidigungswillen keine andere Brücke gibt als die, welche
vom V a t e rla n d s g efühl gebaut wird. Ist dieses lebendig, muß
es uns zu demselben Handeln für die Sicherheit des Vaterlandes
mahnen wie für unsere eigene, wenn wir gegen Gewalttäter ein

Schloß vor unsere Tür setzen. Aber dieser Bedarf des Landes an
Schutz schafft nun für viele junge Männer mit ebenso lebendigem
Friedenswillen einen äußerst schmerzvollen Kampf zwischen zwei Pflichten.

Es ist gar nicht zu verwundern, daß sich immer mehr Menschen
vor dem Weltkrieg — wo eine Frontvertiefung von einem Kilometer
den einen Tag mit vielen tausend Leben gewonnen wird, um den
andern Tag zwischen neuen Leichenwällen wieder verloren zu werden —
sagen daß die wahnsinnigen Schlachtopfer des Krieges nur dadurch
aufhören können, daß die Opfer sich weigern, fich schlachten
zu lassen. Die Wehrpflicht — die man vor fünfzig Jahren als
einen unerhörten Fortschritt in der Richtung des Weltfriedens

ansah, in Vergleichung mit den angeworbenen Heeren — hat
statt dessen gezeigt, daß sie die Greuel des Krieges vertausendfacht
und sie zum äußersten verlängert hat, Sie ist jetzt eine unmenschliche

Gewalt der Staaten über die Gewissen der Einzelnen, eine
Gewalt von der Stärke, daß sie vielleicht nur durch ein zielbewußtes
Martyrium aufgehoben werden kann.

Weil kein Volk allein zu handeln wagen kann, wenn es der
Abrüstung gilt, gehen alle Völker bis auf weiteres wie die Tiere in
ihren Gitterkäsigen unter der Zwangsvorstellung herum: daß
der Friedenszustand unmöglich ist, daß man also für den
Kriegszustand handeln muß. Und auf diese Weise
bestätigt man diesen, während er mit jedem Tag abnehmen
könnte, wenn man statt dessen für die Ankunft des Friedens
zu handeln wagte. Vielleicht wird die Jugend, die nach dem

Kriege übrig ist, die Kraft gewonnen haben, die Gitter
herunterzubrechen? Bis auf weiteres sieht man diesen Weihnachtsmorgen,



— 123 —

wie alle die vorhergehenden, die Scharen über den Gesang der Engel
an die Hirten gerührt werden, aber die Rührung schwindet mit dem

Ausgangslied aus der Kirche oder dem Gebethaus, Denn noch ist
der Glaube nicht gegründet, der die Scharen dazu treibt, sür deu

Frieden etwas zu wagen. Nur die Gewaltigen reißen den Himmel
an sich; nur die Gedanken, für welche Märtyrer sterben, sind zum
Leben geboren. So lange der Nationalismus neben den Scharen,
die durch einen notgezwungenen Gehorsam in den Tod getrieben
werden, auf andere Scharen, die freiwillig in den Tod gehen,
rechnen kann, hat der Nationalismus die Oberhand, denn so lange
ift der Kriegsglaube eine noch lebende Religion. Der
Friedensglaube ist noch nicht aus dem Samen des Gedankens
herausgekommen; er lebt noch nicht von den Wurzeln des Glaubens außer bei
den christlichen Friedensfreunden und bei den wenigen, die den
Lebensglauben umfassen, der die stärksten Lebensimpulse des Heidentums wie
des Christentums in sich schließt, der in sich die Liebe zum Leben
und die Liebe zum Tode trägt; der Glaube, in welchem der Mensch
und Gott, das Erdenleben und die Ewigkeit in ein Verhältnis zu
einander gekommen sind, ein Verhältnis ebenso reich und neu wie
das, welches das Christentum in seinen Morgenstunden brachte. Millionen

hassen schon den Krieg, weil er grausam, roh, mühsam, sinnlos
ist. Aber dieser Haß genügt nicht, den Krieg zu überwinden, denn gegen
diese Gründe und Meinungen stehen diejenigen ebenso sest, für welche
die Jugend der Völker jetzt ihr Blut gibt. Die Ströme von Worten
und Ströme von Tinte, die jetzt für den Frieden fließen, zeigen sich

ohnmächtig, so lange die Völker für den Sieg durch den Krieg noch
Ströme von ihrem besten Blut geben.

An diesem Weihnachtsmvrgen werden die Christen vor das
brennende Bewußtsein gestellt, daß sich das Christentum als eine

abnehmende, nicht als eine wachsende Macht gezeigt hat. Wenn wir
aber den Christen einräumen müssen, daß davon nicht die Rede sein
kann, daß das Christentum seine Ohnmacht gezeigt hätte, weil es noch
nicht einmal in dem inneren Leben der Gesellschaften verwirklicht
war, geschweige denn die zwischenvölklichen Verhältnisse, dann
muß man der wissenschaftlichen Friedensverkündigung eben dasselbe
zugestehen. Weder das Christentum, noch die Friedenswissenschaft hat
Frieden und Verbrüderung bringen können, weil die Staaten nie
eine von diesen Lehren versucht haben. Die sogen. Kultnrwelt
hat sich jetzt ebenso unchristlich gezeigt wie bei Jesu Geburt und ebenso

verständnislos wie bei der Friedensverkündigung, die schon von den

Dichtern und Sehern der Antike vor Christi Geburt kam. Aber
diejenigen, die den Anlaß finden, auf die Unmöglichkeit des Friedens
hinzuweisen, weil die Weltereignisse noch einmal die Vernunft höhnen;
weil das Evangelium der Bruderliebe und des Friedens noch eine

Kriegsweihnacht einer im Kriege verblutenden Menschheit verkünden
wird, die werden uns nicht brotlos finden. Denn immer zahlreicher



— 134 —

werden aus den kämpfenden Ländern die Zeugnisse vvn Seelen, die

zwischen dcn Forderungen des Vaterlandes: zu hassen und zu töten,
nnd dem Gebot ihres eigenen Herzens! zn lieben und zn Helsen,
zermartert werden. Anch schweigsame und verzagte Menschen sind auf.
gestanden nnd haben dcm Schreien ihrer Lnndslcnte getrotzt, tun
dem Feinde gerecht zn werden oder ihren Lnudslcutcu die Wahrheit
übcr ihren Haß zn sagen. Und dieser Opfcrmnt hat dic gewöhnliche
Folge gehabt, immer mehr solche Bekenner zn schassen. Alle jene, die
den Tod des Kricgsweigercrs und dic Gefängnisstrafe, die Landes-
flncht odcr dcn Vcrrüternamen gewählt haben, dic sind zu diefer
Stunde die Hirten, die zuerst zu der Krippe des Christkindes gekommen
sind. Uns sind sic es, sei es, daß sie zn denen gehören, die da glauben,
daß von dicscm Kiud n l l dic Wahrheit ausgestrahlt ist, die dic Menschheit

braucht, nm vermenschlicht zu iverden, sei cs, das sie unter denen

sind, dic da fühlen, daß die Nachfolge Jesn nicht genügt, nm ans
dem Chaos des Lebens von kämpfenden Kräften eine Welt in harmonischer

Wechselivirknng zn schaffcn. Aber, denkt mancher, vb man
nnter den Hirten vder den Königen an der Krippe dic Friedens
irennde findet, die nnr theorctisierend, vorbereitend, abwartend sind?
Sind diese, denkt man, von ganzem Herzen sricdcnsglnnbend? Ihre
maßvollen, ungefährlichem Bemühungen für den Frieden haben sich

kraftlos gezeigt in ciliar Zeit, ivo Millionen im Kriege ihr Leben lassen.

Man nnch verstehen, daß die kämpfenden Völker bis anf weiteres
diesen rücksichtsvollen Gelehrten des Völkerrechts nicht lauschen, die

nnter sich die Formen des künftigen Friedens erörtern und mit ihrcn
geduldigen Mühen den Zustand vvrbereiten, wv eine zwischenvvlktiche
Loyalität ebenso notwendig wird, wie cs die binnenvölkliche Loyalitat
schon ist. Nichts ist gewisser, als daß erst vvn, Bnuinc des Rechts
die Frucht des Dauerfricdens geholt iverden kann. Aber diese Friedens-
freuude gleichen leider uoch Kirchcnvätcrn vhne Kirchen. Zuerst müssen

nämlich die Völker zuin Friedenstauben bekehrt werden,
ehe eine heilige, allgemeine Kirche für ihre Lehre Jünger gewinnen
kann. Für diesc Bekehrungsarbeit braucht man Missionare mit dem

Mut der Märtyrer; denn nichts anderes ergreift dic Hartherzigen uud
die zu glauben Zögernden. Jetzt während des Orkans dcs Weltkrieges
ist iiicht der Augenblick, diese teure Saat nnszuwerfeu. Jn, uicht
einmal bei den Friedensverhandlungen wird cin svlcher Märtyrermut
ciueu Friedensschluß herbeiführen können, der einen dauernden
Weltfrieden bringt, mag man nnch foviel davon reden, in dein Eifer,
vvr den eigenen Gewissen zu entschuldigen, daß mau den Weltkrieg
verlängert. Denn alle die kriegführenden Länder haben anch andere
Kriegsziele, ivelche - mögen sie gewunncn odcr nicht gemonnen iverdcn
— ,der Anlaß zn neuen Kriegen iverden.

Das Einzige, wvran ivir diesen Weihnachtsmorgcn misere Hvfs-
nung festklammern können, ist das neue Geschlecht, das den Krieg
erlebt und von dicscm eine solche Erwecknng bekommt, daß es also



- 125 —

vöm Friedenswillen brennend ivird. Dieses Geschlecht wird vvn
dem Heidentum des Nationalismus und des Kriegsglaubens frei
iverden, gewillt, der Verkündigung von dem Wert jeder einzelnen
Menfchenseele, soivohl aus dem Gesichtspunkt der Erde wie dcm der

Ewigkeit, auf's neue zu lauschen. Dieses Gefchlecht wird die-Heuchelci
von fich werfen, unser Leben auf Erden ein Pilgcrlied gen Himmel zu
neunen, während die also Redenden so handeln, daß die Erde eiue

Rennbahn für den Wetteifer aller selbstifchen Leidenschaften bleiben
muß. Dieses vom Kriege geweckte junge Geschlecht ivird Ivie kein

früheres seine Kräfte dafür einsetzen, vvn dem Stück Ewigkeit, das
uns die Erde gibt, das Eden zu schaffen, das die ideale Sehnsucht
des Geschlechts einmal in den Morgen der Zeiten verlegte, das wir
aber jetzt als das höchste Ziel des Geschlechts ahnen. Diese neue
Jugend wird vom Weltkrieg die Weisheit lernen, die vor dem Krieg
verhöhnt wurde: daß die Bereitung für den Krieg die erste
Urfache des Krieges und die Bereitung für den Frieden
die erste Bedingung des Friedens ist. Erst wenn diese Weisheit den
Steuermännern der Staaten ein unerschütterlicher Kompaß geworden
ift, dann können die Völker, die nun ausschließlich auf die eigene
Selbstbehauptung eingerichtet waren, in Frieden niid Glück anfangen, für
sich selbst mit allen andern zusammen zu schaffen.

In einem der Kriegsländer lebt ein großer Künstler, der das
Ende des Krieges abwarten mnß, um die Marmorblvcke zu erhalten,
die sich jetzt in Feindesland befinden und ohne ivelche er die Meisterwerke

nicht machen kann, für die die zurückgehaltenen Blöcke vorgesehen

sind.
Dieses Ereignis ist symbolisch. Der Kriegszustand hemmt vvr

wie bei und nach dem Kriegsausbruch unzählige Schöpferkräfte.
Ueberall harren diese, auf einen ihnen unzugänglichen Stoff; überall
finden wir unausgeführte Werke, weil die Hemmungen des Krieges
— die unmittelbaren wie die mittelbaren — die Verwirklichung der
Ideen hindern. So lange diese Hemmungen fortgehen, können weder
Christen nvch Nicht-Christen die Grundmauern zu dem Gottesreich
aufrichten, von dem das Kind in der Krippe Bethlehems träumte,
Ueberall liegen die Marmvrblöcke umhergestreut, aber sie können nicht
zusammengeführt werden, um den Tempel zu bauen, wo die Menschheit

einst in Geist und Wahrheit anbeten soll.
Deshalb können wir anch diese Weihnachten nur dadurch feiern,

daß wir Waffen für den heiligen Krieg gcgcn den Krieg schmieden.
Dieser heilige Krieg darf nicht so anfangen, daß ein einziger kleiner
Staat seine Verteidigungsmittel wegwirft. Aber er muß so anfangen,
daß ein Friedensgläubiger mit seiner Fackel die des andern anzündet,
so daß, wo jetzt hundert Verzagte von dem Frieden flüstern, bald
Hunderttausende mit ihren Fackeln hervorstürzen, um das blutige
Kleid des Krieges zu verbreunen. Der Weltkrieg wäre nicht möglich
gewesen, wenn die Leiter der Völker in den rinn kriegführenden Ländern



— 126 —

die Millionen entschlossen gefunden hätten, das Nein ihres Gewissens

gegen das Gebot zu setzen, hinauszugehen, um sich töten zu lassen oder zu
töten. Erst wenn der Volkswille also von dem Kriegsglauben bekehrt
worden ist, werden die Völker von ihren sichtbaren oder unsichtbaren
Führern nicht in eine neue Hölle geworfen werden können, wie die,
aus welcher sie jetzt nach Erlösung seufzen.

Um die Bekehrung der Völker zu bewirken, find beide Richtungen
in der Friedensarbeit von nöten, genau fo, wie man die Sprengung
von zwei Seiten nötig hat, wo eine Alpenkette durchbrochen wird.
Will man nur mit der Kraft der christlichen Liebes- und Friedenslehre

arbeiten, dann wird das Fricdcnsivcrk noch ebenso viele
Jahrhnnderte in Anspruch nehmen ivie die, ivelche seit dem ersten
Weihnachtsfest verflvsfen find. Will man nnr mit dem Schaffen Volker-
rechtlicher Mitteln arbeiten, um die zum Fricdensgedanten noch unbe-
kehrten Völker zu geivinneu, danu ivird die Folge dieselbe werdeu.
Dcr Frieden branchi ebenso gut Herzen, von Glauben und Opfermut
brennend, wic Köpfe, vvn Rcchtsklnrheit und Wissen erleuchtet. Durch
ihre gemeinsame Arbeit wird einst die Hvffnung des Psalters bewährt
werdeni daß Güte nnd Treue sich treffcn, daß
Gerechtigkeit und Friede fich küssen. Die Güte und der
Friede sind zu schivaci) ohne die Treue und Gerechtigkeit, aber so sind
es auch diese ohue dic Gütc und die Fricdsnmkeit. Znsammcn müsscn
sie dcn Tempel aufbnnen, wo jeder Mensch — schwach oder stark
— wühlen kann, ein Mitbnnendcr vdcr ein Niederreißender zu sein.
Treffet eure Wahl zn dieser Stunde, denn die Nut der Menschheit
verlaugt euer Wcrk! Ihr werdet uur Mühe nnd Leiden wühlen,
wcnn eure Wahl sein wird, für den Frieden zu bauen. Denn niemand
vvu den jetzt Lebenden wird den Tempcibnu sehen. Aber diese
Geivißheit darf uuscrc Glanbenskrafl nicht lnhmcn. Nicht nur das Licht,
welches das Kind in dcr Bcthiehemskrippe nmstrnhlt, nein, auch das
Licht, das von all den rcincn Seelen nnsstrahlt, die in der Entwicklung

nnfercs Gcschlechtes vom Dunkel zum Tage lenchtende Spuren
hinterlassen, können unS die ewige Wahrheit bestätigen: daß dcr Sieg,
der dic Welt übcrwindet, nnier Glanbe ist. Und Glande ist eine
gewisse Zuversicht vvn dem, was ivir Hussen, ein Nichtzmeifeln an
dem, ivas ivir nicht schcn. Dieser Kinderglaube ist stets den Juden
cin Aerger und den Gricchcn cine Tvrheit. Aber idieser Glande
ist dvch Jahrhundert mich Jnhrhuudcrt die erlösende Macht gewesen,
jedesmal, als die Menschheit vvn irgend einer Fcssel des Bösen, die
sie gefangen hielt, erlöst wnrde.

Möge ein solcher Glande in den Herzen von immer mehr Friedensfreunden

brennend werden! Denn dann wird endlich der Weihnachtsmorgen

herankommen, wenn die Bcrheißnng der Propheten nnd Engel
dnrch Frieden auf Erden zur Wahrheit geworden ist.

Ellen Key.
(Aus dem schwedischen übersetzt von Frau Lorenven-Bergmann,)


	Der Sieg, der die Welt überwindet : die Weihnachtsmesse 1916

