
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 11 (1917)

Heft: 3

Artikel: Neue Wege. 2., Die Rückkehr zu Christus

Autor: Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-134064

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-134064
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 100 —

kehrt er zu uns zurück. Das Kreuz ist der Beginn seiner
Auserstehung.

Freilich muß ein Ostermorgen kommen und in neuem Licht und
Leben Gottes ein: „Christ ist erstanden" durch die Welt gehen, aber
diefe Nacht von Gethsemane und diese Finsternis unter dem Kreuze
waren der Weg dazu. Gekreuzigt und anferstcmden! L. Ragaz.

Neue ivege.

Me WcWM «u LKlistus.

// Venn die Geschichte einst auf die Entwicklungen zurückschauen
W^H^I wird, die in den jetzigen Ereignissen gipfeln, dann wird sie

von einem großen Abfall von Christus reden und zwar von
einem Abfall vor allem der Christenheit selbst.

Auf drei Linien hat er fich vollzogen:
1. Wir haben das Reich C h risti an die Welt preisgegeben.
2. Wir haben das christliche Denken durch ein nnchristliches ersetzt.
3. Wir haben das eigenartig christliche Leben verloren.

1. Wir haben das Reich Christi preisgegeben.
Was ist das Reich Christi? Es ist einmal ein Reich, ein

wirkliches Reich. Das bedeutet: es ist nicht bloß eine Idee, eine abstrakte
Wahrheit, die einzig im Reiche des Gedankens wohnt, sondern eine

Wirklichkeit, eine Ordnung der menschlichen Dinge von ganz bestimmter
Art, die so wirklich und tatsächlich ist wie ein weltliches Reich, wenn
auch im übrigen von jedem solchen der Art nach von Grund aus
verschieden. Wir können vielleicht den Sachverhalt am besten ausdrücken,
wenn wir sagen: die Sache Christi ist nicht eine Religion, sondern
eine Po li tie. Es gleicht infofern durchaus dem römischen Reiche;
nur daß an Stelle des römischen Volkes das Gottesvolk tritt, das aus
dem Geiste Christi geborene Volk, das einer höheren Ordnung angehört

als die erdgeborenen Völker, an Stelle des auf dem Palatin
thronenden Cäsar der unsichtbar der neuen Menschheit nahe Christus,
an Stelle der Gewalt die Liebe, an Stelle der Knechtschaft die Freiheit,

an Stelle der Herrschaft der Weltkräfte die Herrfchaft der Gotteskräfte.

Wer an Christus glaubt, der nimmt nicht bloß irgend eine

schöne Lehre an, die man gelegentlich zur Schau trägt wie ein Paradekleid,

oder die man im Innersten des Gemütes verbirgt, ohne daß
dadurch das Gesamtleben eines Menschen wesentlich verändert würde,
er tritt vielmehr aus einer Wirklichkeit in eine andere ein, er gibt ein
Bürgerrecht auf, um eiu anderes zu erwerben. Jn eine neue Ge-



— 101 —

meinschaft tritt er ein, neue Ordnungen erkennt er an, neue Rechte
bekommt er und neue Pflichten, eine neue Heimat wird ihm zu teil.

Es ist ein Reich, ein fehr genau bestimmtes, ein geistig geartetes,
das aber doch auch sichtbar ist und auf Sichtbarkeit hindrängt. Es ist
aber auch ein übernatürliches Reich. Das bedeutet, daß es nicht
von der bloßen Natur ist, nicht aus Fleisch und Blut geboren, svndern
von einer höheren Art und Ordnung. Es erhebt sich über die bloße
natürliche Gemeinschaft der Menschen: Ehe, Familie, Volk, Rasse, und
hebt seine Bürger über die Zugehörigkeit zu diesen durch die Natur
gebildeten Gemeinschaften empor. Es schafft damit dem Menschen eine
neue Lebensmöglichkeit, erschließt ihm ein neues Land. Gerade an
diesem Punkte tritt die ungeheure Umwälzung, die das Christentum
bringt, besonders deutlich hervor. Das Heidentum bindet den Menschen
an die natürliche Weit. Sech Leben erschöpft sich in Familie und
Volk. Auch seiue Religion führt im Grunde nie ganz über die Natur
d. h. die gegebene Welt hinaus. Er ist ein Gefangener der natürlichen

Gemeinschaften. Er gehört ihnen mit feinem ganzen Wesen an.
Das Christentum rettet ihn aus dieser Haft und vvllbringt damit die
größte Freiheitstat der Geschichte, eine Freiheitstat, mit der keine

politische Revolntion an Tragweite verglichen werden kann. Es nimmt
ihn nicht aus den natürlichen Gemeinschaften weg, aber es hebt sein

wesentliches Leben an einen Ort empor, der darüber liegt. Damit
schafft es zugleich eine Gemeinschaft umfassendster Art. Denn ivenn
die natürlichen Unterschiede die Menschen trennen, sv werden sie durch
ihre höhere Bestimmung verbunden. Weil diese das Wesentliche ist,
so besiegt die, Einheit die Trennung. Der Univcrsalismns ist dem

Christentum eingestiftct, das Reich Christi ist nicht ein Reich, svndern
das Reich, das Menschenreich. Und sv will es dem Menschen auch
übernatürliche Kräfte und Gaben erschließen, das heißt: Kräfte und
Gaben, die nicht bloß dem entsprechen, was die Natur spendet, was
den tins geläufigen Ordnungen des Weltwesens entspricht, sondern die
eben einem neuen Sinn uud Wesen, einer neuen Ordnung, einem
nenen Reich entsprechen. Es will ihnen Sieg verleihen übcr die Mächte,
die die natürliche Welt beherrschen, über Armut, Krankheit und Tod
sv gut wie über Selbstsucht, Machtgeist, Sünde niid Verlorenheit. Und
so will es selbst siegreich vorivärts dringen, über alle Weltmächte iind
Weltordnungen hinweg, einem neuen Aeon entgegen, zu einem neuen
Himmel nnd einer neuen Erde, wo unter einer völligeren Gottesherrschaft

der Mensch völliger zu stch selbst kommt, weit über das hinaus,
was jetzt ist und gilt, der Menschwerdung Gottes entgegen.

Das ist das Reich Christi. Es ist ein Reich wie die Weltreiche
sind und zugleich ihr Gegenteil — ein neues Reich, das Reich, wo
nicht mehr das Zeichen des. Tieres gilt, fondern das des Menschen-
fohnes, wo alle die Zwangsordnungen, die aus dem Reiche der Natur
emporsteigen, versinken vor der „herrlichen Freiheit der Söhne Gottes"
und im Namen Gottes der Mensch Herr ist.



— 102 —

Das ist das Reich, vvn dem Jesus die Jünger beten lehrt: „Es
kvmme!" Es mar das Hochgefühl der alten Christen, daß sie ihm
angehörten, daß sie das »cue Vvlk seien, „ein auserivähltes Geschlecht,

ein königliches Priestertnm, ein heiliges Volk einst kein Volk,
nun Gottes Volk." Sie blieben Glieder des römischen Reiches, aber,
sie gehörten wesentlich zu einem andern Reich. Sie verweigerten dem

Casar das Opfer, nicht aus irgend einer Idee, sondern weil sie einen
andern König hatten. Die langen folgenden Jahrhunderte blieb dies
die selbstverständliche Voraussetzung alles christlichen Denkens und
Tuns. Ein Christ war in erster Linie Bürger des Reiches Christi,
nicht Angehöriger eines Volkes oder gar „Staatsbürger". Er schenkte
der Familie und dem Vaterland seine natürliche Liebe, aber seine

höhere, wesentliche Liebe galt einer anderen Welt, Mochte dieses Reich

Christi noch so sehr in das Jenseits, des Grabes verlegt werden, es
blieb auch für das Diesseits das Allwichtige. Dieses Reich Christi auf
Erden darzustellen, war die gewaltige Idee des mittelalterlichen
Katholizismus, sie ist noch heute das, was dem Katholizismus Lebeu und
Lebensrecht verleiht. Die Kirche wollte Theokrcitie, Christokratie
auf Erden sein. Sie war es wohl auch zeitweilig, wenn auch nur
auf schattenhafte Weise. Sie machte in bitterem Ernste und unter
gewaltigen Kämpfen den Versuch, alles Leben dem Gesetz Christi zu
unterwerfen. Wissenschaft, Kunst, Sittlichkeit, soziales Leben, Staatsleben

— alles sollte fich zu einer Ordnung fügen, worin Gott Fundament

und Giebel wäre. Sie erwarb fich das unermeßliche Verdienst,
die Menschen über die natürlichen Reiche und natürlichen Bindungen
hinweg zu einem geistigen Reiche und einer geistigen Gemeinschaft zu
vereinigen, Sie hat die Menschen durch ihr Dasein und oft auch
durch ihr Eingreifen vvr der Tyrannei der natürlichen Ordnungen
geschützt. Sie hat so die Idee der Menschheit dargestellt, den

Menschen vertreten. Man wird diese Tatsache und ihre Bedeutung
eines Tages noch besser als heute verstehen.

Wir wissen nun allerdings nur zu gut, daß die Kirche, in der
Absicht, das Reich Christi auf Erden darzustellen, selbst ein Weltreich
geworden ist, eine Mischung von Weltreich und Gvttesreich, die zu
einer grvßen Verderbnis wurde. Auch ruhte das ganze System auf
geistigem Zwang. Die Reformation hat darum Recht gehabt, wenn
sie leidenschaftlich auf Verinnerlichung drang. Sie wich zurück,? um
anzugreifen. Sie lockerte den Griff, womit die mittelalterliche Kirche
das ganze Weltleben umklammert hatte. Sie gab die Welt frei.
Wissenschaft, Knnst, Wirtschaftsleben, Staat sollten auf siWelbst gestellt
werden, freilich sv, daß ihr Zusammenhang mit Christus gewahrt bliebe.
Eine Preisgabe des Reiches Christi an die Welt war nicht gemeint.
Die Reformatoren trennen das Reich der menschlichen Gerechtigkeit
von dein Reich der göttlichen Gerechtigkeit, die institier oivilis von

') Gotteshmlchaft, Christusherrschaft.



— 10Z —

der ir,«titiä !?>,u'it>n>>is. Aber selbstverständlich ist ihnen dns Zweite
die unvergleichliche Hauptsache, Sie geben dem Kaiser, wns dcs Kaisers
ist, aber selbstverständlich ist ihnen das grvße Anliegen, daß Gvtt
gegeben iverde, was Gvttes ist. Der Begriff dcs Staates in unserm
hentigen Sinn ist für sie nvch gar nicht vorhanden, von irgend einer
Staatsfrendigkeit keine Rede, Der „Staat" ist ein notwendiges Uebel,
um der menschlichen Sunde willen, znr äußerlichen Ordnung des Zu-
snmmeulebens nnd zum Schatz vor wilder Znchtlosigkeit, aber nicht
die Heimat für die Seele des Christen. 'Er hat anch für' die meisten
Bürger nicht soviel zn bedeuten, insofern sie dazu wenig mitzureden
haben. Auch Lnther, wenn cr Obrigkeit und Krieg verteidigt, ist weit
davon entfernt, diese christlich zu verherrlichen, fvndern betont, in fast
tvlstoischer Weise, daß eS für wirkliche Christen Krieg nnd Obrigkeit
nicht gibt. Das alles ist eine ganz andere Stimmung nnd Denkweise,

als was sich hente ans die Reformatoren vernit.
Aber cs ist dnrch die Bresche, die geschlagen worden war, breit

in die Welt eingezogen. Zn dein Geiste der Reformation gesellte sich

der Geist der weltlichen Renaissance, dessen bewußtes vder unbewußtes
Streben war, die christliche Lebensanffnsfnng zu zerbreche». Die
Geschichte der mvder»cn Welt vom sechszehnten Jahrhundert an ist eine

fortschreitende Befreiung des Weltlebens von der Kirche. Aber die

Befreiung von der Kirche wird zum Teil Befreiung vom Christentum,
Wissenschaft, Kunst, Wirtschaftsleben, Sittlichkeit, Staat — sie alle
versuchen immer mehr, ohne den Gottesglauben auszukommen und
bloß mit dem Gedanken der „Natur" zu arbeiten. Jn der Wissenschaft

setzt sich der Mechanismus und mechanische Evolutionismus durch,
im Wirtschaftsleben die gegenseitige Ausbeutung, der „Kapitalismus",
im Staatsleben die „Realpolitik". Aber fast bedeutsamer noch als
diese Entwicklung ist, daß das Christentum selbst sich immer mehr
der Welt ergibt. Das Reich Christi rückt nnn erst recht ins serne
Jenseits oder ins Innere der Seele. Die Welt gehört der Welt. Die
natürlichen Ordnungen erheben immer größere Ansprüche auf den
Menschen. Ein Christ ist v?r allem ein guter Gatte, Familienvater
nnd Bürger. Das Christentum rückt ivefeutlich unter den Gesichtspunkt,

daß es für die Erhaltung nnd Mehrung dieser natürlichen
Gemeinschaften nützlich sei. Neben die konfessionelle Trennung tritt die

Spaltung in die nationalen Christentümer, die kaum mehr nach einander
fragen. Der Universalismus geht verloren. Der Christ ist nun in
erster Linie Bürger und erst in zweiter Linie Christ, Der Staat
nimmt nicht mehr mit dem Leibe und der „menschlichen Gerechtigkeit"
vvrlieb, er verlangt den ganzen, Menschen, verlangtauch die Seele,
legt Beschlag auf sein Gewissen. Der Christ seinerseits sieht den Staat
nicht mehr als nvtmendiges Uebel an. Er wird staatsfreudig, er
schenkt dem Staat seine Begeisterung, auch die religiöse, er geht ganz
in ihm auf, geht init ihm dnrch dick und dünn. Da infolge der
demokratischen Entwicklung der Staat eine immer größere Rolle im



— 104 —

Leben des Menschen spielt, sv bleibt, swenn man dem Kaiser alles
geben mill, was er verlangt, für Gott wenig mehr übrig. An Stelle
des Christen tritt der „Staatsbürger". Und sv begeistert sich der
Christ auch für deu Krieg, feiert dariu religiöse Erhebungen. Kurz:
die Welt verdrängt das Reich Christi. Und da die Welt infvlge dieser
Entwicklung sich ins Chaos auflöst, löst sich das au die Welt gebundene
Christentum ebenfalls auf. Die Christen gehen mit ihren Staaten.
Das staatliche Band erweist sich stärker als das christliche, das
Natürliche siegt über das Uebernatürliche. Und so erleben wir das
Schauspiel, daß die „Gemeinschaft der Heiligen", die im
Glaubensbekenntnis der Kirche steht, nichts mehr gilt, wenn die Gemeinschaft
des Blutes iu Frage kommt, daß unser gemeinsames Chr!istjentum
keine Rolle spielt, wenn wir uns politisch entzweien. Wir sind
nicht in erster Linie Christen, sondern Deutsche, Franzosen, Engländer,
Ist das etwa selbstverständlich, Ist es nicht herzzerreißender," scham-
lvser Abfall vvn Christus?

Dieser Abfall erstreckt sich auf alle Kirchen und Parteien. Die
kathvlischc Kirche hat in der Katastrophe durchaus nicht besser
bestanden als der Protestantismus. Sie hat sich nicht als eine die

Volker zusameuhaltende Kraft erwiesen. Innerhalb des Protestantismus
aber hat sich das positive Christentum uicht besser gehalten als das
liberale. Es ist dein Schreibenden besonders schmerzlich gewesen, dies
feststellen zu müssen. Er hat es stets als einen großen Vorzug des

pvsitiveu Christentums betrachtet, daß es gegenüber einer brechenden
Verflachung dnrch Rationalismus und Naturalismus den
übernatürlichen Charakter des Christentums festgehalten nnd damit seine
weltüberwindende Kraft gerettet habe. Mag, es dabei in der Art und
Weise, wie es das Uebernatürliche zu behaupten sucht, vielfach
fehlgegriffen haben, oft zn eng und ängstlich gewesen sein, so gehorchte
es doch einem richtigen Instinkt der Wahrheit. Aber was hilft es,
wenn man das Uebernatürliche im Dogma, i» der religiösen Thevrie
behauptet, es aber in der Praxis preisgibt? Das aber ists, was wir
dem pvsitiveu Christentum uuserer Tage vvrwerfcn müssen. Es ist

genau sv verweltlicht, wie irgend eine „freiere" Richtung. Es erstirbt
in Ehrfurcht vvr dcm Staat und nicht nnr vvr dem Staat, sondern
auch vor dcm Krieg und dem Macht- und Gcwaltprinziv, kurz, vor den

naturhafteu Mächten, vor der Welt. Ja, man kann es seit längerer
Zeit deutlich beobachten, daß die Welt ihm teurer ist als das Reich

Christi. Wer die religiösen Heiligtümer des Christentums antastet,
wer die Grundwahrheiten, vhne die dieses nicht bestehen kann,
bestreitet, wer vvn der Christusgestalt nur einen kümmerlichen Rest mehr
übrig läßt, das Evangelium „zeitgeschichtlich" wegerklärt und Gvtt zn
einer philosophischen Idee verblassen läßt, der kann diesen „Positiven"
ein lieber Mann sein, falls cr nur die geltenden wcltlichcn Ordnungen
nnangetastet läßt, wer aber im Namen Gottes gegen diese Welt
auftritt, die das echte Evangelium selbst in sv schrvffem Gegensatz zum



- 107) —

Reiche Gottes stellt — wehe ihm! Mag er dies »och sv sehr um
Gottes milieu tun, mag er nvch so fest aus dem Bodeu der alten
christlichen Wahrheit stehen, cr ist in den Angen dieser „positiven"
Christen ein gefährlicher Mensch, ja ein Ungläubiger, Gvttloser. So
würde die Positivität dieses Christentums also wesentlich in der
Erhaltung gewisser weltlicher Ordnungen bestehen? Daß wir vor einem
solchen positiven Christentum keine Achtung haben können, brauchen
wir nicht zn versichern. Es scheint nns ein ärmliches Beginnen, diese
oder jene biblische Erzählung vvr der Kritik zu retten nnd dabei dem
Cäsar zu vpfern. Es scheint uns ein testimonium nkmpsrtutis, sich

an Waffenruhm uud Waffenhelden zu begeistern und dann wieder vvr
scheinfrvmmen Redensarten irgend welcher Mächtigen dieser Erde in
Dankbarkeit zu ersterben, als vb Gvtt aufs äußerste stolz seiu müßte,
von so hohen Herrschaften begönnert zu werden. Die völlige
Abwesenheit der Empfindung dafür, wo wir es mit echter Religivn (im
besten Sinne des Wvrtes!) zn tun haben und wo blvß mit einem
Zerrbild, ist das trcmrigfte Zeichen der Veräußerlichung und
Verkümmerung dieses Christentums. Gewiß gibt es ein positives Christentum

besserer Art und das, was dieses hüten will, bleibt bestehen,
aber seine Durchschnittsform ist Christus nicht näher als irgend eine
andere Form des Christentums.

Wir haben das Reich Christi an die Welt preisgegeben.
2. Wir haben das eigenartig christliche Denken durch eiu.un-

christliches ersetzt.
Der Vorgang, der sich auf denr Gebiete der Gesamtvrientierung

des Christentums vollzogen hat, muß wohl nach der Regel des

Zusammenhangs der Lebenserscheumngen ciues Organismus seine Analogie

im Theoretischen haben. Wenn das Reich Christi an die Welt
preisgegeben wird, so kann das eigenartig christliche Denken nicht
unberührt geblieben sein.

Was heißt denn „christliches Denken?" Wir haben zn zeigen
versucht, daß das Reich Christi übernatürlich sei, d. h. nicht bloß im
Himmel bestehend, aber über die blvß natürlichen Gegebenheiten
hinausgehend. Ein eigenartig christliches Denken wird alsv cin solches sein,
das geeignet ist, diese Welt zu erfasseu und zu verstehen. Von diesem
aber ist nun zu sagen, daß es uns in erschreckendem Maße abhanden
gekommen ist.

Wir haben diese Seite der Entwicklung schon vorhin nebenbei
angedeutet. Mit dem Zerfall der mittelalterlichen Kultur kam eiu
Denken auf, das blvß mit der Welt, d. h. der Natur rechnete. Es
ließ bei der denkenden Bearbeitung der Wirklichkeit immer mehr Gott
aus dem Spiele. Es versuchte die Erscheinungen aus dem Wirken
„natürlicher" Kräfte zn erklären. Als solche verstand es ans dem
Gebiete der Naturwissenschaft im engeren Sinne des Wvrtes immer
entschiedener die materiellen, rein mechanisch zn fassenden Vorgänge,
auf dem Gebiete der fvg. Geisteswissenschaften aber den höheren vder



— 106 —

niederen Naturtrieb. Ein Hereinwirken einer höheren Welt lehnte
dieses Denken immer entschiedener mit Heftigkeit, ja Leidenschast ab.
An Stelle des zweckvollen göttlichen Schaffens trat eine sich selbst
genügende, aus ihren eigenen Mitteln lebende „Entwicklung". Das
strenge „Gesetz", das alle Wirklichkeit beherrschte, schien jede schöpferische

Freiheit, göttliche wie menschliche, auszuschließen, und in einer
solchen Welt des materiellen oder physischen Mechanismus bleibt für
die lebendige Seele kein Raum.

Auch dieser Vorgang hatte ein Stück Recht. Das mittelalterliche
System mit seiner Beherrschung des Denkens durch die äußere Autorität
mußte zerbrechen. Es soll uns niemand im Verdacht irgend eines
Dunkelmännertums haben. Es hätte sich auch eine Wissenschaft denken

lassen, die bloß im Bewußtsein ihrer Schranken der Gottesfrage
ausgewichen wäre, wissend, daß ste mit ihren Mitteln gar nicht an das
tiesste Wesen und letzte Geheimnis der Wirklichkeit reiche, und einer
anderweitigen Betrachtung der Dinge Raum gebend. Aver in solchen

Schranken blieb dieses Denken nicht. Es trachtete nach Alleinherrschaft,
es wollte Himmel und Erde umspannen, das letzte Wort der Erkenntnis
sprechen. So kam zuletzt jene sogenannte naturwissenschaftliche
Weltanschauung zustande, die für Zahllose eine neue Religivn war, an die
sie so fest glaubten, wie nur je Anhänger einer Religion an deren
Credo. Diese Weltanschauung kannte, wie gesagt, keine andern
Wirklichkeiten, als die der Welt, d. h. der natürlichen Gegebenheiten. Sie
mußte also Gott, mußte Christus leugnen.

Im Gefühl der Gefährlichkeit dieser Denkweise wandte stch das
Christentum gegen sie und es entstand jener sogenannte Kampf zwischen
Glauben und Wissen, der die Geistesgeschichte der letzten Jahrhunderte
ausfüllt. Das Christentum gehorchte dabei einem richtigen Instinkt,
aber es machte den Fehler, sich zu ängstlich an alte Denkformen zu
klammern und das Heil im Rückwärtsblicken zu suchen. Das neue
Denken besaß in wesentlichen Punkten eine einleuchtende Wahrheit.
Wer konnte auf die Länge Kopernikus, Kant, Laplace, Lyell, Darwin
ablehnen, bloß ablehnen?

So drang denn auch dies Denken ins Christentum ein und führte
hier zu einer Umwälzung bis auf den Grund. Es fiel vor ihm das
alte religiöse Bild der Natur und Geschichte dahin. Das
Uebernatürliche im alten Sinne löste sich auf. Es kam überall das
Bestreben auf, das Walten Gottes in den natürlichen Ordnungen des

Weltlaufs zu erkennen, es darauf zu beschränken. Das Wunder wurde
in dieser Welt zum äußerst mißtrauisch betrachteten Fremdling, Auch
in der „heiligen Geschichte" mußte alles möglichst „natürlich"
zugegangen sein, möglichst nach dem uns geläufigen Schema des
Weltgeschehens. An Stelle Gvttes trat die Religion, an Stelle feines schaffenden

Waltens die religiöse Entwicklung, an Stelle des heiligen Geistes,
der aus den Propheten redet, die religiöse Genialität, an Stelle des
Wunders das Naturgesetz, kurz, an Stelle Gottes der Mensch und an



— 107 —

Stelle des übernatürlichen Gottesreiches eine geistdurchstrahlte,
geistbelebte Welt.

Wir wollen nicht Unrecht tun und nicht zu rasch urteilen. Diese
ganze geistige Bewegung hat gewiß ihre Notwendigkeit und ihren
Segen gehabt. Sie hat die Welt von allerlei Düsternis und Wahn
befreit, hat auch die heilige Geschichte lebendiger, im besten Sinne
menschlicher gemacht. Aber bei aller Anerkennung dieser Tatsache
müssen wir uns doch darüber klar sein, wohin dieser Weg uns zuletzt
geführt hat. Was ist aus der Natur geworden? Eine alles
verschlingende Maschinerie. Was aus der Geschichte? Eine ins Ziellose
gehende Kulturentwicklung. Was aus Gott? Ein letztes Wort für
das Bestehende. Was ans Jesus? Ein religiöser Heros der
Vergangenheit. Was aus dem Reich Gottes? Ein verklärender Schimmer
über der blassen Kulturentwicklung. Was aus der Bibel? Ein Buch
voll wuchernden Mythus.

Wir müssen uns klar sein, daß dieses Denken mit der Aufhebung
Christi endet. Denn es hebt die übernatürliche Welt auf. Das eigenartig

christliche Denken ist anders geartet. Es rechnet mit einem Gott,
der Macht hat über die Welt, der sie schaffend verändern kann, der
nicht eingesperrt ist in die sogenannten Gesetze der Welt, sondern sich

in freien Taten kundtut. Es rechnet mit Wirklichkeiten, die über die
uns geläufigen Weltwirklichkeiten hinausrcichen, es kennt eine besondere
Welt, die ihre besonderen Ordnungen und Erscheinungsformen hat, es

weiß von Möglichkeiten, die dem Weltverstand als Unsinn erscheinen.
Sein Reich Gottes hat selbständige Art uud Kraft. Es ist nicht bloß
ein dünner erbaulicher Anhang des Weltwesens, es hat eigene Existenz
und Macht. Sein Christus ist nicht bloß ein großer Mensch, sondern
das Licht und Leben Gottes in Menschengestalt, „der Weg, die Wahrheit

und das Leben," das Unbedingte, das die Welt richtet und rettet,
das A und O, der Anfang und das Ende der wahren Gefchichte.
Nicht eine religiöse Entwicklung kennt es, fondern eine Geschichte des

wirklichen Offenbarwerdens Gottes unter den Menschen. Nicht auf
Religion kommt es ihm an, sondern auf Gottes Wirklichkeit. Nicht
glaubt es an eine endlose Entwicklung, sondern an ein Hindrängen
der Geschichte auf letzte Entscheidungen und an einen Christus, der
lebendig durch die Geschichte schreitet und in diesen Entscheidungen mit
Macht und Klarheit hervortreten wird als das Ende der Wege Gottes.

Was ist von dieser Welt unter den Händen der modernen
Theologie übrig geblieben? Sie ist verschwunden. Wir haben uns
allerdings lange freundlichen Täuschungen hingegeben. Wir haben
geglaubt, Stück für Stück vvn der übernatürlichen Welt, worin das
Chriftentum sein Leben hatte, aufgeben oder gegen ein „natürliches"
Ersatzstück umtauschen zu dürfen und immer noch genug übrig zu
behalten, ja sogar durch solches Aufgeben falschen Reichtums reicher zu
werden. Es foll auch gar nicht geleugnet werden, daß dies in gewiffem
Sinn auch der Fall war. Religiöser Fortschritt vollzieht sich immer



- 108 -
durch Vereinfachung, durch Sammlung auf das Wesentliche, er führt
durch scheinbare Verarmung zur Bereicherung. Aber doch nur dann,
wenn die übernatürliche Welt festgehalten wird, sei's auch mit neuen
geistigen Mitteln, anf freiere und einfachere Weise. Wie aber, wenn
diese Welt sich auflöst? Wenn eine Theologie kommt, die das Paradoxe
ins Banale auflöst und das eigentlich Umwälzende des Evangeliums
auf „historischem" Wege beseitigt, es zeitgeschichtlich „erklärt" und
damit unwirksam macht? Wie, wenn eine Theolvgie kommt, die Christus
aus der Verkörperung des Unbedingten zu einer Gestalt verwandelt,
die in die geschichtlichen Relativitäten gebannt ist und mit ihr vergeht?
Wie, wenn eine Theologie kommt, die mit in E. W. aus dem
Evangelium von Christus und seinem Reiche alles streicht, was den
Maßstäben unserer „Kultur" uicht entspricht, alles, was unsere gegebene
Welt wesentlich überragt? Dann haben wir wieder Abfall von Christus
und zwar diesmal Abfall im Denken. Dann steht am Ende das
Nichts. Ein folgerichtiges Denken und mehr noch ein klares Empfinden
wird es deutlich erkennen.

Bor diesem Nichts sind wir heute mit unserem Durchschnittsdenken,

besonders dem nnserer Theologie, angelangt. Wir sind mit
unserem Latein zu Ende. Es ist unbegreiflich, wie Viele fortwirtschaften,

ohne von der durchdringenden Schärfe dieser Erkenntnis
erschüttert zu werden. Sie leben von Brocken, die übrig geblieben sind,
sie schreiten auf einer dünnen Decke, die jeden Augenblick einbrechen kann.

Es gibt nur ein Entweder-Oder: Entweder ist Christus nicht
die Wahrheit, oder unser Denken muß umkehren.

3. Wir haben aber auch das eigenartige christliche Leben
verloren.

Es ist wohl von vornherein anzunehmen, daß bei einer solchen

Entfernung von Christus auf dem Gebiete der praktischen Gesamt-
Orientierung und des christlichen Denkens das eigenartig christliche
Leben nicht gedeihen konnte. Es mußte ja der Atmosphäre und des

Erdreiches entbehren, worin allein es sich hätte entfalten können.
Tatsächlich ist denn auch hier eine erschreckende Entfernung von

Christus eingetreten. Wir können, was hier geschehen ist, wieder mit
den Ausdrücken bezeichnen, die sich uns auch schon bisher aufgedrängt
haben: Verweltlichung nnd Entseelung.

Das wahrhaft christliche Leben muß sich entsprechend dem
Grundcharakter des echten Christentums aus übernatürlichen Quellen nähren
und in übernatürlichen Wirkungen äußern. Es gehören dazu wohl
vor allem: Glauben und Liebe, Glauben an eine übernatürliche Welt
und übernatürliche Liebe.

An beiden sind mir zuletzt grenzenlos arm geworden.
Der Glaube an Kräfte einer höheren Welt hat dem Glauben

an die Kräfte diefer Welt Platz gemacht. Wie die Seele der
Geschlechter, die die Luft dieser letzten Jahrhunderte geatmet haben, traten
nach und nach an Stelle des Bildes Christi, der am Kreuze sterbenden



— 109 -

Liebe, die dvch starker ist als die Welt, eine Reihe vvn gransamen
Götzen, Da kam zuerst in der änheren Pvlitik der Machiavellismus,
der sich in der nenesten Zeit als „Realpvlitik" einen gewissen idealen
Schimmer zulegte, damit der Glaube an den Götzen der reinen
Gemalt, der Verzicht auf Christus im Verhältnis der Völker zu einander.
Es kam im Wirtschaftsleben der Kapitalismus, dies Prinzip der
gegenseitigen Ausbentnng, ivieder cin Verzicht ans Christus in einer zentralen
Angelegenheit der Menschen, und dafür das Bekenntnis znm Götzen
Egoismus. Es kam in der Natur- uud Geschichtsbetrachtung der
Darwinismus, der Glaube an den Krieg als treibende Kraft aller
Eutmicklung, den Götzen des Blutes. Immer tiefer drang dieser
dreifache und doch eine Glaube in die Seelen ein nnd gestaltete dic
Verhältnisse.

Davor mußte die Liebe weichen; denn die Liebe stammt ans
dem Glauben — zum miudesteu kauu sie nicht leben ohne einen ihr
entsprechenden Glauben. Wenn nun der Glaube sich vvn Christus ab
den Götzen zuwendete, wie hatte die echte christliche Liebe bestehen
können? Es mußte eine andere Liebe aufkommen, die Liebe zn dcr
Welt, die durch jene Götzen vertreten war: Liebe zum Geld, zur
Sinnlichkeit, zu sich selbst, vielleicht zur Familie, zum Volk. Diesc Liebe

mußte mächtig anschmcllen. Sie mußte etwas vom Feuer des

Unbedingten annehmen, mußte Religion iverdcn. Sv bekamen wir jene
maßlosen Steigerungen des Mammvnismus. der geschlechtlichen
Sinnlichkeit, des Egvismns, des Patriotismus, die zuletzt im Weltkrieg ihre
Auslösung gefunden haben.

Der echt christliche Glaube ist in einer andern Welt verankert
und fo auch die echt christliche Liebe. Sie wendet sich einer andern
Art vvn Wirklichkeit zu. Sie reicht über den natürlichen Trieb, die

natürliche Antipathie und Sympathie hinaus. Sie ist nniversalistisch.
Die grenzenlose Armut au dieser Liebe, iu die wir geratcu sind,
vffenbart nns der Weltkrieg. Nicht daß es keine solche Liebe unter
uns gäbe oder gegeben hätte, aber sie ist eine vereinzelte Erscheinung,
sie ist nicht die uns umgebende Atmosphäre, sie ist keine Weltmacht,
wie sie cs iu einigen großen Zeiten der christlichen Geschichte gewesen
ist. Gcradc in dieser Beziehung erscheint uns jn hente die Welt Christi
vft fast als ein Märchen. Vvn dieser Äeite gesehen erscheint der

Weltkrieg vielleicht am allergreulichsteu als Zeichcn des Abfalls vvn
Christus.

Aber wir sind überhaupt seelisch arm gewvrdcn in einer Welt
des Mechanismus, der Hetze, des wilden Kampfes. Wir müssen von
vielem, was mittelalterliche Seelen empfanden, sagen, daß wir zn
feelenschwach sind, um cs zu fassen. Indem wir uns an gewisse groben
Oberflächenwahrheiten der Wclt verkauften, ist uns vieles von den

höchsten Wahrheiten des Christentums fremd vder halbfremd geworden.
Wir sind auf falschen Wegen weit, weit davon abgerückt — in einen

grvßen Abfall.



— 110 —

Die Folge dieses Abfalls ist der Weltkrieg. Darin aber stürzt
nun auch diese Welt des Abfalls, diese Welt, die sich Christus entgegenstellte,

zusammen. Das stellt sich dvch wvhl für jeden, der mit jeuen
großen Gedanken über Ziel und Verlauf der Geschichte im Herzen, die
mit dem Christusglauben verbunden sind, in dieses Geschehen hinausschaut,

als der tiefste Sinn der ganzen Katastrophe dar. Sie ist das
Schlußwort einer bestimmten Entwicklungsstufe des Reiches Gottes.
Der Kampf zwischen diesem und dem Weltreich hat zu dieser äußersten
Spannung geführt. Mitten im vermeintlichen Siege bricht das Gegenreich

zusammen und das Reich Christi steigt auf, in neuer Gestalt, zu
neuer Macht und Herrlichkeit. Dem Abfall folgt die Rückkehr zu Christus.

Auch ste ist nicht unvorbereitet. Es haben in der Entwicklung,
die zum Abfall führte, auch Kräfte gewaltet, die umgekehrt Christus
zutreiben. Wie wir mehrfach betont haben, mußte ja das alte christliche

System zerfallen. Die Kirchenform des Reiches Gottes hat ihre
Zeit gehabt. Dieses mußte sich in größerer Freiheit entfalten und
mit einem ebenfalls iu dieser Freiheit sich entfaltenden Weltreich den
Kampf aufnehmen. Jn all dem heißen Schaffen, all der heftigen
Gärung der Jahrhunderte, die zuletzt dem Abfall zutrieben, ist auch
eine Linie erkennbar, wo die neue Gestalt des Reiches Christi sich

heranbildete. Das religiöse Denken hat, mit der Philosophie im Bunde,
darnach gerungen, die neue Gestalt der Welt, die aus dem Zusammenbruch

des alten Denkens aufgestiegen war, mit dem Gvttes- und
Christusglauben zusammenzudenken, beide zu einer tiefen und großen
Einheit zu verbinden, und sie hat es nicht ohne mächtigen Erfolg
getan. Das neue Denken erwies sich in manchen Punkten geeigneter
als das alte, Christus zu fassen, und die neue Wissenschaft und
Philosophie, die außerhalb der Kirche erwuchs, war doch nicht ohne Gott,
ohne Christus. Der sittliche Geist des Christentums, der Leitung der
Kirche entronnen, machte sich auf, die zunächst gottlos, christusfrei
gewordene Welt in Freiheit für Gott und Christus zu erobern. Jn
vielen heißen und ruhmvollen Feldzügen errang er herrliche Siege.
Er setzte eine Sittlichkeit durch, die nicht anders kann, als mit
Grundgedanken des Christentums zu rechnen, besonders mit dem von ihm
in die Welt gebrachten von dem unendlichen Wert der Seele, oder,
wie wir sagen, dem unbedingten Wert des persönlichen Lebens. Er
versuchte das zerfallene Völkerleben durch umfassende sittliche Ideen
zu einigen und ließ über ihm den Gedanken eines Völkerrechtes
aufleuchten, das doch wenigstens eine Erinnerung an ein über der
Gewalt liegendes Reich ist.' Er hat nie ganz aufgehört, den Krieg zu
bekämpfen. Er hat den Staat aus dem Gewaltstaat in den Rechtsstaat

und Wohlfahrtsstaat überzuführen versucht. Er hat im Familienleben

echt christliche Ideale mit Hartnäckigkeit vertreten und davon
nicht abgelassen. Er hat dem Kapitalismus den Sozialismus entgegengestellt.

Er hat überhaupt, nachdem er iu mannigfachster Gestalt
gegen alle Art von Elend die helfende und rettende Liebe Christi in



— Ill —

Gestalt von Einzelpersonen nnd Einzelbestrebungen aufgeboten hatte,
als neuerwachtes soziales Gewissen nnd Solidaritätsgefühl die ganze
Gesellschaft wieder mit Liebe zu durchdringen und dnrch Liebe zu
erlösen versucht. Dabei hat er in der Tiefe eine nene Welt geschaffen,
die freilich noch von winterlicher Kälte bedeckt, aber bereit ist,
hervorzubrechen, wenn die Frühlingsstürme brausen und die Frühlingssonne
scheint und ein Auferstehungsruf dnrch die Welt geht. Es ist darum
eine notwendige Ergänzung zu dem, was wir über den tiefsten Sinn
der Weltkatastrophe gesagt haben — freilich eine paradoxe und Vielen
anstößige Behauptung — wenn wir sagen, daß es gerade das stille
Drängen dieses neuen Lebens gewesen sei, was die Katastrophe erzeugt
habe, daß also in diesem Sinne Christus ihr Urheber sei, indem sein
Stoß eine Welt in Trümmer warf, die seinem Reiche im Wege stand.

Jedenfalls gilt, daß unsere Rettung und Hoffnung in diesem
Reiche besteht. Der Weg zu ihm kann selbstverständlich nur durch
eine Umkehr gefunden werden. Wir werden, besser gesagt, auf
denselben Wegen zu ihm vordringen müssen, auf denen wir von ihm
abgefallen sind, aber in der entgegengesetzten Richtung.

Wir werden also zuerst und vor allem das Reich Christi wieder

gegen und über das Weltreich setzen und zwar einmal als ein
wirkliches Reich und sodann als ein übernatürliches, das heißt: ein über
die bloß natürlichen und weltlichen Ordnungen hinausgehendes, Christus
muß zuerst kommen; wer überhaupt zu ihm gehören will, der muß
ihm zuerst und wesentlich gehören. Es wird gewaltig der Ruf
erwachen: „Niemand kann zweien Herren dienen; ihr könnt nicht Christus
dienen und dem Fürsten dieser Welt."

Das wird eine große Umwälzung bedeuten, eine völlige Umkehr

un g der Denkweise, die in den letzten Jahrhunderten zur Herrschaft

gelangt ist und uns dahin gebracht hat, wo wir jetzt stehen,
Sie bestand, wie wir uns erinnern, darin, daß das Reich Christi
allmählich nur noch ein Anhang des Weltreiches wurde. Man war
zuerst Gatte, Berufsmensch, Bürger und da«n, oft in weitem Abstand,
auch noch Christ, soweit dafür noch Raum blieb in der Herberge. Hier
also muß die völlige Wendung einsetzen: Christus zuerst oder überhaupt
nicht. Dieses Entweder-Oder muß die Losung sein, die uns in
den großen Kampf führen soll, der entscheidet, ob Er Wahrheit sei

oder nicht, ob Er recht habe oder die Welt.
Diese Umkehrung schließt ein, daß die Welt ihr Recht auch

bekommen soll. Die Natur soll ja nicht vernichtet, sondern erlöst
werden. Dabei soll auch dem Gesetz des Wachstums im Reiche
Gottes in Ehrfurcht sein volles Recht gewahrt bleiben. Es handelt
sich nicht darum, die Familie aufzuheben, davon ist natürlich nicht die
Rede. Es handelt sich aber auch nicht darum, den Staat einfach
abzubrechen, die Rechtsordnung zu beseitigen. Es handelt sich sogar
nicht darum, sozusagen dogmatisch alle Anwendungen von Gewalt
abzutun. Diese Dinge mögen noch aus allerlei Gründen, auf der



Oberfläche liegenden vder sehr tief verborgenen, ein Recht haben,
vielleicht für lange. Es kann mit der Revolution, die durch Christus im
Prinzip gesetzt ist, sehr wohl eine Evvlution in praxi verbunden sein.
Darüber braucht grundsätzlich kein Streit zu walten. Notwendig scheint
uns nur — und das kann allein der Streitpunkt sein — die völlige
Umkehrung der Orientierung. Mögen Staat, Recht, Gewalt
noch fo viel, vorläufiges Recht haben, das, worauf es uns ankommen
muß, ist das Reich Christi, das Reich der Freiheit und Liebe der Söhne
Gottes. Wir mögen Staat, Recht, Gewalt an ihrem Orte gelten lassen,
also dem Kaiser geben, was des Kaisers ist, wir mögen ihnen sogar
in diesem Sinne unsere Hilfe angedeihen laffen, unsere Arbeit widmen,
aber das Wesentliche, unser eigentliches Ziel, ist ein neues Reich,
das Reich, wo Gewalt und Zwang aufhören und Geist und Gnade
herrscht, eben das Reich Christi. Nicht der Staatsbürger ist unfer
Ideal, fondern der Gottesreichsbürger. An dieser Stelle haben
wir Posto zu fassen, hier fest zu werden, von hier aus der Welt zu
helfen. Und wenn die Weltmächte zeitweilig mit ihren Ansprüchen alles

zu verschlingen drohen, dann müssen wir erst recht, und dann vielleicht
in schroffer Einseitigkeit, das höhere Leben vertreten, Christus
vertreten. Immer aber und überall müssen wir das Uebernatürliche
gegen die Tyrannei der natürlichen Bindungen geltend machen, Das
Familienleben ist gut und soll durch Christus erhöht und erlöst werden
— gerade darum aber ist es nötig, daß es ein Höheres gab als das
Familienleben, und daß wir über ihm stehen und Christus mehr
lieben als Vater und Mutter. Das Volkstum ist gut und soll durch
Christus erhöht und erlöst werden — gerade darum ist nötig, daß
es etwas Höheres gebe als das Volkstum, daß wir über ihm
stehen und Christus mehr lieben als das Vaterland. Die Welt ist,
insofern sie Gottes Schöpfung ist, gut und soll durch Christus erhöht
und beseligt werden, aber gerade 'darum ist nötig, daß es etwas
Höheres gebe als die Welt, daß wir über ihr stehen und Christus
mehr lieben als die Welt. Wenn das Reich Christi Nebensache wird
und die Welt die Hauptsache, dann geht die Welt zugrunde, sie wird
gerettet, wenn das Verhältnis umgekehrt wird. Das ist die Grund-
paradoxie des Lebens.

Wir müssen zum Zweiten wieder das eigentliche christliche D e n k en
zurückgewinnen. Zurückgewinnen? Vielleicht ist besser zu sagen: neu
gewinnen. Denn noch einmal: es handelt sich nicht um irgendwelche
reaktionäre Absichten. Im Gegenteil: nur im Vorwärtsdringen werden
wir dieses Bessere ergreifen können, allerdings bei ernstlicher Beachtung
vergangener Erkenntnisformen.

Es ist gerade das neue Leben, das schon seit einiger Zeit
aus diefer Spur geht. Die sogenannte naturwissenschaftliche
Weltanschauung ist ein Bau, der mächtige Risse zeigt und dem Ein--
stürze nahe ist. Die gründlicheren Geister gerade unter den
wissenschaftlichen Denkern wenden sich mit Unwillen von der Meinung



— 115 —

ab, als ob durch Worte wie „Natur", „Naturgesetz", „Entwicklung"
etwas über den letzten Grund und Sinn der Wirklichkeit gesagt sei.

Scharfe Augen können vielleicht schon jetzt erkennen, wie aus dem.
Zerfall dieses scheinbar für die Ewigkeit gefügten „modernen"
Weltbildes ein neues auftaucht, das dem echten christlichen Glauben
und Hoffen ungleich besser entspricht. Diejenige Philosophie der
Gegenwart, die trotz allen Verkleinerungsversuchen doch den
Anspruch machen darf, die der Zukunft zu sein und dem Denken
unabsehbare neue Aussichten zu öffnen, kann man geradezu eiue
Philosophie des Glaubens an einen lebendigen Gott nennen. Es
zeigt sich allerorten wieder die Lust und Notwendigkeit, die Materie
aus dem Geist, das Tote aus dem Lebendigen, die Teile ans dem

Ganzen, die Notwendigkeit ans der Freiheit, die Welt aus Gott
zu erklären, statt umgekehrt. Au Stelle einer Betmchtnng von
unten her tritt wieder eine Betrachtung von oben her. Allenthalben

bricht die Erkenntnis dnrch von der Oberflächlichkeit vieler
Urteile und Denkformen, die uns lange selbstverständlich schienen,
allenthalben erwacht ein neuer Sinn für die Tiefen der Wirklichkeit.
Das alles muß einer bessern Erfassung der Wahrheit Christi zu
Nutzen kommen. Schon dämmert sie von ferne auf. Schon fangen
wir an, zu verstehen, daß das Unbedingte wirklich iu die Geschichte
eingehen kann. Schon tritt an die Stelle der Entwicklung der
Religion wieder die Offenbarung Gottes, an die Stelle der

Religion Gott imd an die Stelle der religiösen Psychologie das
Sucheu Gottes, Schon begreifen wir Keffer das Walten eines
lebendigen Gottes in der Geschichte, Wir fangen an zu verstehen,
daß die Welt dort noch nicht zu Ende ist, wo unsere DenkwerZ-

zeuge vorläufig versagen. Die Möglichkeit einer Welt, die sich

über der uns geläufigen Welt erhöbe und auch da und dort mit
gewissen Aeußerungen in sie hineinträte, wird auch Menschen von
freiestem Geiste verständlich. Was der Christus ist und was eine
Geschichte, die unter seinem Zeichen steht, wird da und dort wieder
klar. Stück für Stück erwachen in dieser Zeit des furchtbaren
Erdbebens alte, halb erstorbene Grundwahrheiten des Christentums.
Es naht eine große Auferstehung Christi auch im Denken!

Deutlicher wird Vielen sein, daß das eigentlich christliche Leben
sich aus der ' Entartung und Erstorbenheit wieder erhebt. Man darf
ja mit Zuversicht sagen, daß mitten im Zusammenbruch des

^Christentums" die Sache Jesu einen Ernst und eine Wichtigkeit
gewonnen hat und auf eine Weise in den Mittelpunkt alles Denkens
gerückt ist, wie noch nie, seit dem Kreuz auf Golgatha und dem

Ostermorgen, ja vielleicht überhaupt noch nie. Das'ist ein großer
Trost, ein Trost, der schon allein genügt, uns mitten in den
Schrecken diefes Weltunterganges immer wieder zuversichtlich zu
stimmen, ja, hoch ausatmen zu lassen vor Freude ob dem
göttlichen Kind, das aus diesen Geburtswehen erstehen wird. Jetzt



— 114 —

ist jede lebendige Seele vor die Frage gestellt, was von beiden
gelten soll: die Welt der Gewalt und des Hasses, die Welt des

Tieres, die Welt des Krieges und Höllenwcsens oder die Welt
Jesu, die Welt der Liebe unb Freiheit, die Welt des Menschen,
die Himmelswclt ans Erden, Noch nie ist das neue Testament so
die Chronik der Tagesereignisse gewesen. Die Götzen, die sich an
Stelle Christi gesetzt hatten, sind erblaßt, sie wanken auf ihren
Altären. Erschüttert ist der Glaube an die Gewalt. Wie wir
schon lange nicht mehr an den Darwinismus glauben, insofern er
das letzte Wort der Erklärung für die Entwicklung dcr Natur sein
wollte, und dic „gegenseitige Hilfe" dafür als mindestens so wichtig
erachten wie den „Kampf ums Dasein", so glauben ivir auch nicht
mehr an die Realpolitik und nicht mehr an die Notwendigkeit,
das wirtschaftliche Leben auf das Spiel der verschiedenen Egoismen
zu grüilden. Einige mögen freilich tun, als ob sie mehr als je davon
glaubten, aber es ist kein froher Glaube mehr, sondern ein Glaube
der Verzweiflung. Wer noch ail Licht und Hoffnung glaubt, wendet
sich von den Götzen ab und Gott zu, dem Gott, der in Christus
uns begegnet.

Aber in dcn Schmerzen und Freuden der Umkehr merken
wir erst recht, wie weit wir auf den falschen Weg gekommen sind,
und wie weit der Weg ist, den wir nach der andern Richtung
zu gehen haben. Wir sind arni geworden, sehr arm, nrnr^ an
Glaubeu, arm an Liebe, arm an Seele, arm an Gott,, arm an
wahrer Menschlichkeit, arm an Christus. Langsam werden wir wieder
in die Wahrheit hineinwachsen müssen, immerfort neue Armnt,
aber auch neue Wahrheit entdeckend, nach und nach erstarkend,
nach und nach den Weg des Lebens deutlicher sehend. Wir werden
eine falsche Kultur bis auf den Grund abbauen, werden überall
an Stelle dcr Technik die Seele, an Stelle dcr Sache den Menfchen
setzen. Wir werden nach und nach jene Quellen aufgraben, aus denen
ein Leben gelebt werden kann, das über die Natur hinausliegt, von
dem her die Wunder jenes Glaubens und jener Liebe getan werden
können, von denen allein eine wahre Menschenwelt lebt. Wir iverdcn
Christus wieder finden, neu finden, und in ihm die Wiedergeburt
der Welt.

Inzwischen — sagen wir es noch einmal! — sind wir arm.
Wir müssen diesen Sachverhalt mit aller Schärfe festhalten. Noch
ist Vorfrühling. Noch ist im Walde kein frisches Grün. Noch
heult bloß dcr Sturm über das Land. Noch fehlt die Kraft, dich
die neue Welt geboren werde. Noch ist Wartezeit, Wir müssen
zunächst unsere Armut recht ergründen, sie durchleben, durchleideu,
all ihr Elend empfinden. Noch muß falscher Reichtum weg. Noch
fehlt uns der Geist, der das Reich Christi den Menschen als
kraftvolle Wirklichkeit hinstellt, vor der jede andere erblaßt. Noch
fehlt uns jene neue strahlende Erkenntnis Christi, die wir nötig



— 115 -
haben, wenn wir weiter leben, neues Leben gewinnen sollen. Noch
rinnen die Quellen nicht, in denen ein neuer Frühling des frommen
Lebens erblühen soll. Wir warten uus Offenbarung. Nur
sie kann uns weiter helfen, nicht unser Grüblen und Suchen, am
wenigsten unsere Gelehrsamkeit, Es muß uns neues Licht
geschenkt werden, Gottes Herz muß sich wieder auftun über der
Welt mit ueuer Ausgießung seiner Wahrheit; souft gehen wir in
Finsternis verloren.

So ist es die Zeit des Suchens Christi, Darin besteht
vorläufig zum guten Teil unsere Rückkehr zu, ihm. Es ist die Zeit
der Entbehrung. Und doch spüren wir, daß diese Armut auch selig
ist, seliger als ein gewisser Reichtum, Uns leuchtet in der Seele
die Verheißung, daß den „geistlich Armen" das Himmelreich gehört.
Wir sind nicht bloß im Suchen, wir haben auch schou gefunden,
finden stetsfort. Wir wandeln zwar noch nicht in der Sonne,
aber wir grüßen mit der Seele den Morgen. Gewiß ist das
Dunkel tief, nnd es kann eine Zeitlang noch tiefer werden, aber
das Dunkel ist am tiefsten kurz bevor der Tag aubricht. Die Not
ist, furchtbar, aber wo die Not am größten ist, da ist Gott am
nächsten. Sie war am größten in Gethsemane und auf Golgatha,
aber da war auch der Ostermorgeu nahe. L. Ragaz.

(Fortsetzung folgt,)

ver Sieg. Oer Sie Veit üverwinclet.
Me llleivnacvtsmesse i?,b.

FF »ieder sammeln sich an diesem Weihnachtsmvrgen die Christen
der Erde an der Krippe in Bethlehem, wv sie iu der hatten
Gestalt eines Kindes die Ideen anbeten, denen diese Christen

— in den kämpfenden wie in den nichtkämpfenden Ländern — während
der letzten Jahre in Gedanken, Wvrten und Tateu von Weihnachten

zu Weihnachten untreu gewesen sind. Das Weihnachtslicht erreicht
nur schwach diejenigen, die so im dunklen Lande wohnen. Wieder
fühlen wir mit großem Schmerz den Gegensatz zwischen den Wirklichkeiten

der Erde und der Hoffnung der Weihnachten, daß den Völkern
das Joch ihrer Bürden zerbrochen werden soll. Schwach ist'der Glande,
mit welchem unsere Lippen die Worte nachsagen, daß aller Krieg mit
Sturm und blutigem Kleide von Feuer verzehrt werdeu soll. Nur
wenige wagen auf die Herrschaft zu hoffen, die groß iverdeu soll uud
deren Frieden kein Ende. Die Menschen, die sich jetzt in'Kirchen^nnd
Bethäusern sammeln, haben nur geringe Kraft, ihre Herzen zu) erhebcu
bei dem Gruß des Engels vvn der großen Freude, die allen Völkern
widerfahren soll.


	Neue Wege. 2., Die Rückkehr zu Christus

