
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 11 (1917)

Heft: 1

Artikel: Vom Glauben des Alten Testaments

Autor: Gerber, Max

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-134052

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-134052
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 19 —

vom glauben Ses Men Testaments.')
Werte Versammlung!

DUie religiös-sozialen Pfarrer des Kantons Graubünden haben Sie
> > eingeladen, um in einer Reihe zusammenhängender Vorträge

Rechenschaft und Zeugnis von ihrem Glauben vor Ihnen
abzulegen. Die Angriffe, die von-Zeit zu Zeit in den Tages- und Kirchen-
tzlüttern gegen uns erhoben wurden, haben uns zur Genüge gezeigt,
daß die Oeffentlichkeit über unser Wolleu im Unklaren ist, zum Teil
auch im Unklaren gehalten werden sott.

Von der einen Seite wirst man uns vor, wir forderten zur
Dienstverweigerung auf, wir diskreditierten Vaterland und Kirche,
und fuchten die Menschen von ihnen abzubringen, was nm so

merkwürdiger sei, da wir ja gerade im Dienste dieser Kirche stehen, von ihr
unser Brot zu essen bekommen, dieser Kirche, an der wir nichts Gutes
stehen lassen wollen. Wir seien gegen den Staat, nnd förderten alle
diejenigen Bestrebungen, die darauf ausgehen, mit gewaltsamen Mitteln
die bestehenden Zustände zu ändern, predigten insbesondere auch
Antimilitarimus und forderten zu Dienstverweigerung auf, während
es ja gerade jetzt besonders wichtig sei, einzusehen, wieviel wir an
unserer Volksgemeinschaft haben, daß man für sie eintrete mit Gut
und Blut. Zum mindesten bedeute eine solche Betonung des Sozialen
eine Veräußerlichung des Religiösen, das bekanntlich mit dem innern
Menschen und nicht mit dem Fleisch, den äußeren Verhältnissen, zu tun
habe, stehe im Widerspruch mit der Bibel und dem Glauben der
Reformatoren. Es bedeute ein Abrücken vom Wesentlichen des
Evangeliums, wenn wir soziale Forderung nicht nur aufstellen, sondern sie

als etwas gegenwärtig Entscheidendes hinstellen. Man vergleicht uns
deshalb mit den Wiedertäufern, die ebenfalls in gänzlich ungeschichtlicher

Weise, die Bibel in der Hand, alles Bestehende von heute auf
morgen umstürzen und die Welt in ein Gottesreich verwandeln wollten.
Diesem Unterfangen stehe leider nur das im Wege, daß wir eben nicht
mit der unveränderlich bestehenden menschlichen Sündhaftigkeit rechneten.

Auf der andern Seite verwundert man sich weniger über unsern
Sozialismus, hält ihn vielmehr als für einen vernünftigen Menschen
selbstverständlich, aber man weiß nicht recht, was man mit dem Wörtlein
„religiös" vor dem „sozial" machen sott. Warum soll denn der
Sozialismus religiös vertreten werden? Genügt denn die Tatsache der
wachsenden Not nicht, um ihn allein genügend zu^ begründen, um
in den Menschen die Ueberzeugung zu wecken, daß wir in Gemeinschaft
der menschlichen Uebel Herr werden sollen Hat er seinen Siegeszug,
in den auch die hineingerifsen werden, die es nicht wollen, unter einem

Vortrag, gehalten im Volkshaus zu Chur, November 1916. als erster eines
Zyklus von fünf Vortragen religiös-sozialistischer Pfarrer Graubündens.



menschlichen, manchmal sogar religionsfeindlichen Banner angetreten,
warum soll er denn jetzt mit der Religion zusammengekoppelt werden?
Der Sozialismus ist stark geworden ohne sie, er kann auch weiter
wachsen ohne die Religion. Oder vielleicht ist es doch schön, wenn
nun einige Pfarrer, gutmeinend wie sie sind, dazu kommen und
hintendrein, wie es so die Art der Kirche ist, beweisen, daß der
Sozialismus auch mit dem Evangelium zusammenstimme, daß er nicht
nur unser Wille sei, sondern auch noch des Segens Gottes gewiß sein
könne. Ist es nicht vielleicht doch etwas Schönes, so eine nach-
trägliche religiöse Verklärung des Sozialismus, der sonst ein so struppiges,

reglementswidriges irdisches Aussehen hat?
Aber, hören wir wieder von anderer sozialistischer Seite,

vielleicht ist er doch eine Gefahr, dieser religiöse Sozialismus. Jetzt ist
er noch harmlos, aber verbirgt sich hinter ihm nicht das Interesse der
Kirche, jetzt erst von einigen, besonders geförderten Pfarrern eingesehen,

die doch nicht aufzuhaltende Arbeiterbewegung auf ihr unschädliches

Geleise zu bringen, sie kirchlich zu mäßigen? Steht hier nicht
in Gefahr die Reinheit und Wucht der Bewegung, die rein menschlich

begründet sein will?
Auf alle diese Fragen möchten wir denen, die guten Willens

sind, Antwort geben, indem wir in zusammenhängender Weise, den
gemeinsamen Glauben nach seinen hauptsächlichsten Positionen
entfaltend, vvn ihm Zeugnis ablegen wollen. So gut wir es können,
denn ein rechter Glaube ist immer unendlich größer als seine
Bekenner. Deren Bekenntnis muß notwendigerweise „einseitig" sein, weil
jeder eben das in den Mittelpunkt stellt, was gerade ihm das Herz
ergriffen hat. Wir haben kein Dogma und haben kein System,
sondern einen gemeinsamen Glauben. Wir sind Männer von
verschiedener Art und gehen von verschiedenen Ausgangspunkten aus.
Wir stehen in einem lebendigen Erleben drin, in werdenden, sich
erweiternden und sich dann notwendig auch wieder im Einzelnen
verändernden, sich korrigierenden und auswachsender Ueberzeugungen.
Es ist klar, daß wir in Einzelheiten verschieden denken, die Welt
verschieden erleben. Der Grund, auf dem wir stehen, die Sache, die im
Mittelpunkt steht, ist fest und für alle dieselbe: der Glaube an das
kommende Reich Gottes, die auf diese Erde kommende Welt Gottes,
die im prinzipiellen Gegensatz steht zu der Welt, in der wir leben.

Aber es ist keine Verteidigung, die wir uns vorgenommen haben,
wir wollen uns bei niemandem rehabilitieren. Etwas ganz anderes
ist es, dem unsere Vorträge dienen wollen.

Es gibt im dem Leben jedes ringenden Menschen Zeiten, wo er
nicht einfach in feinem bisherigen rüstigen Wirken weitergehen kann,
dessen gewiß, daß er auf dem rechten Wege ist, sondern, wo sich ihm
gebieterisch die Frage aufdrängt: wo stehe ich jetzt, gehe ich recht oder
führt all mein Ringen und Schaffen in der Hauptsache auf ein falsches
Geleise? Es treten ihm Widerstände entgegen, Hemmnisse, die er nicht



— 21 —

überwinden kann mit den bisherigen Kräften und Methoden und er
wird auf die Frage gestoßen: fasse ich mein Leben vielleicht überhaupt
falsch an, fehlen mir die Kräfte, um es auszuführen, oder ist das

ganze Ziel meiner Arbeit vielleicht falsch? Da heißt es aufblicken und
über das Ganze blicken, über das Vergangene und das Zukünftige,
da heißt es, in sich hineinzugehen, zu suchen, zu denken, bis man
wieder seinen gewissen Weg gefunden hat, sei es den alten oder einen
neuen.

Eine solche Zeit ist jetzt für die ganze Welt angebrochen, auch

für uns. Wir haben nun eine Periode hinter uus, voll so gräßlicher
Ereignisse, daß wir sie nicht im Entferntesten für möglich gehalten
hätten, uud dieses mörderische Zerfleischen der Völker will kein Ende
nehmen. Wir glaubten am Anfang, diese Herrschaft der Unvernunft,
der Unmenschlichkeit könne nur kurze Zeit währen; in ein paar
Monaten, nach ein paar Schlachten, werde die Kulturwelt erwachen, den

Irrtum einsehen und umkehren. Wir sehen jetzt aber nicht nnr, daß
dies nicht geschieht, sondern daß immer unmenschlichere Kriegsmethoden
auftauchen, immer noch neue Völker in den Krieg eingreifeu, der-
Drang nach Vernichtung des Gegners immer noch im Wachsen scheint.
Und unser Glaube, daß so nach nnd nach, in schrittweisem Fortschritt,
von Niederem zu Höherem steigend, die Menschheit menschlicheren
Verhältnissen entgegengehe, daß wir so das Gottesreich erreichen
würden mit dem „Schweiße der Edeln", wurde unbarmherzig in
Stücke gerissen. Nicht nur die Roheren, die sowieso Gewalttätigen,
Ungebildeten wurden in diesen Haß hinein gerissen, sondern gerade
auch diejenigen, die wir vorher als unsere Führer, als die leuchtenden
Spitzen von Kunst, Literatur und Wissenschaft bewunderten, geben den

Ton an, wenden ihre reichen Gaben, ihr Wissen, zur Begründung dieses

Hasses sn. Und was das Betrübendste war, die Institutionen und
Männer, deren Aufgabe es war, in der Welt gegenüber allen Haß
das Banner der Liebe aufzupflanzen, gegenüber allem Gegeneinander
die Botschaft der Gemeinschaft zu verkünden und so der in Jesus
Christus gcofsenbarten Liebe zn zeugen, sie waren die ersten, sich in
den Dienst der zerstörenden Mächte zu stellen, Waffen zu segnen, den

Feinden zu fluchen und all ihre Hoffnung auf die Gewalt zu setzeu.

Sie begründeten das, ums die Generalstäbe und Kabinette beschlossen,

mit den reichen Mitteln ihrer Theologie und Geschichtswissenschaft. Eine
Zeitlang konnten wir es für eine Art Krankheit ansehen, verursacht
durch die Ueberrumpelung dnrch den Krieg, die plötzlich, unvorbereitet
hereinbrechende Angst nm das Dasein. Später aber mußten wir
einsehen, daß all das doch tiefer sitzen müsse. Am meisten offenbarte sich

das Gericht über die Kirche in der Tatsache, daß am Anfang des

Krieges Alles seine Hoffnnng auf die Sozialdemokratie setzte, während
man in stiller Uebereinstimmung es als selbstverständlich annahm, daß
die Kirche gegen die satanischen Mächte, die znm Kriege führen,
nichts tut.



— 22 —

Dies alles hätten wir uns immer noch gefallen lassen können,
hätten es entschuldigt mit der Not der Zeit, wenn wir nur einen

Halt und Trost in der Gemeinschaft hätten finden können, in die wir
hineingestellt sind, in der schweizerischen Volksgemeinschaft. Zwar am
Anfang glaubte man, daß unter der Wucht der Ereignisse umso
mächtiger der Wille zur Gemeinschaft, znr gegenseitigen Hilfe wenigstens

in dem Volk, anfangen würde lebendig zn werden, das infolge
seiner Geschichte, seiner Zusammensetzung und feiner ganzen politischen
und wirtschaftlichen Lage anf diese Ideale ganz besonders angewiesen
ist, ja förmlich zu ihnen hingedrängt wird. Nach dcm beschämenden
Banken- und Lebensmittelsturm, dcr auf die Solidarität dcr Eidgenossen
ein so Helles Licht geworfen hatte, sah man, wie die Kirchen sich

füllten wie nie zuvor, und man glaubte, es handle sich da um den
Anfang einer Vertiefung und Verinnerlichung, glaubte, daß die
Menschen sich wieder besinnen anf die ewigen Sterne, die über ihnen
lenchten gerade in der Nacht, und daß sie aus der Gewöhnlichkeit und
dcm Leichtsinn heraustreten und die ewigen Wahrheiten ergreifen, die

standhalten allem Verderben der Welt und cs überwinden. So glaubten
viele, abcr es war ein Irrtum. Es war nur die vorübergehende
Angst: die alten Gewohnheiten und Gemütlichkeiten stellten sich wieder
ein und dcr harte Konkurrenzkampf entbrannte heftiger als vorher,
unter dem Schutze der außergewöhnlichen Zustände, der abgesperrten
Grenzen. Man sah, wie profitiert wurde von diesem Weltbrand, wie
diejenigen, die Waren hatten, begierig die Gelegenheit ergriffen, nm
sie möglichst tener abzusetzen, wie diejenigen, die die notwendigsten
Produkte herstellten, aus diesem Umstand ihren Vorteil zogen, wie
besonders die Arbeiter ihre in jahrzehntelangen Kämpfen erworbenen
Rechte wieder verloren, trotz reduzierten Löhnen oft länger arbeiten
mußten als früher und die steigenden Lebensmittelpreise kaum erschwingen
konnten, während auf der andern Seite die Grenzsperre zu schwunghaftem

Lebensmittelwucher und Zwischenhandel chenutzt wurde und fo
gigantische Kriegsgeminne gemacht wurden, gegen die der Staat nichts
Wesentliches unternahm. Unter dem Schutze einer starken Militärmacht

erhoben sodann alle reaktionären Kräfte mächtig ihr Haupt, um
alle jene freiheitlichen Bestrebungen zu knebeln, die ihnen in Friedenszeiten

so sehr ein Dorn im Auge gewesen waren. Man!sah, wie
hinter diefer Gemeinschaft, Burgfrieden genannt, nichts war. War
schon vorher der Abstand zwischen denen, die an der Sonnenseite des
Lebens sitzen, und denen die nichts haben, groß, so wurde er jetzt noch
größer, das ist die Wirklichkeit, in die wir jetzt hineingestellt sind. Der
Weltkrieg hat uns nicht aufgerüttelt, er hat Viele in Not gebracht,
bedrückt Einzelne auch innerlich, als Ganzes hat er uns nicht geweckt,
hat keine Gemeinschaft aus uns geschaffen. Im großen und ganzen
ist alles beim alten geblieben, ja schlimmer geworden.

Und die Kirche? Hat wenigstens sie protestiert gegen diese

widergöttlichen Gewalten, die wir nie deutlicher am Werke gesehen?



— 23 —

Hat sie wenigstens aufgerichtet mitten im Toben des Kampfes das
Banner einer neuen, in Christus erneuerten, in Liebe und Gerechtigkeit

geeinigten, durch gegenseitige Hilfe wirkenden Menschheit? —
Nein! Die Kirche predigt wie vor dem Krieg den Trost des
Evangeliums für die einzelnen Seelen im Leben und Sterben, geht vorbei
an den widergöttlichen Verhältnissen, streift höchstens gelegentlich
einzelne Erscheinungen mit gemäßigter Mißbilligung, verteidigt zum Teil
den Krieg, segnet zum mindesten die,Waffen des eigenen Volkes,
predigt jenem religiösen Patriotismus, der ja gerade die Völker in
das Verderben hineingeritten hat, und ift mit sich selber nicht übel
zufrieden.

Das ist die Welt, in der wir leben. Wir wenden uns an die,
die mit uns es nicht mehr aushalten in ihr. Wir wenden uns an die
fühlenden Menschen, die folche Zustände nicht nur höchstens mit
Verwunderung und persönlicher Enttäuschung ansehen, sondern mit uns
den Zwiespalt schmerzlich empfinden, denen das gegenwärtige
Zusammenleben der Menschen Frage über Frage entgegenwirft. Wem
es heute wohl ist, oder wenigstens einigermaßen wohl, wenn nur
bald der Friede käme, dem haben wir nichts zn sagen, vorläufig nichts.

Doch halt, da hören wir eine Stimme aus wirklich frommen
Kreisen: was ist das Neues, was wir jetzt erleben? Kannten wir
diesen Zwiespalt, diesen mörderischen Kampf nicht schon lange? Ist
dieser Kampf der Menschen gegeneinander um die Notdurft die neueste
Erfindnng? War er nicht, blutig oder unblutig, schon so lange die
Welt steht? Das ist es ja eben, wovon die christlichen Sänger so

oft als vom Jammertal gesungen haben, aus dem wir uns heraussehnen

nach dem himmlischen Jerusalem. Das. was wir heute sehen,
ist nur, einiger Hüllen entkleidet, das Bild dieser irdischen
unvollkommenen Welt, in der wir schon lange leben. Löse dich los von ihr
mit deinem Herzen, gib ihr dein äußeres Leben, weil du mußt, weil
du nun einmal von Gott in sie hinein gestellt bist zur Prüfung, zur
Läuterung für ein besseres, künftiges unvergängliches Leben. Aber
hänge dein Herz nicht an sie. Genug, wenn du in Christus dessen

versichert bist, daß weder Gegenwärtiges noch Zukünftiges dir die
Gewißheit einer ewigen Welt nehmen kann, die über den Sternen einst
anbrechen wird für alle, die hier unten treu gewesen sind. In allen
Kämpfen der widerstreitenden Interessen, in die du hinein gerissen bist
und denen du eben Rechnung tragen mußt nach Gottes Willen, Mag
dich das eine trösten: du bist dennoch bei Gott, du bist in seinen
Händen und wirst einst den Lohn deiner Treue erfahren. Die Erde
aber laß fahren, setze deine Hoffnung nicht auf sie, 'hilf deinen
Mitmenschen in Werken christlicher Liebe und suche Wunden zn lindern,
wo du kannst, aber mache dir keine vergeblichen Hoffnungen, die dich

nur von neuem an die Erde ketten und dich wegziehen von dem einen,
was Not tut: die Rettung deiner Seele. Dann kannst du ruhig leben,
ohne dich mit überflüssigen Hoffnungen zn beschweren, die doch nur



— 24

mit Enttäuschungen enden müssen. Dann kannst du umsomehr, viel
eher als die Schwärmer, mit nüchternem Sinn das Gute genießen,
das doch auch diese gegenwärtige Erde hat, mehr, als die ewigen
Weltverbesserer sehen, weil sie nur immer an die Zukunft denken.

Sogar der Krieg hat sein Gutes: er führt die Menschen wieder durch
die Not zu Gvtt, er weckt sie aus Weichlichkeit zu Heldenmut und lehrt
sie erst den Frieden schätzen. Kampf ist der Vater aller Dinge. Zum
ewigen Frieden sind wir erst reif jenseits von Raum und Zeit, wenn
Gott uns wieder ins sündlose Paradies zurückgenommen hat.

So hören wir. Und es ist oft eine Stimme von Kraft, die sich

in Krankheit und schwerem Los bemährt hat, und wir wissen es, viel
Wahrheit kann darin stecken. Es ist wahr, wir möchten gern einen
Glauben, der sich schon in der Gegenwart bewährt, nicht nur der

Zukunft dient, der fich auch jetzt bewährt, wo noch keine Aenderung
in absehbarer Zeit in Aussicht steht. Wir sind froh, daß über aller
Nnvollkommenheit unseres persönlichen Erlebens die Gewißheit strahlt,
daß alles Ewige, das in uns angefangen hat, noch einmal zur
Vollendung kommen muß in unbekannten Welten. Und dennoch rebelliert
in uns eine Stimme, die wir nicht zum Verstummen bringen: Ist es

wirklich Gottes Willen, daß die Erde nnr ein Ort der Vorbereitung
für die jenseitige Welt ist? Hat sie keinen Sinn in sich? Sind wir
mit unserer ganzen unverbrauchten Kraft, mit unferen nach Freude
und Leben dürstenden Herzen nur deshalb in sie hineingestellt, um
Geduld zu lernen, um einzusehen, daß es mit ihr nichts ist? Leuchtet
deshalb die Sonne und strahlt so schön über den lachenden Frühling,
den Herbst in seinen Farben, damit wir in ihrem Schein uns bewußt
werden, daß es eine Welt der Vergänglichkeit ist, die sie verklärt,
damit wir lernen, uns nicht von ihren Strahlen blenden zn lassen?

Das sind' die Fragen, die uns nicht zur Ruhe kommen lassen,
die uns nicht mit dem stillen Seelenfrieden aussöhnen, sondern die
stürmisch eine Antwort verlangen. Euch, die ihr mit uns fühlt und
mit uns fragt, zu euch wollen wir heute reden, und wir suchen
Antwort in dem Buch, dessen gewaltigen Geschichten, Verheißungen, Liedern
fchon unsere Jugend gelauscht hat und das die Kirche und unser Herz
das Wort Gottes nennt^ trotz aller Einwände, die uns mittlerweile
gekommen sein mögen. Wir lesen es nicht, um es wissenschaftlich zu
erforschen oder um uns an seinen einzelnen Schönheiten zu erfreuen,
fondern wir wollen Antwort auf die Frage, die unser Herz bewegt
und die lautet: Was ist der Sinn dieser Erde und was ist
der Sinn dieses Menschenlebens? Wozu ist die Menschheit

da, und wozu bin ich, bist du da? Gibt uns dasBuch
des Alten Bundes, das Alte Testament, dieselbe Antwort

wie unsere Frömmigkeit? Verweist es nns auch auf
den Himmel?

Das ist eine schwierige Frage! Wir hören den Einwand: Du
redest vom Alten Testament wie vvn einer Einheit, einem Ganzen,



— 25 -
und es enthält doch die größten Gegensätze, die man sich denken kann.
Wie kann man den Propheten Jesaja und den^Prediger Salomo
zusammenbringen? Neben massiven, fast abergläubischen Gottesvorstellungen

finden wir die frciesten und geistigsten, neben den engen Opfer-
Vorschriften die reine Menschlichkeit anderer Gebote. Können wir
angesichts solcher Gegensätze von einem Ganzen reden? Und dennoch
müssen wir sagen: cs ist ein Ganzes. Gesetz und Propheten, um
diese Gegensätze zusammenzufassen, sind wirklich, wie Jesus und die
ersten Christen es angeschaut haben, ein Ganzes, nicht ein Ganzes,
wo alles auf gleicher Höhe steht, aber es geht Ein schaffendes Prinzip,
eine Geschichte, ein Erleben von Anfang an durch alles hindurch. Eine
Hauptsache ist da, die stch auf die verschiedenste Weise äußert. Darum
reden wir vom Alten Testament als von einem Ganzen. Und da ist
cs nun das Erste, was wir mit Stauneu entdecken; wir treten
hier in eine ganz andere Welt als die nns gewohnte. Dies wird
uns klar, wenn wir an ein Schulkind im Religionsunterricht die

Frage stellen: warum müssen wir auf dieser Erde das Gute tun?
Die Antwort darauf wird meistens lauten: damit wir in den Himmel
kommen. Das ist ein Anzeichen davon, daß eine Anschauung im christlichen

Volke so selbstverständlich herrscht, daß man sie schon den kleinen
Kindern einimpft, nämlich: der tiefste Beweggrnnd, das Gute zu tun,
ist, daß wir nns für den Himmel würdig vorbereiten. Treten wir in
die Welt des Alten Testamentes, sv sehen wir-in erster Linie einmal,
daß die Vorstellung von einem ewigen, unvergänglichen Leben nach
dem Tode keine Rolle darin spielt. Die verschiedensten religiösen
Vorstellungen begegnen nns da deutlich vder angedeutet, aber^gerade bei
den grvßen Männern, an denen sich unser Glauben'^ orientiert,? bei
einem Mose, Elias, Jesaja. Jeremia z. B. fehlt entweder die Vurstcllung
von einenl ewigen Leben überhaupt odcr hat gar keine Wichtigkeit für
ihr Glanben und Hoffen. Erst als die jüdische Religion anfing/ zn
erlahmen nnd zu verknöchern, als keine Hoffnung auf die Erfüllung
der Verheißung für das ganze Volk bestand, begann'die'Hoffnung^auf
ein ewiges Leben des Einzelnen darin eine Rollelzu spielen. In den
klassischen Zeiten dagegen, bei den grvßen Gottesmännern, ist jder
Glaube an ein zukünftiges Leben der Strafe nnd Belohnung
überhaupt nicht vvn Bedeutung. Das ist etwas? sehr sonderbares, aber
wenn wir weiter gehen ins Neue Testament, dann ' sehen wir:/uuch
dort spielt das Jenseits, der Himmel, eine merkwürdig schwankende
und nebensächliche Rolle. Es wird zwar die selbstverständliche
Voraussetzung gemacht, daß nie mehr erlöschen^ kann,Z was in seinem
Menschen an ewigen Leben erwacht ist. Aber diese Vorstellung ist
nicht Mittelpunkt des Glaubens, wie heute, sondern Nebensache. Es
ist für uns heiltige Christen eigentlich svnderbar: Jesus redet nicht viel
davon, mehr gelegentlich im Vorbeigehen, z. B. in einem Gleichnis; auch
der Apostel Paulus gibt uns so wenig Auskunft über die uns doch so

wichtige Frage, wie mir uns das Leben nach dem Tode vorzustellen haben.



— 26 —

Werden mir nach dem Tode schlafen bis ans Ende der Tage?
Oder werden wir ins Paradies erhoben? Wir wissen eigentlich nichts
rechtes darüber, wie sich Jesus und Paulus das gedacht haben, und
im Alten Testament steht noch weniger darüber. Man kann nicht
einfach sagen, daß das zn dem Vergänglichen des Alten Testamentes
gehöre, zu den Mängeln, die der alte Bund eben noch gegenüber dem

neuen habe. Das Denken an ein unsterbliches Leben hätte dem israelitischen

Volke sehr nahe gelegen durch die Berührung mit andern
Völkern, von denen es ja sonst die mannigfachen religiösen Vorstellungen

übernommen hat. Die Babylonier z. B. Hattert sehr ausgeprägte

Unsterblichkeitsvorstellungen, und vor allem die Religivn der

Aegypter lebte und webte in solchen Hoffnungen; bis ins Einzelne
ausgebaute Vorstellungen darüber waren da vorhanden. Der Un-
sterblichkeitsglanbe war das Zentrum der gauzeu Religivn und sein

gewaltiges Zeugnis sehen wir hente noch in den Pyramiden vor uns.
Man sollte glauben, den Israeliten in Aegypten, insbesondere dem

Moses müsse dieser Glaube nicht fremd geblieben sein. Wir wissen ja,
wie Israel sich immer wieder gegen fremde heidnische Vorstellungen,
die durch den Handel, Bündnisse, Heiraten der Könige eindringen
wollten, zn ivehren hatte, ivie gegen die Vielgötterei oder den Bilderdienst.

Die Propheten haben sich, ja sv vielfach gegen derartiges
wenden müssen. Nur die Uusterblichkeitshoffuung ist völlig auf die
Seite gesetzt; sie ist nicht eingcdrungeu. Nicht nur das: wenn wir
das Ringen der Männer des Alten Testamentes betrachten, z. B. das
eines Hiob, der nach Erkenntnis rang über die Frage, warum er, der
sich doch keiner besonderen Schlechtigkeit bewußt war, so Furchtbares
zu leiden .habe, sv lag selbstverständlich dem zn Grunde, daß er ein
besseres Lebeu jenseits des Grabes nicht kannte. Hätte cr cm eine

Unsterblichkeit gcglaubt, wie wir es tun, dann wäre ihm dieses
quälende Grübeln erspart geblieben, denn dann hätte er gewußt: es gibt
für alle Leiden einen Ausgleich in einer andern Welt; dort kommt
dann die Lösung der Rätsel dieses Lebens, das an sich ja unvollständig,
der Ergänznng bedürftig sei. — Oder nehmen wir die Dichter der
Psalmen, die so inbrünstig beteten und kämpften, die sichere Erkenntnis
zu bekommen, daß sie Gvtt trotz all ihres Elendes nicht verlasse; hinter
all diesen Kämpfen steht, ausgesprochen vder nicht ausgesprvchen, die

Gewißheit, hier auf dieser Erde muß es sich auch äußerlich
entscheiden, vb wir cincn Gvtt haben oder vb wir keinen
haben, nicht erst in einer andern Welt! Hier muß es auch
äußerlich sichtbar iverden, daß er der Herr ist! — Und wenn ivir
weiter da hineindringen, sv scheu wir: Trotz der mannigfachen Ver-
schiedenheit der Glaubeusvorstellunqen. trotz aller UnVollkommenheiten
ihrer Träger geht ein einheitlicher kraftvoller Glaube an das Diesseits

durch dieses alte Buch, ein Glaube, wie ivir ihn bei keiner der
damaligen Religivnen svnst finden. Einzelne Vorstellungen, ganze
Komplexe davon mögen von allen Himmelsrichtungen zusammenge-



— L7 -
kommen sein, das schöpferische Prinzip, das Hiese Bausteine
aufgenommen, umgestaltet, geändert und in den rechten Zusammenhang
gestellt hat, ist dasselbe. Es zeigt seiue Wucht gerade um so mehr, je
widerspenstigeres, unvollkommeneres, zusammengewürfelteres Material
es zu bewältigen hatte. Die Religionshistoriker preisen uns die
babylonischen Hymnen, deren Sehnsucht nach Erlösung an das Tiefste im
Alten Testament heranreiche. Wir hören von der schönen Religion,
den schönen Sagen der Griechen. Ueberall suchen uns die Forscher
Schönheiten zu zeigen, die fich mit denen des Alten Testaments messen

können; aber diesen Glauben an das Diesseits finden wir nirgends
sonst.

Das Alte Testament, dieses Buch des alten Bundes Gottes mit
den Menschen, fängt an mit einer Behauptung,, die auch heute noch ein
Wagnis ist, mit der Behauptung: die Schöpfung ist gut. „Gott sah

an alles, was er gemacht hatte," heißt es, „und siehe da, es war sehr

gut." Der Schöpfung Gottes fehlte nichts! Dieses Bekenntnis bildet
den Anfang. Der Mann, der das schrieb, wußte gut, was Sommer
und Winter, Frost und Hitze, Teuerung und Seuchen, Bruderzwist und
Kampf der Stämme miteinander bedeutete. Und dennoch: die Erde
ist gut. Die Bibel fängt an mit einem Lob der Schöpfung und nicht
mit einer Feststellung unserer eigenen Sündhaftigkeit.

Wenn der Mensch nun aber doch frägt, wie'in diese herrliche
Schöpfung all dieser Kampf ums Dasein, all diese Mühsal, diese

Schrecken gekommen siud, auf die wir Tag für Tag stoßen, nnd die

uns hemmen, der Jnteressenkampf der Menschen, den die Großen des

Alten Testamentes so gut kannten wie wir, so gibt uns sosort die

folgende Geschichte vom Sündenfall die Antwort, sie sagt uns: all
diese Mängel find nicht in der Schöpfung Gottes begründet noch im
Willen Gottes^ die Uebel kommen nicht ' von Gott,
sondern vom Abfa l l der Mensch en v o n ihm. Solange
die Menfchen mit Gott leben, sind sie in ihrer königlichen Stellung,
die Natur hat nichts Fremdes und Feindseliges für sie. Nun aber,
weil sie sich von Gott loslösten, ihr eigenes Leben für sich führen
wollten, ihren Willen sonderten vom Willen des Vaters, ihre Freiheit
benutzten, um eigene Wege zu gehen, da mußten sie hinaus in das
Leben, das wir jetzt kennen, voll mühevolle Arbeit und Schweiß, voll
Dornen und Disteln, das Erdenleben, besten Ende der Tod ist. Jetzt
wurde ihnen die Erde hart und feindlich, ihrer königlichen Stellung
enthoben, mußten sie nun eintreten in den harten Kampf ums Dasein.

Wenn nun Gott die Menfchen aus dem Paradies heraustrieb,
erwarteten wir von unserer Frömmigkeit aus eigentlich, daß er ihnen
sagen werde: „aber nehmt das zum Tröste mit: dieses euer jetziges
mühseliges Dasein ist zeitlich, in einem späteren himmlischen Leben
kann es dann einmal besser werden." Von einem solchen Trost
verlautet nichts. Einzig Verhaltungsmaßregeln für das nun kommende
irdische Leben, die Verheißung eines Sieges über Äe Schlange wird



— ZK —

den Menschen gegeben. Gott wird auch fernerhin die Menschen nicht
verlassen, wenn sie sich ihm wieder zuwenden.

Jn dieser Erkenntnis geht die Heilsgeschichte vorwärts. Immer
wieder ein Bündnisversprechen, die dargebotene Hand Gottes zu den
Menschen, sei es auch nur in der Erwählung eines Mannes, einer
Familie als Bewahrer der Verheißungen. Wie wenn Gott Sehnsucht
nach einem solchen Bunde mit den Menschen hätte. Aber dann immer
wieder ein Abfall der Menschen, die versuchen, ein Leben für sich, in
eigener Herrlichkeit zu führen. So sehen wir, um nur eine
denkwürdige Geschichte herauszugreifen, wie im Turmbau von Babel der
Versuch der Menschen, sich gemeinsam, in einer gewaltigen
Organisation von Gott loszutrennen und durch gemeinsame geordnete
Massenarbeit Gvtt zum Trotz ein Werk für die Ewigkeit zu
errichten, schmählich zu nichts wurde. Schöpferische Gemeinschaft der
Menschen ist nur möglich in Gvtt. Sowie sich die Menschen von
Gott loslösen, ihr eigenes Leben führen wollen, entstehen zwischen den
Menschen die Privatinteressen, Privatvorstellungen. Der gemeinsame
Ursprung, der gemeinsame Quell des Lebens sind vergessen. Die
Menschen verstehen sich nicht mehr und können nicht mehr miteinander,
leben.

Es ist uicht die ganze Anlage der Welt, die die Menschen
auseinandertreibt, sondern der Abfall von Gott. Die Schöpfung ist gut,
wenn sie der Mensch nicht verpfuscht. Das ist der Glaube des Alten
Testamentes.

Aber Gott läßt cs nicht beim Abfall bewenden. Ueber ihn
hinweg sucht er immer wieder einen Menschen zu finden, dem er seine

Verheißungen geben, den er in die Hand nehmen, dem er etwas vom
alten Schöpfungssegen sür seine Werke geben, den er durch Strafe und
Belohnung wieder vorwärts führen kann, weil der Mensch mit ihm
leben will, ihn wichtig nimmt. Aber wenn Gott z. B. dem Abraham
seine Verheißungen gibt, dann sind es wieder ganz diesseitige Güter:
daß seine Nachkommenschaft das Land besitze und reich und glücklich
sein soll! Nichts von einer ewigen Seligkeit. Eine Bestätignug der

ganz diesseitigen Orientierung des alttestumentlichen Glaubeus.
Aber diese Einzelnen und Familien sollten nnr der Anfang, die

Vorbereitung sein zu einem erneuerten alle Menschen umfassenden
Bund. Schvn dem Abraham gilt die Verheißnng, daß in ihm sollen
gesegnet werden alle Völker auf Erden. Sv will denn Gott zunächst
ein Volk haben auf Erden. Es ist Moses, der das Volk Israel dazu
gemacht hat, indem er es herausgeführt hat aus der Knechtschaft der
ägyptischen Despotie in die Wüste hinaus. Er machte es erst zu einem
Volk, indem er es band unter ein gemeinsames Gesetz, eine gewaltige
Offenbarung des Willens Gottes an die Menschen, ohne die das Volk
diese prüfungsreiche Zeit der Wüstenwanderung mit der plötzlichen
Freiheit nach sv langer Knechtschaft nicht hätte ertragen können. Mag
der größte Teil der Gesetze, die den Namen des Moses tragen, ihre



Niederschrift und Festlegung in viel späterer Zeit empfangen haben,
darin hat die religiöse Ueberlieferung Recht, daß der ganze Geist des

Gesetzes von ihm stammen mußte, daß uur durch eine soziale
Offenbarung gewaltigster Art, wie sie in den Grundlinien des Gesetzes
vorliegt, .eine solche beispiellose geschichtliche Tat ermöglicht wurde. Wir
wissen, wie die Knechtsgesinnung, die so lang gewohnte, immer wieder
sich regte, zugleich mit dem begreiflichen Verlangen nach Zügellosigkeit
auf so langes Ertragen der ägyptischen Fesseln. Um so mehr wundern
wir uns, daß auch hier bei keinem Gebot das, wie schon vorher
erwähnt, so begreifliche Jenseitsmotiv zur Geltung kommt. Wie
nahe hätte es gelegen, besonders den schwersten und dringendsten
jeweilen beizufügen: wenn ihr das tnt, dann werdet ihr im künftigen
Leben dafür belohnt, wenn nicht, aufs strengste bestraft werden.
Nichts dergleichen. Wir hören zwar strenge Strafdrohnngen. Gott
ist ein starker und eifriger Gott, der da heimsucht der Väter Missetat
an den Kindern bis ins dritte und vierte Glied derer, die ihn hassen,
der 'aber auch Barmherzigkeit tut an vielen Tausenden. Erfülle feinen
Willen, „auf daß du lange lebest im Lande, das dir der Herr dein
Gott gibt." Immer ivieder wird nur abgestellt auf das Diesseits
mit seinen Strafen und Verheißungen. Hier bei Moses wird es
besonders klar, daß die zureichende Begründung dieser Tatsache nicht in
dem noch unvollkvmmenen Stand der religiösen Vorstellungen gefunden
werden kann (denn Moses wußte wohl, was Unsterblichkeitsglaube
war), sondern im Gegenteil in der Stärke des alttestamentllchen
Glaubens an die Schöpfung Gottes, iu der festen Zuversicht, daß Gott
etwas vvr hat mit den Menschen aus dieser Erde, daß diese Welt
nicht dazu geschaffen ist, daß wir uus von ihr loslösen, sondern daß
er einen Bund mit ihr schließen will, vor dem aller durch Abfall
geschaffene Fluch zurückweichen muß, daß er ihr Gott sein will und daß
sie sein Vvlk fein svllen auf dieser Erde. Das ist die neue
Orientierung des Alten Testamentes, das, was dieses alte Buch
scheidet von all den andern Religionsurkunden, mit gewiß auch
mannigfachen Lichtstrahlen. Es ist der Bund Gottes mit den Menschen
auf dieser Erde.

Mit diesem festen Glauben an einen Sinn lind cin Ziel dieser
Erde als Ganzes, daß sie Gottes Herrlichkeit voll werde, hängt aufs
Tiefste uud Innigste ein Anderes zusammen, was uns auffällt, wenn
wir von unserer Frömmigkeit her air das Alte Testament treten. Es
kennt in seinen grvßen Zeiten und Männern nicht jenes persönliche
Verhältnis des Einzelnen zn Gvtt — Gott und die Seele, die Seele
und ihr Gott — wie es besonders unsere Kirchenlieder kennen. Das
kann wieder als ein Mangel angesehen werden, aber vielleicht hat es
seine Wurzeln doch wieder eher in der schon geschilderten Glaubenskraft.

Diese ganz einseitige Einstellung auf das rein persönliche,
private Verhältnis der Seele zu Gott, wo es nur darauf ankommt, daß
man feine Seele rette und dabei alles andere getrost gehen lassen



^ M

kann, wie es mag, ist dem Alten Testament deshalb unbekannt,' w e i l
e s i m m e r a u f d a s Ganze g e h t, an Gottes Sieg im ganzen
hofft,' an Gottes Verheißungen für das Ganze festhält und die
persönlichen Schicksale von da aus betrachtet. Wenn Gott den Abraham
beruft, wenn er an Josef festhält, den Moses auserwählt, so tut er
es, weil er Pläne für das Ganze mit ihnen verfolgt. Wenn die

Propheten von der kleinen Herde reden, die erhalten werden soll durch
alles hindurch, so ist diese kleine Herde wieder bestimmt, ein Vorläufer
für das kommende Ganze zu sein. Der Glanbe an die Güte der
ursprünglichen Schöpfung schließt alles andere ein: daß die ganze
abgefallene Schöpfung doch wieder Gottes werden soll und vor allem, als
die Forderung des Tages, daß das israelitische Volk göttlich werden
foll. Das ist das zweite, was uns von unserer Frömmigkeit aus als
fremd vorkommt. Wir haben so eine halbe Stellung zur Schöpfung.
Auf der einen Seite sind wir fast verpflichtet, ste zu rühmen, denn sie

ist doch auch sozusagen von Gott geschaffen. Auf der andern Seite
müssen wir uns hüten, aus dieser Tatsache etwa zu optimistische
Hoffnungen zu schöpfen, damit wir nicht in den fatalen Geruch der
Oberflächlichkeit, einer Verkennung der menschlichen Sündhaftigkeit fallen
und fo gar Schwärmgeister würden. Wir glauben, daß der harte
Kampf ums Dasein das ewige Gesetz sei — wenigstens bis ans Ende
aller Tage, aber das geht uns vorläufig noch nichts an. Das Alte
Testament glaubt daran, daß die Schöpfung der Herrlichkeit Gottes
voll werden kann. Wir richten unfer Hauptbestreben daraufhin, daß
unsere Seele, stille werde und in Einklang zn Gott komme. Das
Alte Testament dagegen nimmt den Einzelnen immer als ein unauflöslich

mit dem Ganzen, zunächst mit dem ganzen Volk verbundenes
Glied. Wir können uns diesen Unterschied nicht deutlich genug machen,
von ihm aus ist alles folgende zu erklären. Zuerst jene gewaltige
Gesetzgebung, die den Namen des Moses trägt. Wir treten hier, wie
gesagt, nicht auf die wissenschaftliche Frage ein, ob alle Gesetze in den

Büchern Moses auch wirklich von Moses gegeben worden sind. Aber
diejenigen, welche sie als Gesetze des Moses niedergeschrieben haben,
ließen sich dabei von dem richtigen Gedanken leiten, daß das Wesentliche,

der entscheidende, die Richtung aufs Wohl des Ganzen immer
wieder festhaltende Zug der Gesetze von demjenigen Manne zuerst als
Wille Gottes erkannt worden ist, dem es Gott gelingen ließ, das Volk
unter schwierigsten Umständen aus der Knechtschaft in die Freiheit zu
führen. Ohne eine solche entscheidende Offenbärung wäre ihm diese

Tat nicht gelungen. (Wer das Gegenteil behauptet, hat keine Ahnung von
Weltgeschichte. Worte wie ..suggestive Persönlichkeit", Parallelen von
andern großen Heerführern u. f. w. erklären hier gar nichts.). Nur
auf so Kar erkannten Gesetzen kann sich wirklich die Existenz eines
Volkes im tiefsten Sinne gründen. Diese Gesetze enthalten so viel
erstaunliches, daß wir auch heute alle Ursache haben, über ihren Kern
nachzudenken. Es offenbart sich in ihnen eine Menschlichkeit, die zwar



— 31 -
in ihren einzelnen Ausprägungen vergänglich, aber mit ihrem ganzen
Geiste noch heme vorbildlich ist, wenn sie sich auch zunächst auf das
eigene Volk beschränkt. Denn es wird als Prinzip des Zusammenlebens

der Menschen gerade das Gegenteil dessen aufgestellt, was
Moses als das Gesetz der Welt in Aegypten erfahren hat. Durch das

ganze Gesetz geht die göttliche Feststellung: du Mensch, bist nicht für
dich selber da, auf die Welt gestellt, um dich selbst zu behaupten
gegenüber den andern, sei es im Kampf oder anf unblutige Weife.
Du kannst weder mit dir noch mit den andern machen, was dn willst,
wie die Großen es machen mit ihren Untergebenen, sondern dn bist
gebunden an das Ganze, das ein göttliches Ziel hat. Du bist
gebunden zu achten die Rechte, die Gott auch den Andern
gegeben hat.

Das ist der Geist einer im. Tiefsten, in Gott und seinen großen
Absichten verankerten Menschlichkeit, der hinter der mosaischen
Gesetzgebung steht. Eine Offenbarung Gottes an die Menschen, die weit
über politische Klugheit hinausgeht, wie sie auch in andern
Gesetzgebungen jener Zeit sich finden mögen. Diese Gesetzgebung ist freilich
von Jesus Christus überboten worden, sie bedeutet den Anfang einer
wahren Menschlichkeit für das Leben eines ganzen Volkes, das erste
helle Aufleuchten einer neuen Orientierung des Gemeinschaftslebens.
Aber auch Jesus schaute sich selber als den Erfüller dieser alten
Offenbarung an, nicht nur als Nachfolger im historischen Sinn.

Wir müssen es uns versagen, auf die Einzelheiten dieses Gesetzes

einzutreten. Die Bibel steht ja jedem zu eigenen Entdeckungsreisen
zur Verfügung. Hier als Ansporn nur einige Hinweife. Wie wird
doch da immer wieder, manchmal mit drakonischer Strenge, auf die
Rechte der Schwächeren hingewiesen, die Rechte derjenigen, an denen
die Menschen zu allen Zeiten am besten die Gewalttätigkeit auszulassen

in Versuchung sind: die Rechte des Knechtes und der Magd,
der Frauen, des Fremdlings, der in unseren Toren ist. (Sollen wir
auf die Behandlung der armen politischen Flüchtlinge vder dann wieder
auf die vielen Fremden als Ausbeutungsobjekte hinweisen, hindeuten
auf die Entrechtung der Frau, die Stellung der Lohnarbeiter?) Die
Abkehr von diesem Liberalismus des lärsssr luirs, lui.8S8r Msssr
kündet sich im mosaischen Gesetz an. Moses donnert nicht gegen die

vaterlandslosen Gesellen, er will ihnen eine Heimat, Freiheit sichern.
Da wird den Israeliten immer wieder zugerufen: du mußt anständig
fein gegen Knecht und Magd, du darfst sie nicht mißbrauchen. Du
sollst ihnen ihre Ruhe gönnen zu seiner Zeit, daß auch sie, die
Abhängigen, einmal aufatmen können (2. Mos. 23, 12). „Einen armen
und bedürftigen Taglöhner sollst du nicht bedrücken, mag er nun zu
deinen Volksgenossen oder zu den Fremdlingen gehören. Je am
gleichen Tag sollst du ihm seinen Lohn auszahlen, ehe noch die Sonne
untergeht, denn er ist arm und verlangt sehnsüchtig, darnach; sonst

ruft er Jehova gegen dich an und du bist einer Verfehlung fchuldig"



— W —

(5. Mos. 24, 14). Jn der Behandlung der Fremdlinge sollst du daran
denken, daß auch du in Aegypten einst Sklave warst (5. Mos. 24, 17).

Besonders auf die Rechte der Armen, Witwen und Waisen wird
immer wieder mit Nachdruck hingewiesen. Ihre Existenzbedingungen
sotten streng geschont werden. Nichts, was sie zum Leben nötig haben,
soll als Pfand genommen werden (5. Mos. 25, 6. 10 ff.). Ja, das
Zinsnehmen, diese bei uns so selbstverständliche Quelle arbeitslosen
Einkommens, war verboten, wie es denn überhaupt eine starke Tendenz
des Gesetzes ist, der Ueberschuldung zu wehren, sie nicht zu verewigen,
svndern die Ablösung aller Arten von Lasten zu ermöglichen.

Wohl galten diese neuen Regeln des Gemeinschaftslebens zunächst
fast ausschließlich für das Zusammenleben mit den Volksgenvsfen. Es
ist in der Weltgeschichte fast immer so, daß die neu aufblühenden
Gottesgedanken nvch nicht die Kraft, haben, sich gleich am Anfang in
der ganzen Entfaltung zu zeigen. Sie müssen ringen mit einer ganzen
belastenden Vergangenheit (derselben, die heute als „Geschichte",
„Wirklichkeit" so verehrt wird und eine unantastbare Größe sein svll). Sv
reichte denn vorerst die Kraft nur zur Herausarbeitung der Pflichten
der Israeliten gegen die Israeliten, nicht ohne daß Ausblicke iu eine
die Völker umfassende Sittlichkeit gegeben würden. Nicht alle
Bestimmungen stehen auf der so menschlichen Höhe der vorher erwähnten
Gebote, viele bleiben halb vder ganz stecken in primitiverem sozialen
Gewohnheitsrecht, anderen sieht man es an, daß sie aus einer viel
späteren Zeit, einer erstarrten, kleinlichen Gesetzlichkeit stammen, die
uns höchstens historisches Interesse abnötigen kann. Wenn Jesus und
die ersten Christen von Gesetz und Propheten als von einer Einheit
reden, so leugnen ste natürlich nicht, daß es da Stufen gibt, Stufen
der Offenbarung, der göttlichen Erziehung. Aber sie, die im Kampf
Gottes um das Ganze standen, verstehen besser als eine Forschnng,
die immer von Individuen ausgeht und an alles ihren Maßstab der
„Vergeistigung" anlegt, daß es sich in beiden um die Entfaltung der
einen Offenbarung Gottes handelt. Dies sollte denen zu denken geben,
die im Gesetz im Wesentlichen nur einen Abfall, im besten Falle eine

Erstarrung prophetischen Geistes sehen.
Sind schon die eben erwähnten Bestimmungen von einer Tragweite,

daß wir nicht mit gutem Gewissen sagen können, sie verstehen
sich für unser christliches Bewußtsein von selber, so gilt das noch in
weit höherem Maße von den folgenden. Sie leuchten auch uns weit
voran in die Zukunft, zeigen so recht den ganzen Geist des Gesetzes.

Wir meinen die Bestimmungen des Sabbathjahres und des

Halljahres <3. Mos. 25; 2. Mos. 23, 11 ff. und 5. Mos. 15). Analog dem

Ruhetag nach den sechs Werktagen, sollte jedes siebente Jahr ein
Sabbathjahr sein, wo weder die Weinberge beschnitten, noch die Felder
besäet werden sollen. „Nur was das Land in der Ruhezeit freiwillig
trägt, soll auch euch zur Nahrung dienen," aber so, „daß auch die

Bedürftigen deines Volkes ihre Nahrung holen können," das Uebrige



- 33 -
mögen die wilden Tiere nehmen. Wie sonderbar mutet uns eine solche

„weltfremde" Bestimmung an, uns, die wir gewohnt sind, wilden
Konkurrenzkampf, Lebensmittelteuerung, hastige Sorge nnd Arbeit um eiue

unsichere Zukunft als notwendige Erscheinungen des irdischen Lebens
anzusehen, uns, auf denen bewußt oder unbewußt die Ueberzeugung
lastet, die einst der englische Pfarrer Malthns ausgesprochen, daß diese

Erde unmöglich, auch bei aller Arbeit nicht, für das wachsende Menschengeschlecht

genügend Nahrung biete. Und dvch welch gewaltiger Glanbe
an die Schöpfung tritt nns ivieder in diesem Gebote entgegen. Aris
ihm stammt es, vhne ihn ist es nicht zn verstehen, eiue kultische
Absonderlichkeit. Die Erde ist vvn Gott so groß und reich geschaffen,
daß ein Volk, das nach Gottes Willen zusammenlebt, sechs Jahre seine

Pflicht tut und im Vertrauen auf Gott getrcnlich die Erde bebaut,
getrost den Ertrag des siebenten Jahres der Allgemeinheit überlassen
kann. Die Erde trügt sv überreichlich, daß ein Volk vhne alle Hast,
mit reichlich bemessener Muße arbeiten kann, ohne je Furcht vor Hunger
haben zu müssen, wenn es nur mit Gott lebt. Ein Volk, das mit
dem Schöpfer lebt, dem springen in wunderbarer Weise alle Brunnen
der Schöpfung.

„Die Erde ist des Herrn und was darinnen ist", das ist das
Bekenntnis des Alten Testamentes. Daraus folgte die
selbstverständliche Grundwahrheit, die durch die mannigfachsten Verästeluugen
des Gesetzes ihren deutlichen Ausdruck bekommt: du darfst uicht
machen mit der Erde, was dir gerade einfällt. Du darfst an ihren
Gütern als ein Teil des Ganzen Anteil haben, cs wird dir vielleicht auch
Land zum speziellen Lehen gegeben, aber davon kann keine Rede

sein, daß du es beliebig absperren kannst, dir zum ausschließlichen
Privatbesitz, sodaß du davon beliebig profitieren kannst, während
vielleicht andere darben. Nein, die Erde ist des Herrn, und das
heißt: sie muß allen Menschen mit ihren Früchten dienen, wenn
sie auch dem Einzelnen zugeteilt ist. Er ist doch auch in seinem
privaten Besitz für das Leben der andern Volksgenossen
verantwortlich. „Du sollst nicht alles abernten," ruft das Gesetz den

Israeliten zu, „sondern wer durchs Feld geht, soll auch noch etwas
für seinen Hunger finden." Es soll für Arme, Witwen und Waisen
genug übrig bleiben. So tönt es eindringlich, nicht als Gebot
politischer Klugheit, sondern als Gotteswort. Moses ist der erste

Bodenreformer, der Vater aller jener Bestrebungen, die mit Leidenschaft

verlangen, daß der Erdboden wieder seinen ursprünglichen, in
der Schöpfung vorgesehenen Zweck diene, allen Menschen ihr Brot
reichlich zu verschaffen, daß er nicht ein Mittel sein dürfe, Profit zu
machen, die Menschen in persönliche Abhängigkeiten zu verstricken,
die einen zur Dienstbarkeit zu zwingen, anderen arbeitsloses
Einkommen zu sichern. Das Volk Israel ist nicht deshalb aus der
Knechtschaft der Despotie in die Freiheit Gottes geführt worden,
damit seine Glieder durch eine gottvergessen ungerechte Boden-



— Z4 —

Verteilung wieder in neue Knechschaften komme. Die Erde ist und
bleibt des Herrn, welcher der Gott aller ist, und soll deshalb
Allen zu Gute kommen. ^

Du fällt nun bereits alles Rühmen der modernen Christen
endgültig dahin, aller Hochmut, der uns etwa beim Lesen der
israelitischen Opfervorschriften befällt. Was hätte wohl Moses zu
uns modernen Christen gesagt, die auf den Schultern der Propheten,
Jesu, Pauli und der Reformatoren stehend, sich ihres gnädigen
Gottes freuen und sich gegenseitig den Boden absperren, die bis zu
den Schönheiten der Natur und den Heilquellen, die der Schöpfer
für alle. Kranken springen läßt, jede neue'Schöpsungsgabe nur dazu
benutzen, um sich neue Tributmöglichkeiten zu sichern? Die Erde ist
des Herrn und was darinnen ist, so tönt es über die Jahrhunderte
weg in die zerrissene Christenheit ^

Diese Gotteswahrheit hat vielleicht ihren Mächtigsten und
deutlichsten Ausdruck in der Idee des Halljahres gefunden. Immer
nach Neunundvierzig Jahren soll die Posaune geblasen werden. Da
soll ein jeder wieder zu feinem Besitze kommen, soll wieder frei
werden, auch wenn er in der Vergangenheit so tief in die Schulden
gekommen ist, daß er sich fogar mit feiner Familie als^ Sklave
verkaufen mußte. Es soll nicht Möglich sein, daß ein Bauer, der sein
Land mit Fleiß und harter Arbeit bewirtschaftet hat und durch Unglück
betroffen, verschuldet Wörden ist, daß er es hat verkaufen müssen,
für immer mit seinen Nachkommen von seiner Scholle Vertrieben
werden kann, Ueber allem Kaufen und Verkaufen, allem „freien"
Handel, über allem dem steht der Grundsatz: der Bodenbesitz mutz
so geregelt werden, daß das Recht Aller an die Erde und ihre
Früchte gewahrt bleibt. Darum muß nach fünfzig Jahren immer
wieder der Boden Neu aufgeteilt, die Schuldenlast der Vergangenheit

abgelöst werden. Em Jeder soll wieder Gelegenheit haben,
los vom Fluch des Vergangenen wieder neu anzufangen. Grund
und Boden darf nicht endgültig verkauft werden, „denn mein ist das
Land; dettn ihr seid nur Fremdlinge und Beifessen bei mir. Daher
sollt ihr in dem Lande, das ihr zu eigen habt, überall eine
Wiedereinlösung von GruNd und Boden gestatten," ° -

Welche weittragenden Gedanken liegen in diesen „unvernüns-
tigen" Borschlägen! Wie beeilen sich doch die Gelehrten, uns die
tröstliche Zusicherung zu geben, diese zwei „gutgemeinten" utopischen
Gesetze, die so revolutionär'alle gewohnten Besitzverhaltnrsse, alle
„'erworbenen Rechte" über den Häufen werfen, seien gottlob nie
durchgeführt worden. Und doch, welche gewaltigen, auch für uns
geltenden Gotteswahrheiten liegen darin geborgen, Nnabhängig von
den einzelnen Vorschriften, die von ihnen getragen sind. Es kündigt

sich darin eine neue Welt an, ivo der Mensch wieder im
Mittelpunkt der Schöpfung steht und sie im Bunde mit Gott wieder
so bebaut, daß sie ihre Feindlichkeit' verliert und die Quellen des



— 35 —

Lebens wieder in ungeahntem Reichtum fließen für die nicht mehr
meisterlose, durch Privatwillkür zerspaltene, sondern in Gott
geeinigte Menschheit, deren Glieder ihre Einzelinteressen immer wieder
freudig dem Ganzen unterordnen.

Wie tief schneidet doch das Gesetz des Alten Testamentes in
die geheiligtesten Rechte des Privatbesitzes ein — und noch dazu
im Namen Gottes. Wir sehen daraus mit aller wünschenswerten
Klarheit: wenn heute etwa behauptet wird, Religion und
Wirtschaftsleben feinen von einander unabhängige Großen, das Erwerbsleben

fei etwas Irdisches und deshalb seinen eigenen irdischen
Gesetzen Untertan, dem gesunden Menschenverstand, es habe sein Recht
in sich, in der Religion aber möge sich der Mensch um sein Inneres
und um seinen Gott kümmern— das alte Testament weiß von dieser
künstlichen Zweiteilung nichts. Es weiß vielmehr, daß das Gegenteil
wahr ist. Gott hat die Welt geschaffen und sie ist gut. Er, der der
Vater aller Menfchen ist und mit ihnen einen Bund schließen will,
hat sie geschaffen, daß sie aller feiner Herrlichkeit voll werde,
befreit von allem Frevel, der durch unsere Untreue hineingekommen ist.
Alles Zusammenleben der Menschen, alle Verhältnisse und
Ordnungen, auch die des Besitzes sollen ausdrücken, daß der Mensch
geschaffen ist nach Gottes Bilde, der im vergangenen und künftigen

Schaffen den Blick und die Pläne auf das Ganze gerichtet
hat und will, daß irdisch und geistig allen Menschen geholfen
werde.

Derselbe Glaube, daß Gott gelten muß auf dieser
Erde, daß ihm die Ehre gegeben werden muß auf dieser Erde in
allen ihren Verhältnissen, hat seinen noch klareren
Ausdruck im Leben und Reden der Propheten erhalten. Er ist es,
der ihnen die bald zornesvollen, bald wieder so innig tröstenden
Worte eingibt, er ist der Grund ihres so drangvollen Lebens,
Denn sie können sich nicht über alle Ungerechtigkeiten mit dem
Trost auf ein besseres Jenseits trösten. Gottes Gerechtigkeit und
Herrlichkeit muß sich offenbaren in diesem Erdenleben, sie wissen es

nicht anders. Wenn es nicht geschieht, dann ist alle Religion
falsch. Eine Religion, die ein Ersatz wäre für die alle
Menschenverhältnisse durchdringende, gestaltende und erneuernde Gerechtigkeit

Gottes, anerkennen sie nicht — sie ist Götzendienst, nicht Dienst
Gottes. Daran ändert auch die individuell gefärbte Frömmigkeit
eines Jeremia und der Psalmen nichts, wie sie sich dann entwickelte,
als die Volksgemeinschaft darniederlag. Wohl bedeutet diese
Verinnerlichung einen Fortschritt, eine Bereicherung des Verhältnisses
zu Gott, aber sie erhebt sich doch auf derselben Grundüberzeugung.
Auch Jesus stand aus ihr, er wollte, indem er den einzelnen Menschen
aufrief, den Zug aufs Ganze nicht auslöschen, wollte nicht
auflösen, fondern erfüllen. Er nahm ihnen die Gesetzlichkeit und die
Ferne der Idee. „Was der alten Väter Schar höchster Wunsch und



ss —

Sehnen war", das -ist in ihm Fleisch geworden, Anfang einer
neuen Schöpfung in Kraft. Die Ueberwindung des Todes steht
nicht im Gegensatz zu diesem Schöpfungsglauben, sondern gehört
hinein als die letzte Etappe in den Kamps um die Erlösung der

ganzen fichtbaren und unsichtbaren Schöpfung.
Deshalb ist das Alte Testament vom Neuen wohl überboten,

aber nicht überwunden. Was da angefangen und unvollendet
abgebrochen worden ist, ist nicht aufgehoben, fondern nur aufgeschoben'.
Das Alte Testament zeigt uns etwas Großes, was uns das Neue
in dieser Art nicht zeigt, die Anfänge göttlichen Lebens in einem
ganzen Voll mit seinem ganzen irdischen und geistigen Leben,
während das Neue Testament in seinen sittlichen Anweisungen
begreiflicherweise immer die Taktik der kleinen Herde berücksichtigt.

Zur Verdeutlichung sollen nur zwei Bilder aus der Geschichte
der Propheten herausgenommen werden.

Es ist die Zeit des alljährlichen Opferfestes zu Bethel.
Das ganze Volk, die Spitzen des Staates und der Kirche
haben sich eingefunden, um Gott zu danken. Allen Frommen ist
dieses Fest ein Genuß ihrer Seele. Durch all die prächtigen Gottesdienste,

die erhebenden Gesänge nnd Gebete wird ihnen gemeinsam
wieder aufs neue die Gewißheit: Gott ist mit uns. Und sie feiern
das Fest gegenwärtig in einer Zeit, wo Gott seinen Segen
besonders sichtbar gegeben hat. Die Ernten sind gut, die Grenzen
des Landes sind gesichert, ja erweitert „mit Gottes Hilfe" durch die
militärischen Erfolge des Königs, Handel und Wandel blühen,, die
nationale Wohlfahrt in politischer und wirtschaftlicher Hinsicht hat
die besten Aussichten, Gott ist mit dem Vaterland.

Mitten in dieses Volk tritt der Prophet Amos hinein und
verkündet: Alles, was ihr da Frommes tut, ist nichts wert vor
Gott, ja Frevel. Gott will nicht eure Opsergaben, Andacht und
Gebete, sondern daß unbedingte Gerechtigkeit herrsche im Volk.
Ohne sie entgeht ihr dem Gericht nicht. Aller nationaler Wohlstand,
die Sicherheit und Macht des Vaterlandes ist nichts wert und wird
verschwinden ohne Gerechtigkeit im Volksleben, Eure inbrünstigen
Gebete sind Gott ein Greuel, solange ihr die Armen und Schwachen
mißachtet, sie nach Belieben benachteiligt und entrechtet, Ihr achtet
die Menschenrechte nicht und tut also eben das nicht, worauf es

Gott allein ankommt.
' Wir. begreifen es, daß dieser Mann, der wie ein Blitz aus

heiterem Himmel in ein so erhebendes Bundesfest von Religion
und Vaterland hineinfuhr, von den staatlichen und kirchlichen Macht-
habern Äs Hetzer und Wühler des Landes verwiesen wurde. Sein
ganzes Wirken war ein Protest gegen alles Baalstum, die religiöse
Weihe und den Kultus des Bestehenden, der „Wirklichkeit", eine

Absage insbesondere auch gegen den religiösen Patriotismns, die



Anbetung von „Gott im hehren Vaterland", der ihm ein Götze
war. Noch deutlicher als im Gesetz leuchtet hier die neue
Orientierung in die Welt: nicht aus den Glanz des Vaterlandes, seine
wirksame militärische Sicherung, noch auf seinen, wirtschaftlichen Auf-,
fchwung kommt es an, sondern darauf, daß Gott lebt in der Ge-
fellfchaft, dcr Menschengemeinschaft. Dieses Leben aber zeigt sich

in erster Linie im Schicksal der Geringen. Was sie für ein Los
unter euch haben, darauf kommt es an, daran erkennen wir, ob es

gut oder schlecht mit euch steht, war die Botschaft des Propheten.
Wie donnert ein Jesaja: „Wehe denen, die Haus an Haus rücken,
Feld an Feld reihen, bis kein Raum mehr ist und sie allein das
Land besitzen!" Wie geißelt er den Wucher im Handel, die Klassenjustiz,

das Recht, das zwischen Großen und Kleinen Unterschiede
macht, den Luxus des Reichen, der sich auf der Not der Armen
erhebt. Immer wieder dieselbe große Orientierung: Gott muß
gelten mit seiner Gerechtigkeit und deshalb muß der Mensch gelten.
Das Vaterland hat keinen Wert an sich und wird verworfen,
wenn nicht die einfachen Beziehungen von Mensch zu Mensch klar
und edel sind, wenn nicht der Mensch im Menschen auch in seiner
Arbeit geehrt wird. Ein Volk hat nur dann einen Wert vor
Gott, steht nur dann, sest, wenn es eine Stätte göttlichen Lebens
ist, eine Offenbarung göttlicher Gerechtigkeit. Die Propheten wollten
nichts davon wissen, daß die Erhaltung des Staates, so wie er
ist in seinem augeüblicklichen Bestand, die erste Voraussetzung zur
Ermöglichung des Gottesreiches sei, ohne die Alles falle. Zuerst
Gerechtigkeit, dann kommt alles Nötige von selber, dann sind wir
in starker Hut, Das ist auch die dringenste Wahrheit für unser
Vaterland: nicht Waffen, noch politisch kluges Lavieren, genannt
Neutralität, können uns helfen, sondern allein soziale Gerechtigkeit.

Diese leidenschaftliche Forderung der Propheten ist getragen
von einem Glauben nn dic gegenwärtig hclfcndc Macht des lebendigen

Gottes, der innig mit dem Schöpfungsglauben zusammenhängt,

welcher, wie wir gesehen haben, durch das ganze Alte Testament

geht. Diese Männer haben nicht nur die Ueberzeugung von
einem großen Sinn und Ziel dieses Erdenlebens, nicht nur eiNe

Botschaft des Gerichtes über die sozialen Mißstände der Menfchen,
sondern sie haben auch den kühnen Glauben, daß wirklich Gott den
Menfchen hilft> wenn fie all ihr Dichten und Trachten auf die

Erfüllung seines Willens richten; wenn sie nicht rechnen mit den
politischen „Notwendigkeiten", Opportunitäten und Machtverhältnissen,

sondern rechnen auf ihn, die einzige wahre Wirklichkeit.
Das allein kann ein Volk halten und tragen.

Betrachten wir noch einmal das Wirken Jesajas, Der König
von Juda steht draußen vor Jerusalem, uud zittert, denn zwei
fremde Heere, ein Heer der Israeliten und ein Heer der. Syrier
ziehen wider ihn herauf und die Herzen des Volkes in der Stadt



— 38 —

beben vor Angst, wie die Bäume des Waldes beben im Winde. Der
König prüft furchtsam und unsicher, ob die Stadt wohl eine
Belagerung aushalten könne. Kann er vielleicht mit einem andern
Staat ein Bündnis schließen, gibt es andere politische Möglichkeiten,

die helfen könnten, das Vaterland zu schützen? Da tritt
der Prophet zu ihm und spricht: „Fürchte dich doch nicht und
verzage nicht wegen dieser beiden rauchenden Fackelstümpfen! Was
sie beschlossen haben - nicht solls bestehen, und nicht solls
geschehen. — Aber glaubst du nicht, so bleibst du nicht!" Das ist
die Botschaft der Propheten: Glauben, mit Gott sich verbinden,
mit ihm, in feiner Wahrheit zusammenleben, Gerechtigkeit schaffen
in allem menschlichen Gemeinschaftsleben, das ist das Fundament
eines Volkes, worauf cs steht, ohne das es fällt, auf das kommt
es vor dem allmächtigen Gott allein an. Wie mächtig leuchtet
uns aus dieser kleinen Geschichte der lebendige Glaube der
Propheten entgegen, ein Glanbe, der sich nicht darauf beschränkt, das
Bestehende zu deuten und auf erlaubte oder unerlaubte Weise mit
Gottes Ratschluß zusammenzubringen, der sich nicht auf
Verheißungen für ein sich der Nachprüfung entziehendes Leben nach dem
Tode beschränkt, sondern ein Glaube, der es auf die göttliche

Kraftprobe im diesseitigen Leben ankommen läßt.
Diese Männer glaubten daran und rangen immer von Neuem um den
Glauben, daß Gott nicht nur trösten könne das betrübte Herz und
später einmal selig machen, sondern daß er etwas tun könne
auf dieser Erde, wassonst nicht geschieht, wenn Menschen
in der Leidenschaft ihres Herzens ihm anhangen. Nirgends werden
so große Anforderungen an Gott von Seiten der Menschen gestellt,
wie im Alten Testament und nirgends so große von Gott an die
Menschen. Es war den Frommen des alten Bundes selbstverständlich,
daß es mit Gott Nicht vereinbar sei, wenn Frevel und Ungerechtigkeit

im Irdischen obsiegen, sondern daß sich seine Gerechtigkeit
offenbaren müsse auf diefer Erde, denn ein Leben nach dem Tode spielte
bei ihnen keine Rolle. Das ist der Grund jener ungeheuren
Spannung, die sich durch die Reden von Männern der verschiedensten
Zeiten im alten Bunde zieht. Es kommt jetzt darauf an, ob Gott
ist öder nicht ist. Mag auch dabei ein Vergeltungsglaube
mitwirken, der uns überwunden fcheint, diese Dringlichkeit der Frage
nach Gottes Gerechtigkeit muß auch in unsere Herzen wieder
einziehen. Wenn der Sänger des 42. Psalmes so dringend harrt
auf Gottes Licht und Treue mitten in der scheinbaren Widerlegung
seines Glaubens durch die menschliche Ungerechtigkeit, die er erleidet,
wenn Hiob ringt mit denselben Anstößen des Glaubens, die wir
Mit unserem Jenseitsgläuben fo anstandslos, oft elegant, beseitigen,
wenn Jesaja es auch in der Politik auf die Kraftprobe ankommen
läßt, es ift derselbe Glaube an den lebendigen Gott, der eine neue
Welt schafft.



— 39 —

Dieser mächtige Glaube', bleibt selbstverständlich nicht an den
Grenzen. des' Vatèrlandes stehen, sondern erhebt sich zum Schauen
eines in Gott geeinigten Völkerbundes, Es ist wieder der Zug
zum Ganzen, HM '' das. ''Einzelne

'

dienstbar ist. So wie die Männer,
die .Gott in/früheren erwählte, Vorläufer eines erwählten
Völkes wÄM dieses erwählte Volk der
Vorlaufer einer göttlichen Menschheit sein, eines neuen Reiches der
Gerechtigkeit, .der Liebe und des gegenseitigen Ve.rstehens, wo Gott
sein wird Alles in Allem, „Da werden die Völker ihre Schwerter
zu Pflugscharen und ihre Spieße zu Sicheln umwandeln,; kein Volk
wird mehr gegen, has andere das Schwert aufheben und sie werden
nicht mehr kriegen lernen,^ Es ist ein Reich, das weit über alle
Berechnungen unseres spekulierende Verstandes hinausgeht, wo die
Erde ihre Feindseligkeit uud Kargheit verliert und die Brunnen
der erneuerten Schövfung wieder herrlich zu rauschen beginnen dem
neuen Menschengeschlecht, das ivieder zu Gott zurückgekehrt ist. Wo
der Kamps ums Dasein, der jetzt unserem armen, gefangenen Ver-
ständ das Gesetz, der Wirklichkeit zu fem scheint, seine Gleichgültigkeit

verliert, wo selbst die wilden Tiere ihre Wildheit verlieren
nnd nebeneinander liegen,

/ Das ist der Glaube des Alten Testamentes, eine Botschaft,
der wir in unserem, Innersten Recht geben müssen. Auch Jesus hat
diesen Glauben nicht aufgelöst, sondern wollte ihn erfüllen. Es
war die Welt, in der auch er lebte,

Wênn >vir heute von diefem GlauKen reden, so dürfen wir
uns sagen: trotz dem traurigen Bilde, das.wir anfangs- entwerfen
mußten, gibt es eigentlich doch kein Geschlecht, das diesen Wahrheiten
des Allen Testamentes offener sein sollte als das umrige.

Denn eben, diese Wahrheiten sind es, die, uns aufleuchten
mitten ans dem Schrecken des Weltkrieges, wie die Sterne Heller
leuchten in der Nacht, Viel Erstaunliches mußten wir erleben wider
alle Wahrscheinlichkeiten, die wir uns ausgedacht hatten, aber das
Erstaunlichste ist doch die.Tatsache, daß die Völker immer noch
so leben können. Millionen sind gefallen und zu Krüppeln geschossen,
Männer iN ihrer besten Kraft,, Millionen der arbeitsfähigsten Leute
sind der ausbauenden Arbeit seit mehr als zwei Jahren entzogen,
gewaltige Teile der übrig bleibenden Bevölkerung widmen sich der
Vörbereitung der Zerstörung, Handel und Industrie, der
Weltverkehr, von dem wir^ so abhängig sind, stockt, die Erde kann
infolge Mangels an Arbeitskräften nicht mehr mit der nötigen
Intensität bebaut werden. Milliarden an Kulturwerten find und
werden noch vernichtet zu Wasser und zu Land und so Lebensmittel
in gewaltigem Umfang dem Gebrauch vorenthalten, blühende Ländereien,

die alle Jahre reichen Ertrag boten; sind zur Wüste gemacht.
Und trotzdem verhungert die Menschheit nicht, scheint auch nicht
verhungern zu wollen, wenn der Krieg noch Jahre dauert, nur



- 40 -
weil sich jedes Volk, der Not gehorchend, inniger zusammenschließen
mußte, sein Wirtschaftsleben auch nur ein wenig nach den
Interessen der Allgemeinheit organisieren, nur ein wenig mehr dem
Gesetz der gegenseitigen Hilfe Raum geben mußte. Drängt uns
diese Tatsache nicht geradezu die Erkenntnis auf: wenn die Menschheit

trotz Allem, was sie jetzt tut, trotz dieser gewaltigen
Zerstörungsarbeit nicht verhungert, was könnte aus ihr werden, wenn
nur einmal all diese Zerstörungskräfte im gemeinsamen Kampf
gegen Uebel und Not, Hunger und Krankheit Verwendung fänden.
Wir wissen es jetzt, in keiner Zeit wurde es deutlicher offenbar:
wenn die Menschen sich zusammenschließen wollten, fo leben, wie
Gott es will, dann trägt die Erde reichlich für alle Menschen,
Wüsten werden zu fruchtbarem Land, dann muß es keine Armut
mehr geben, auf der sich schwelgender Reichtum erhebt, der nie
sicher ist, selber wieder in die Welt der Entbehrung zurückzusinken.
Dann schwindet vor der Macht tragender Solidarität die Unsicherheit

des Einzelschicksals, die all die Hast der Arbeit verursacht.
Dann muß vor diesem gotterfüllten Gemeinschaftsleben der alte
Fluch der Erde schwinden. Es ist so, wie die Bibel es sagt Nnd

glaubt durch alle Stürme der Menschengeschichte hindurch: die Erde
ist gut und alles Verderben kommt vom Abfall der Menfchen.
Durch allen Fluch hindurch leuchtet noch immer so mannigfach die
Freundlichkeit Gottes durch seine Schöpfung. Sie will noch einmal
Gottes und seiner Herrlichkeit voll werden.

Noch etwas drängt sich uns in diesen Zeiten mit Macht
auf: wir sehen, wie es mit der bisherigen auf privates Heil
eingestellten Frömmigkeit nicht weiter geht. Wir dürfen Nicht stehen
bleiben beim Erbe der Reformation. Oder sollen wir warten, bis
der. letzte seines gnädigen Gottes gewisse Deutsche dem letzten
desselben Gottes frohen Engländer eine Kugel durch den Kopf
gejagt hat, bevor wi,r uns wieder zu der Erkenntnis des Alten
Testamentes hindurchringen: Gott will nicht nur ein Tröster einzelner
Seelen sein, sein Wille geht auf das Ganze des irdischen Lebens,
er will das Völkerleben "mit feinem Geiste der Gerechtigkeit
durchdringen. Wir. können unmöglich weiterfahren zu unterscheiden
zwischen einem irdischen Zufällen oder Notwendigkeiten preisgegebenen

äußeren und einem in Gott geborgenen innern Lebery
wenn wir nicht zu Grunde gehen sollen. Die Reformation hat Uns
wieder befreit vom Druck einer religiösen Gesetzlichkeit, hat uns
wieder den unmittelbaren Zugang zum Vater geöffnet, sie hat
dem Christen wieder die Bibel gegeben Mit all ihrem quellenden
Leben, ihren gewaltigen Hoffnungen und Verheißungen. Aber
gerade deswegen: die Reformation wir sagen es mit Ehrfurcht —
war ein Anfang. Sie hat das Tor aufgebrochen ^ wir müssen

nun hineingehen, wieder neu uns schenken lassen all die biblischen
Wahrheiten," zu deren. Entdeckung die Kraft der Reformatoren nicht



— 41 —

mehr gereicht, weil schon ihre Aufgabe riesengroß war. Wir dürfen
besonders jetzt, wo wir uns wieder anschickeu ihre große Tat zu
feiern, nicht dabei stehen bleiben, immer wieder das Faktum der
aufgebrochenen Tür zu bewundern. Das ist immer die wahre Treue
gegen eine große Vergangenheit gewesen, daß man ihr Werk fortsetzt.

Freiheit von den Werken, einer moralistischen Gesetzlichkeit,
getrösteter Sünderschmerz, es ist etwas großes und doch — zu
iveilig. Wir alle wolleu uns der tröstlicheu Hoffnung freuen, einst
selig sterben zu dürfen, dessen gewiß, daß, was in uns an ewigem
Leben hienieden lebendig geworden, über den plötzlichen Abbruch
des Todes hinaus von Gott weitergeführt wird. Aber auch das,
wir sagen es im Einklang mit den Verheißungen der Bibel, die
uns die Reformatoren in die Hand gedrückt haben — es ist zu
wenig. Wir müssen ^ die Not der Zeit verlangt es flehentlich von
uns — wieder diejenigen Wahrheiten auf den Leuchter stellen, welche
die Reformation noch nicht ins Zentrum gesetzt hat, die Wahrheiten,

auf die alle Welt wartet, die aller Schwäche einer aufs Heil
des. Einzelnen abstellenden Kirche ein Ende machen müssen.

Es ist der Glaube an das kommende Reich Gottes, den wir
mit der Leidenschaft und der Freude unseres Herzens umfassen
wollen. Er ist'es, den wir in seiner ganzen biblischen Tiefe
ergreifen müssen, wenn unsere Hoffnung auf eine vom Geldwesen
erlöste Menschheit ein rechtes Fundament haben soll. Wir sind in
Heil und Unheil unauflöslich verknüpft, sind Brüder. Ueber unserem
Einzelheil, es umfassend und tragend, weit hinausgehend selbst über
unsere soziale Hoffnung, steht als das große Ziel alles Menschenlebens

die erneuerte Schöpfung, die wieder zu Gott zurückgekehrt
ist. Es ist der Glaube an eine neue Welt Gottes, wo fein Wille
Alles neu macht, ebensosehr ins Einzelne hineindringt als auf das
Ganze geht, wo Gottes Gerechtigkeit nicht nur Raum gegeben wird
in unseren Herzen, sondern in der ganzen Schöpfung, der uns
hell aus dem Alten Testament entgegenstrahlt, der Glaube, in den
wir wieder hineinwachsen müssen, von dem wir leben können,

Max Gerber,

vie Internationale.

'^Im 3. September, dem „roten Sonntag", sah ich im Kinderspiel
M > das Bild der Internationale. Die Kinder der Sonntagsschulen^ ^ von Delsberg und den. umliegenden Dörfern kamen auf einer

im Mittelpunkt gelegenen Waldwiese zusammen und tummelten fich
im prächtigen Sonnenschein. Eben sang die Sonntagsschule von C.,
um ihre Lehrerin versammelt, ein Lied. Die weite Wiese am
Bergabhang war mit mannigfaltigen zwanglosen Gruppen besät. Da nahm


	Vom Glauben des Alten Testaments

