
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 11 (1917)

Heft: 1

Artikel: Neue Wege. I., Klärungen

Autor: Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-134051

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-134051
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


gesprochen: „Führe uns nicht in Versuchung!" und doch fürchte ich,
kann der nicht mit Ernst die Bitte sprechen, der sich selbst mit Absicht
in die Versuchung begibt, oder mit der weltlichen Leitung seiner
Angelegenheiten einig ist, die es mit sich bringt, daß die Versuchungen
zur Uebertretung göttlicher Gebote sich ins Unendliche häufen. Der
Kriegszustand, der von den Gegnern unserer Anschauung als
unvermeidlich für alle Zeiten angesehen wird, bringt doch naturnotwendig
die Auflösung aller heiligen Bande mit sich und läßt die Blasen der
Versuchung aus dem Sumpf des Weltverderbeus, den er schafft, in
unendlicher Menge auftauchen. Ich könnte mit kriegerischer Gesinnung
im Herzen sogar die letzte Bitte nicht mit Ruhe fprechen; denn wie
kann ich auf Erlösung von dem Uebel hoffen, wenn ich anderen
unzähliges Uebel an Gut uud Ehre, Leib und Leben bereite. Selbst der
Schluß des Vater-Unsers wird in dem Mund des Kriegsanhäugers
zur reinen Blasphemie. Ibsen läßt in seinem Drama „Kaiser und
Galiläer" den zum Heidentum abgefallenen Julian aus einer
Katakombe, in der er dem Sonnengott geopfert hat, in eine christliche Kirche
eintreten, gerade in dem Augenblick, wo die Chorsänger den Schluß
des Vater-Unsers anstimmen, und während die Christen ihrem Gott
zujauchzen: „Dein ist das Reich und die Kraft und die Herrlichkeit"
ruft Julians Verführer, der Mystiker Maximos, dazwischen, indem er
dem Cäsar huldigt: „Dein ift das Reich, dein ist die Macht, dein ist
die Herrlichkeit." Man kann sich keine wirksamere aber auch keine

blasphemischere Szene denken, als die hier gezeichnete. Tatsächlich
sind unsere Völker heute vielfach auf der Stufe der Apostasie
angekommen und ihr Ruf: „Dein ist das Reich," gilt nicht mehr Gott, er
gilt dem Kaiser. Aber auch der jetzige Zusammenbruch wird schließlich
damit enden, daß das Wort von der blutgedüngten Erde emporsckmllt:
„Du hast gesiegt, Galiläer!"

Mit herzlichen Grüßen bin ich Ihr getreuer
Karl Reinnecker.

Neue Aege.

I. Wärungen.

1.

F 7 Wenigstens einen Gewinn hat uns der Krieg sicherlich ge-
^M^I bracht: er hat Wahrheit geschafft. Das ist aber nicht wenig.

Wahrheit geschafft? Wirklich? Hat er nicht vielmehr, als Kind
der Lüge, lauter Lüge erzeugt, die Welt mit Lüge erfüllt? Liegt
heute nicht auf der Erde ein dichter Nebel der Lüge, worin man
die wahre Gestalt der Dinge nicht mehr sehen kann? Er dampft



^ 4 —

empor aus dem Sumpfe, den wir Presse nennen: er raucht aus
dem trüben Strom der Kriegsliteratur; er quillt aus der heißen
Erregtheit der Gemüter; er überzieht das ganze wogende Chaos
der heutigen Welt. Wir alle sind genötigt, in diesem Nebel unsern
Weg zu gehen und man muß diesen schon sehr genau kennen, um
nicht in die Irre zu laufen. Es ist eine giftige Atmosphäre, die
Nns das Atmen fast unmöglich macht und alles frohe Leben und
Blühen versengt. Diefer Nebel der Lüge bedeckt die Entstehung
des Krieges. Da geben sich Völker und Völkergruppen als Ueber-
fallene und Angegriffene aus und klagen Andere als Friedestörcr und
Gewalttater an, während doch einem Blinden klar zu fein scheint,
daß sie selbst die Angreifenden und Ueberfallenden waren. Aber fie
finden weithin Glauben und dieser Glaube erzeugt heilige
Begeisterung. Nebel der Lüge deckt einzelne Menfchen. Da ist
vielleicht ein Staatsmann der humanste und friedliebenste von allen,
die Europa seit langem besessen, und ausgerechnet er wird der Menschheit

als Urheber des Weltbrandes hingestellt und wird für Millionen
eine Art Gottseibeiuns und Schreckgespenst der Kinder. Nebel
der Lüge liegt auch aus Völkern, die nicht Krieg führeil, Sie sind
wie mit Verblendung geschlagen, daß sie genau das Gegenteil dessen

denken und tun, was sie nach ihrer ganzen Eigenart, Geschichte und
gegenwärtigen Stellung denken und tun müßten, daß sie Gefahren
sehen, Ivo keine vorhanden und keiue, wo sie für Sehende zum Greifen
deutlich sind; daß sie ihre Freunde für Feinde und ihre Feinde für
Freunde halten; daß sie wie Betrunkene Unsinn lallen, Unsinn
schreien, den Unsinn, den eine unwissende odcr abhängige Presse oder

irgend eine Propaganda ihnen vorgeredet hat. Nebel der Lüge
bedeckt den Krieg selbst. Was wir von dessen Wirklichkeit erfahren,
das sehen wir nur gleichsam durch den Riß der Wolken. Nebel,
der Lüge will nun auch den Frieden bedecken. Wir sehen, wie der
Friedensgedanke zum Kampfgegenstand der Parteien wird, wie man
ihn zum Dienst des Krieges zwingt, wie der Macht- und Herr-
schaflswille sich sein Kleid borgt, so daß Mir oft nicht mehr wissen,
ob wir den Frieden vor uns haben oder seiu genaues Gegenteil.
Nebel der Lüge bedeckt die menschlichen Ideale. Da wird uns zu
unserm nicht geringen Staunen gezeigt, daß das, was wir sonst

ohne weiteres für Knechtschaft hielten, im Grunde Freiheit sei,

die wahre Freiheit; was wir Haiz und Mord nannten, Liebe und
was uns als Gottlosigkeit erschien, wahre Frömmigkeit. Aber
auch vor Idealen, die Wahrheil sind, wenn man sie recht versteht,
wie Vaterland, Staat, Volkstum, Sprache, Wissenschaft, Kultur,
Religion, werden Altäre errichtet und darauf cin Rauchwerk
entzündet, das Trug erzeugt und den Menschen das Auge blendet, daß
dann in diesem Rauche die Regierungen, die machthabenden Klassen,

dazu die gemeine Geldgier ungestört ihre Geschäfte besorgen können
und reaktionäre Politiker und Theologen sich darin mit Wucherern



— 5 —

und Ausbeutern wohlig zusammenfinden. Ja bis zu den höchsten
Gipfeln steigt dieser Nebel: Jesus, das Christentum, Gott selbst
werden von weltlicher Berechnung und Leidenschaft fo ungescheut
in Anspruch genommen, daß wir oft nicht mehr wissen, ob wir
Gott vor uns haben oder Moloch, ob den Christ oder den
Antichrist, ob das Christentum oder einen Hohn des Teufels.

Ist uns schon diese Größe der Lüge ein böses Wunder, so

wird uns die Kraft, die sie entfaltet, völlig zur Anfechtung.
Wir wissen manchmal nicht mehr, ob die Urgesetze der Welt
aufgehoben oder gar ins Gegenteil verkehrt seien. Wir sehen wie ganze
Völker von den Losungen geleitet, die wir für Lügen halten, in
den Krieg ziehen. Wir wissen: was ihnen ihre Regierungen vorgeben,
ist das genaue Gegenteil der Wahrheit. Wir sind überzeugt: wenn
diese Völker wüßten, wie der Krieg gemacht worden ist, dann bräche
dieser sofort in sich zusammen, dann würden sich vielleicht die
Gewehre gegen die eigenen Führer richten. Und nun diese Stürme
dcr Begeisterung, diese Verteidigung der heiligsten Güter, diese

„religiöse Erhebung", dieses Bewußtsein der eigenen Unschuld und
der Schlechtigkeit der Gegner und als Folge von alledem diese
unerhörten Opfer, die, für die Sache des Guten gebracht, die Welt
in drei Jahren rascher vorwärts gebracht hätten, als sie sonst in
drei Jahrtausenden vorwärts gekommen ist. Ist das nicht unheimlich?
Die Lüge gibt doch sonst nicht Kraft. Lüge lähmt, Lüge zersetzt,
Lüge ruft allen bösen Geistern. —Sollte es also gar nicht Lüge sein,
was die Völker treibt, sondern Wahrheit? Das ist doch anch nicht
möglich. Denn die Auffassungen von Sinn und Entstehung des

Krieges find in den feindlichen Völkern so entgegengesetzt, daß, wenn
die eine wahr ist, die andere eine Lüge sein muß. Und doch, sind
in all diesen Völkern, zum mindesten in den führenden unter ihnen,
Tapferkeit, Begeisterung, Opferwilligkeit fast gleich groß. So müssen
wir uns denn wohl darin finden, daß von Zeit zu Zeit auch der
Lüge ihre Stunde gegeben wird. Sie darf Macht über die Menschen
bekommen; sie darf ihnen den Taumclbecher reichen; sie darf ihnen
Kräfte verleihen, die den höchsten aufs Haar gleichen. Es ist eine
alte Wahrheit, daß es auch dämonische Wuuder gibt, die den
göttlichen zum Verwechseln ähnlich sind. Die Geschichte hat uns solche
schon oft gezeigt, besonders die der Religionen, aber auch die übrige.
Heute aber leben wir in Tagen der Offenbarung. Die menschlichen,
göttlichen und dämonischen Dinge treten so klar in ihrer Wirklichkeit

hervor, wie vielleicht noch nie; die Grundmächte, die stets die
Wcll beherrscht haben, aber oft halb im Verborgenen, ballen sich

zu riesigen Gebilden zusammen. Auch das Böse darf fich zeigen
wie es ist, in seiner ganzen Macht, in seiner Gemeinheit, aber auch
in seiner Verführungskraft, Die Verführungßkraft des Bösen ist
ja nicht seine Gemeinheit, sondern sein dämonischer Adel, der ein
letzter Abglanz ist der verlorenen Herrlichkeit Gottes,



— 6 —

Aber indem wir dies sagen, sind wir auch fchon einen Schritt
weiter gekommen. Denn es drängt sich uns dcr Gedanke auf, daß
eine solche Offenbarung der Lüge zugleich eine Offenbarung der
Wahrheit sei. Denn dies gehört ja doch auch zum Reich und
Sieg der Wahrheit, daß die Lüge sich in ihrer ganzen Nacktheit und
zugleich in ihrer ganzen Verstellungskunst zeige, daß das, was att
Lüge immer im Menschenwesen vorhanden war, aber als solche nicht
genügend erkannt wurde, in krassen und riesigen Formen hervortrete.
Dann müssen die Menschen davor stille halten. Dann mögen Vielen
unter ihnen die Augen ausgehen, vielleicht doch so Vielen, daß
es zu einer Umkehr kommt. Dann werden die Menschen Entscheidungen

treffen müssen. Daß die Grundmächte, Grundgegensätze,
Grundprobleme des Weltwesens in diesen Zeiten fo plastisch hervortreten,

wie wohl noch niemals, seit die Erde steht, das macht diese
Zeiten zu apokalyptischen. Pun mag auch ein stumpfes Auge
erkennen, wie oberflächlich es ist, wenn wir den Fortschritt des
Guten von langsamer Besserung erwarten, worin das Böse
allmählich schwächer und harmloser werde. Gutes und Böses verschlingen
sich vielmehr so, daß das völlige Heraustreten des Einen die
Bedingung ist für das entsprechend völlige Heraustreten des Andern
und die höchste Steigerung des Bösen die Vorbedingung für den
höchsten Sieg des Guten. Die schlimmsten Zeiten für die Wahrheit

und das Gute sind die einer charakterlosen Mischung von Gut
und Böse. Da kommen die Seelen nie zu einem völligen
Erwachen, sondern verharren in Bezug auf die höchsten Wahrheiten in
einer Art Halbschlummer. Da kommt es darum auch zu keinem
wah'haf: großen seelischen Leben, keinem' Auftauchen des Heroischen
im Menschenwesen, Darob werden die Seelen unzufrieden. Es ist
ihnen im Wohlbefinden nicht Wohl und sie suchen ihre Lust auf
allerlei verkehrten. Wegen. Das ist im Grunde ein viel drückenderer
Zustand als selbst die Atmosphäre des giftigen Nebels, worin wir
jetzt leben. Gewiß will sie uns manchmal ersticken, aber dann kommt
wieder ein Windstoß, der die Nebelhülle zerreißt, so daß wir in
einer Größe und Klarheit wie nie zuvor die Höhen sehen, die
Höhen der Wahrheit.

So bleibt dies doch das letzte Wort: der Krieg hat Wahrheit
geschafft. Es ist eine Wahrheitszeit ohne gleichen. Enthüllt wird
das Wesen des Krieges, nicht etwa nur seine einzelnen politischen
Urfachen, fondern alle feine Wurzeln, ja seine einzige Wurzel,
und enthüllt wird auch der Friede. Enthüllt werden Völker und!
Einzelne. Sie zeigen nun ihre wahre Art. Die Masken fallen,
auch die idealen. Es zeigt sich, wie wenig es auf Gedanken, Worte,
Theorien ankommt, Völker und Einzelmenschen, denen wir das
Beste zugetraut, stürzen sittlich zu Boden, Andere, von denen wir
weniger erwartet, erweisen sich fest, ja groß. Propheten fallen und
Propheten erheben sich. Der Krieg ist ein Menschenküuder, gerade



— 7 —

dieser Krieg. Er bringt des Menschen innersten Kern zum Vorschein,
der von seinen Ansichten oft so verschieden ist. Wie ein Mensch
sich zu diesem Krieg stellt, das zeigt, was er für ein Mensch ist, und
auch was er für einen Gott hat. Wer zu gewissen Mächten, die
in diesem Krieg hervorgetreten sind, freundlich steht, ja sich dafür
begeistert, der mag noch so gewaltig von Gott reden uud uoch so

schöne Bücher über Jesus schreiben,' cr ist vom Vater Jesu Christi
abgefallcn zu Wuotan oder Jupiter Kapitolinus oder Baal. Es
ist cine große Sache, daß so viel halbe oder ganze „Propheten"
und „Gottesmänner" nun schmählich vor den Götzen räucheru,
währeud „Gottlose" den ivahren Gott bekennen und ihm in äußerster
Treue und Hcrzensreinheit dienen. - Unsere ganze „Kultur"
enthüllt uns der Krieg. Wir erkennen nun, was sie ist. Entsetzt
blicken wir auf all den Wahn uud Wust, worin wir uns verstricken
ließen, meinend, es müsse so seiu. Auch denen unter uns, die schon
vorher im schärfsten Gegensatz zu dieser Kultur standen, sind nuu
die Augen noch weiter aufgegangen, daß wir Vieles sehen, was wir
vorher nicht sahen und daß wir schärfer sehen, was wir fchon vorher
sahcu, daß wir tiefer, entschiedener geworden siud. Ter Krieg
enthüllt dic Götzen. Dazu gehörten viele ehemalige Götter. Durch die
zerreißenden Nebel hindurch, auch dic, die von den Altären
ausgehen, schauen wir ihre wahre Gestalt. Noch erschrecken Viele davor,
aber das Sehendwerdcn hat bcgonnen und wird weiter gcheu. Götzeu-
dämmerung! Aber, wenn die Götzen stürzen, dann kann Gott
hervortreten. So tritt er denn hervor aus den Nebeln und Fiuster-
nissen, oft nur in flüchtigen Augenblicken, oft uur iu Andeutungen,
die selbst noch uebclzart sind, der wahre Gott, Wie in der
Morgendämmerung die höchstem Spitzen und Gräte des Gebirges nur iu
zartcn Umrissen, kaum sichtbar und doch gerade damit erst recht
mächtig und herrlich, über den noch von Düustcn und Dunkelheiten

erfüllten Tälern aufsteigen, so erhebt sich über all der
Verblendung und Finsternis dieser Zeiten dic Wahrheit Gottes uud des

Mcuschen - Christus, Seiu Reich kommt: der ncuc Tag bricht
hervor.

Das ist's was in nll dem uugcheureu Jnmnicr dicscr Zeitcu,
auch mitten in den Finsternissen der uns umwallenden Lüge, nnsere
Seele immer wieder froh macht. Wir blicken ans eine unendliche
neue Welt, aus dcr großen Flut auftauchend, von Morgenncbcln
bedeckt. Es gibt endlos zu tun. Mitten iu Trümmern ist der Weg
zu Gott frei geworden — neue Bahn für Alle!

2.

Von dieser Wahrheit, die uus die große Katastrophe gebracht,
ist auch die Aufgabe, der die Gesiuiluugsgeuosseu der Neuen Wege
in Bescheidelrheit dienen wollen, umleuchtct.



— 8 —

Zwar scheint auch davon auf deu ersten Blick das Gegenteil

der Fall zu sein. Zu deu Nebeln des Mißverständnisses —
des ungewollten und gewollten - die uns schon vorher umgaben,
haben sich während dieser Jahre neue gesellt. Lüge und Gemeinheit

branden um uns. Wir wollen durchaus nicht leugnen, daß es

uns nicht immer leicht fällt, in dieser Atmosphäre auszuhalten.
Und doch gilt von uns im Kleinen, was von der Welt im Großen:
es ist mehr Wahrheit um uns geworden. Unser Wollen darf viel
mehr als zuvor als das erscheinen, was es wirklich ist. Wir sind
vorher durch dcn Kampf, den wir zu führen hatten, genötigt gewesen,
manches schwere Mißverständnis einfach auf uns zu nehmen uud iu
mehr als einem Punkte als das Gegenteil dessen, was wir waren,
dazustehcu. Es war das keine leichte Aufgabe, besonders in einer
Zeit, wo man auch das Innerste uud Höchste fofort ins Schaufenster

zu stellen Pflegt, auf daß ja alle Welt es sehe. Es war
dazu vielleicht etwas mehr Glauben und Liebe, etwas mehr
Selbstverleugnung nötig, als wohl uusere frommen uud unfrommen Be-
fchder ahnten. Nun aber ist wohl der Tag gekommen, wo wir mit
unserem ganzen Meinen und Wollen ins helle Licht treten dürfen.
Darüber freuen wir uns von ganzem Herzen. Nicht etwa, daß
wir uns einbildeten, daß Mißverständnis und Befehduug jeglichen
Stils jetzt aufhören würden. Sie mögen sogar noch schlimmer werden
als zuvor. Aber sie treffeil uns an der Stelle, wo wir wirklich
stehen. Das ist uns Gewinu. Und so haben auch unsere Gegner
sich als das enthüllt, was sie ivirklich sind.

Es ist in dieser Beziehung ja durch den Krieg eine
merkwürdige Umkehrung bewirkt worden: die Kampfplätze sind vertauscht;
die Gegner stehen da, wo wir vorher zu steheu schienen und wir
stehen da, wo sie zu steheu behaupteteu.

Einige Beispiele mögen dies klar machen.
Einer der häufigsten Borwürfe, die wir vvr dem Kriege

hören mußten, war der, daß wir die Gewalt verteidigten. Man
meinte damit unser Eintreten für die Sozialdemokratie, in deren
Lehre und Praxis der Klassenkampf bekanntlich eine zentrale Rolle
spielt. Jn den letzten Jahren ist namentlich die Haltung, die der
Schreibende dem Zürcher Generalstreik gegenüber eingenommen hat,
eine unerschöpfliche und äußerst fleißig benutzte Vorratskammer
derartiger Beschuldigungen gewesen. Und nun hören wir aus dem
Munde, der gleichen Leute, daß wir Tolstoianer seien, daß wir die
Bergpredigt auf die Politik anwenden wollten, daß wir das Recht
der Gewalt verkennten. Nun sind es ausgerechnet jene Leute,
die für den Krieg und das ganze System des Denkens und Tuns,
das dazu gehört, nicht etwa nur Verständnis, sondern glühende
Begeisterung hegen und die gegen all die Vergewaltigungen des

Rechtes und der Menschlichkeit, die dieses System erzeugt, kein Wörtchen
des Protestes haben, vielmehr ihre Zunge und Feder dazu hergeben,



— 9 -
solche noch zu rechtfertigen. Man bedenke: die paar eingeschlagenett
Fensterscheiben und ausgeteilten Püffe des Generalstreikes erregen
solche Stürme der sittlichen Entrüstung und setzen so viel fromme
und weltliche Federn in Bewegung, aber die in Blut und Jammer
getauchten ganzen Länder, die hrngemordetett ganzen Völker, die

für Jahrhunderte verwüsteten Landschaften, die ohne ordentlichen
Grund verbrannten Städte und Dörfer, Hingerichteten oder
ertränkten oder von der Luft her durch Flieger und Luftschiffe
getöteten Frauen und Kinder, sie setzten freilic« auch. Federn in
Bewegung,^ fromme und weltliche, aber zur Verteidigung oder
Beschönigung, sagen wir (in Erinnerung an einen Ausdruck, der dem
Schreibenden von jener Generalstreiksache her noch in den Ohren
liegt) „Verherrlichung" jener Dinge; jener kleine Ausbruch der
Gewalt (von oben so gut wie von unten), der eintägige Generalstreik

in Zürich, wurde als eine Erschütterung der Weltordnung
bejammert, aber dieser riefengroße, der dreijährige Weltkrieg, wird
mit tiefet Ehrfurcht betrachtet. Und doch, was ist jener Gewaltausbruch,

verglichen mit diesem, mehr als ein mikroskopisches Tröpflein
Waffer verglichen mit dem Weltmeer? Ich hoffe, es werde künftig
keiner Mehr die Heuchelei so weit treiben, nochmals mit jener
kleinen Geschichte zu kommen. Leute, die ihre Feder ins Blut
getaucht haben, das Blut von vergewaltigten und erwürgten Frauen
und Kindern, die den Mut gehabt haben, offenkundige Kriegsscheuß-
lichkeiten aus Fanatismüs politischer Parteinahme zu beschönigen,
die werden sich hoffentlich hüten, uns Verherrlichung der Gewalt
vorzuwerfen.

Ein anderes Beispiel ist der Vorwurf der ,Veräuße rli ch n n g
des Christentums, den wir ein Jahrzehnt lang immer wieder hören
mußten. Wir suchten das Reich Gottes in „äußerlichen Gebärden",
das heißt: in sozialen Verhältnissen und Organifationen, und wollten
es daher auf äußerliche Weise herbeiführen, eben durch Aenderung
der sozialen Verhältnisse. Das Evangelium aber habe es mit dem
innern Leben zu tun, mit der Rettung der Seele von Sünde
und Tod^ nicht mit äußeren Verhältnissen, Es habe es ferner mit
dem Einzelnen zu tun, nicht mit der Masse; es wolle zuerst die
Einzelnen andern und von ihnen aus erst die Welt; es wolle neue
Menschen, schassen, die dann ihrerseits von selbst neue Verhältnisse
schüfen. Wir aber betonten das Recht der Materie, die Bedeutsamkeit

der äußeren Verhältnisse für das ganze Leben der Menschen,
wir machten gegen einen religiösen Individualismus, der in erster
Linie das Heil des Einzelnen sucht, geltend, daß der Mensch zuerst
Gott und seinem Reich gehöre und darin untergehen müsse, um sich

selbst zu finden. So ludeN wir den Schein der Veräußerlichung
auf uns.

Nun sind die Rollen vertauscht. Die Vertreter der Innerlichkeit
singen auf einmal ein neues Lied. Sie haben auf einmal



— 10 —

Verständnis für das Aeußere, Sie reden mit Wärme von der
Notwendigkeit, daß große Völker wüchsen und ein möglichst großes
Stück Welt für sich begehrten. Sie wisfen viel zu sagen von der
Bedeutung der Blutsgemeinschaft, der Rasse, des Volkstums. Uns
aber werfen sie vor, daß wir in einem falschen Spiritualismüs das
alles nicht zu würdigen wüßten. Sie halten eine Anficht, die das
Gedeihen und die Rettung eines Volkes auf innerliche Mächte,^ auf
Gerechtigkeit, Glauben und Liebe abstellen möchte, statt üuf Knonen
und Bajonette, für Schwärmerei, Von der Rolle des Einzelnen
aber halten sie wenig, Sie .preisen - die' Organisation, - die^Ätttch?
ordnuug des Individuums unter die Gemeinschaft und die Ge-
meinfchaftsidee. Wenn der Einzelne den staatlichen Forderungen
gegenüber sein Gewissen geltend macht, so nennen sie dies
Selbstüberhebung, im günstigsten Fall sittliche Verirrung, '

Wir aber sind nun über Nacht die Vertreter der Innerlichkeit
geworden. Wir halten das imperialistische Machtstreben für einen
materialistischen Wahn und glauben, daß die Völker von dem lebest
und groß werden,, was sie an geistigen Werten, au Wahrheil des

Gottesreich verwirklichen. Wir stellen der rein quantitativen
Betrachtung, die der heutigen Politik zu Grunde liegt, die Forderung
einer Verinnerlichung und Beseelung des Zusammenlebens der Völker
gegenüber. Wir betonen gegenüber der krankhast übertriebenen Be -

deutung, die heute den rein naturhaften Tatsachen, dem Blut,
dem Volkstum, beigelegt wird, die übergeordnete Wichtigkeit dèr
„Idee", das heißt: der fittlicheu und" religiösen Wahrheileu und
der ihnen entsprechenden Kräfte, Sie wollen wir auch'den
Einzelnen der Masse gegenüber zur Geltung bringen! WW' 'wollen ihm
sein Recht wahren, gegen den Anspruch einer DiÄsMation, die ihn
nach Leib und Seele in Beschlag nehmen will,'' Unser Ziel ist
eine Gemeinschaft, die sich aus Freiheit und Liebe ausbaut: Wir
wollen dem Einzelnen das Recht ivahren, Gott mehr zu gehorchen
als den Menschen. Wir trauen ihm zu, daß er durch seist 'Zeugnis,
sein Opfer Großes, Entscheidendes vollbringen könne für das Kommen
einer neuen Welt. Und so glauben wir überhaupt, daß es der G e i st

sei, der die Welt gestalte, daß er auch imstande sei, die politischen
Dittge zn erfassen und daraus die Ehre Gottes und des Menschen
hcrvorlcuchrcu zu lassen.

Da wir gerade beim politischen Leben sind, so soll uns als
drittes Beispiel der Umkehrung des Kampfes, von der wir reden,
das Vaterland dienen. Weil wir gegen den Patriotismns ge-'
kämpft, den Wert und die Notwendigkeit der interuatioualeu,
übernationalen Gemeinschaft hervorgehoben und dem Militarismus
Kampf bis zum äußersten angesagt haben, hat man uns als solche
verschrien, die das Vaterland gering schätzten und im Stiche ließen.
Nun aber stehen wir vor der Paradoxic, daß ausgerechnet wir,
die AntiPatrioten, es gewesen sind, die in diesen Jahren äußerster



— 11 —

Krisis unseres nationalen Lebens für ein wahrhaft schweizerisches
Denken und eine geistige Selbständigkeit der Schweiz eingetreten
sind und dafür schwere Kämpfe geführt, unsere patriotischen Gegner
über die Schweiz einfach zu einem Anhang einer fremden Macht
herabgesetzt und im Nachsprechen ihrer Losungen ihre Weisheit
gefunden haben. Wir haben aus ihrem Munde den Vorwurf über-
stiegenen Naiona.ismus vernommen. Wunderliche Entwicklungen!

Als letztes Beispiel endlich möchte ich den Streit über die

Diesseitigkeit oder Jenseitigkeit des Gottesreiches
anführen. Wir gehören zu denen, die oie Botschaft erneuert haben,
die die Botschaft Jesu und seiner Apostel ist: daß das Reich Gottes
auf die Erde kommen soll, für die Erde sei. Daraufhin hat
man uns angeklagt, daß wir das Jenseits preisgäben, uns mit
unsern Ho,fnungen im Irdischen verlören und hat gegen uns geltend
gemacht, daß Christi Reich nach seiner eigenen Aussage nicht von
diefer Welt sei.

Wieder hat sich das Verhältnis umgedreht. Heute sind wir
es, die betonen, daß das Reich Gottes etwas von den Weltreichen
feiner ganzen Art nach Verschiedenes sei, daß es von oben komme,
mit ganz anderen Kräften uno Gesetzen, als die der Welt, daß es die
Weltreiche richte, daß es am Ende allein dastehen werde als das
Reich und daß das Heil der Völker sogut wie der Einzelnen darin
besteht, sich in dieses Reich zu retten. Unsere Gegner aber eifern
nun gegen uns, daß Gott auch in diesen weltlichen Entwicklungen
sei, daß das Gottesreich zuerst in den natürlichen Verhältnissen
sich gestalten müsse, damit das Höhere sich darauf erbauen könne,
daß es zuerst in den einzelnen Völkern kommen müsse, damit es

in der Welt kommen könne, kurz, daß es von unten her sich
erbauen müsse, nicht von oben her. Dieser Auffassung gemäß
verteidigen sie unsere Kultur, während wir sie als gerichtet preisgeben.

Sie betonen also, mit anderen Worten, die Diesfeitigkeit
des Gottesreiches, während wir mehr seine Jenfettigkeit vertreten.

Das ist die seltsame Vertauschung der Rollen im Kampfe der
Geister, die der Krieg mit stch gebracht hat. Ich habe sie an diefen
Beispielen erläutert, weil gerade sie in dem bisherigen Streite eine
besonders große Rolle spielten, hätte aber die Tatsache auch an vielen
andern Punkten erläutern können. Denn diese Umkehrung erstreckt
sich auf alle Bestimmungen des Denkens und Levens.

Und nun — was hat diese merkwürdige Tatsache zu bedeuten?
Sollen wir etwa annehmen, es handle sich da bloß um eine vorübergehende

Verschiebung des Bildes, ein Erzeugnis der Kriegspsychose,
ein Mißverständnis? Oder sind wir etwa während des Krieges
Andere geworden und haben, nach berühmten Mustern, umgelernt?



- 12 -
Im Gegenteil: der Krieg hat das Mißverständnis beseitigt und die

Wahrheit der Dinge, wie sie schon vorher bestand, aber nicht deutlich
gesehen wurde, ans Licht gebracht. Gewiß wäre es keine Schande,
wenn wir Andere geworden wären, wenn wir Vieles gelernt hätten;
eher wäre das Gegenteil eine. Wir haben tatsächlich Vieles gelernt,
sind in wichtigen Stücken, im gesamten Fühlen und Denken Andere
geworden. Das gilt von allen Lebendigen unter uns, Aber dieses
Lernen und Anderswerden bedeutet nicht eine Umkehr, oder ein
Abbiegen von dem bisherigen Wege, sondern genau das Gegenteil: ein
rasches Vorwärtskommen auf dem bisherigen Wege. Wir sind in
diesem Sinne, die Gegner so gut wie wir, nicht Ändere geworden,
vielmehr erst recht geworden, was wir waren.

Es ist stets ein krasser Irrtum gewesen, wenn man uns zu
Vertretern der Gewalt gemacht hat. Wir sind stets das Gegenteil
gewesen. Unser Sozialismus war die Forderung einer Ordnung des

Rechtes und der menschlichen Gemeinschaft im Wirtschaftsleben (und
von hier aus in allem Leben) statt des heutigen Krieges Aller gegen
Alle, der eine Vergewaltigung des Schwachen durch den Starken
bedeutet. Den Klassenkampf haben wir nie als etwas an sich Gutes und
Begehrenswertes hingestellt, fondern stets als ein großes Uebel, das uns
beweise, wie wenig das Christentum unter uns Wirklichkeit sei. Wir
haben seine Ueberwindnng durch einen neuen Geist gefordert, wie ja
übrigens auch die sozialdemokratische Theorie durchaus die einstige
Aufhebung des Klassenkampfes als Ziel betrachtet. Kurz, wir haben
uns zum Klassenkampf im Grunde genau so gestellt wie zum Kriege:
wir haben ihn bei den heutigen Ordnungen für notwendig betrachtet,
aber eine Ordnung gefordert, wo er nicht mehr notwendig sei. ^Freilich
war da ein Unterschied. Wir mußten der bürgerlichen und christlichen
Welt für den Sinn und das Recht der Arbeiterbewegnng die Augen
öffnen und also auch zeigen, was für ein Stück Recht in der Forderung

des Klassenkampfes liege, während wir einer Gesellschaft, die den

Krieg als dauernd notwendig, ja wertvoll hinnahm, zeigen mußten,
daß er überwindbar und zu bekämpfen sei; aber wir sind nie auf.
das Erfurter Programm, geschweige denn auf gröbere Dogmen,
eingeschworen gewesen. Nie ist es uns in den Sinn gekommen, die
Erkenntnis zu verleugnen, daß die tiefste Kraft der Erlösung der Menschen
das Leiden um der Gerechtigkeit willen ist und daß die Welt nur
überwunden wird durch die Liebe, die sich im Opfer vollendet. Nie haben
wir die Wahrheit des Kreuzes vergessen. Gegen alle bloßen Machtmittel

haben wir von jeher den tiefsten Widerwillen gehegt.
So besteht nicht der geringste Widerspruch in unserer Stellung

zum Sozialismus und zum Krieg. Es ist doch kein Zufall, daß der
Sozialismus grundsätzlich immer gegen den Krieg ist. Der Sozialismus
will den egoistischen Vernichtungskampf aus dem wirtschaftlichen und
dem politischen Leben gleichmäßig ausschalten. Der Kampf gegen den

Kapitalismus und gegen den Militarismus hat den gleichen'Sinn : es



— 13 —

ist der Kampf gegen das Tier für den Menschen. Und wenn einige
von nns zwar nicht für den Generalstreik, wie man fälschlich zu
behaupten nicht aufhört, svndern für das am Generalstreik beteiligte
Proletariat eingestanden sind, fo haben sie dabei so wenig die Gewalt
verherrlichen wvllen, daß es vielmehr gerade die unnötige, törichte
Berufung eines kleinlichen und verblendeten Bürgertums auf die ruhe
Militärgwalt war. die uns unerträglich schien. Schon damals standen
wir bei Tolstoi, nicht bei Bismarck.

So sind wir mich in Bezug auf das Verhältnis von Außen und
Innen nicht Andere geworden. Es ist selbstverständlich nie unsere
Meinung gewesen, den Geist an die Materie und das innere Leben
an die Aeußerlichkeit zu verraten. Unser Sozialismus wvllte stets
gerade umgekehrt den Menschen an Stelle der Ware, die Seele an
Stelle der Maschine, Gott an Stelle des Profites fetzen. Das dürfte
doch wohl Verirmerlichnng sein! Unser „Materialismus" bedeutete, daß
wir auch die materiellen Dinge dem Geiste unterwerfen wollten. Denn
gerade da, wo der Geist recht znm Bewußtsein seiner Würde und
Macht gekommen ist, will er alle Wirklichkeit, anch die materielle,
seinem Reiche einordnen. Unser Spiritualismus war Materialismus,
aber unser Materialismus Spiritualismus. Unser tiefstes Wvllen ist
stets gewesen, eine gvttfern gcwvrdene Kultur zu Gott zurückzurufen.
Sollte das Veräußerlichung sein? Keiner von nns ist auch nur einen
Augenblick lang so töricht gewesen, von bloßen Umwälzungen der
äußeren Verhältnisse das Kommen des Reiches zu erwarten; nie haben
lvir die Eigenart seiner Kräfte und Wirkungen so sehr verkannt. Aber
ivir haben umgekehrt vvn seinem Kommen die Umwälzung alles
Bestehenden erwartet und tun cs weiterhin. Dabei haben wir dem
Einzelnen immer eine entscheidende Rolle zugewiesen. Wir haben freilich
behauptet, daß der Einzelne nur dann wahrhaft bekehrt werde, ivenn
er in Gottes Sache aufgehe, aber dann haben wir ihm unbegrenzte
Möglichkeiten zugetrant nnd seine Verantwortung groß gemacht. Die
Rettung der Seelen war stets unser oberstes Ziel — auch das unseres
Sozialismus. Wenn wir also heute gegen den Anspruch rein äußerer
Mächte, gegen den Trotz und Hochmut der Weltmacht, des Reiches
der Welt, auftreten, so ist das nur die Folge unseres bisherigen
Denkens nnd Tuns.

So auch unsere Stellung znm Vaterlands. Selbstverständlich
haben ivir niemals den sittlichen und religiösen Wert verneint, der im
Vaterlande liegt und nie unser Gefühl tiefer Verbundenheit mit Volk
uild Volksgenossen verleugnet. Den Patriotismus bekämpften wir, weil
er eine Verfälschung dieses Wertes, ein Trng und Schwindel ist. Unser
Internationalismus svllte stets ein Schutz und nicht eine Vernichtung des
Vaterlandes sein. So ist auch unser Antimilitarismus nicht nur eine
Frncht unserer religiösen Ueberzeugung, sondern auch unserer gut
schweizerischen Gesinnung; denn uns steht fest, daß die unabhängige
Existenz kleiner Völker nnd der Fortbestand des heutigen politisch-



— 14 —

militärischen Systems unvereinbar sind. Die Vaterländer, die kleinen
wie die großen, müssen in einer neuen, auf den Geist begründeten
Völkergemeinschaft „aufgehoben", das heißt: zugleich aufgelöst und
erhalten werden.

So ist endlich auch klar, daß wir das Gottesreich uie in dem

Sinne, wie unsere Gegner es meinen, dem Diesseits haben ausliefern
wollen. Abgesehen davon, daß wir eine Hoffnung, die über das Grab
hinaus geht, als einen der Ecksteine jedes ernsthaften Glaubens an
das Reich Gottes betonen und sogar noch stärker als Andere hervorheben,

daß dieses auch völliger Sieg über den Tod sei, ist es uns
immer festgestanden, daß es zwar für diese Welt aber nicht von
dieser Welt ist. Es ist von einer andern Welt, hat nicht die Art
dieser Welt, fondern eine davon gänzlich verschiedene. Es kommt von
oben, nicht von unten. Es bricht allerdings in diese Welt ein,
kommt in diese Welt, will hier seine Herrschaft aufrichten, ift nicht bloß
für das ferne Jenseits ; es ist der Himmel auf Erden. Aber dies alles
nicht in dem Sinne, daß die Erde so wie sie ist, oder eine etwas
verbesserte Erde, der Himmel wäre, als ob das Jenseits vom Diesseits
verschlungen werden sollte. Umgekehrt vielmehr solle das Jenseits in
das Diesseits strömen, solle der Himmel sich herniederlassen auf eine
verwandelte Erde. Wir können nur darum beten: „Dein Reich komme",
weil dieses Reich zunächst ein jenseitiges ist, und indem wir bitten,
daß es ein diesseitiges werde, treten wir in einen stärkeren Gegenfatz

zu der vorhandenen Welt als sonst irgend jemand. Das ist heute
alles offenbar, war aber schon vorher so.

Wir sind also in diesem Sinne die Gleichen geblieben; wir sind
bloß offenbar geworden. So wie wir jetzt dastehen, so sind wir; das
ist unser wahres Wesen und Wollen; so haben wir es immer gemeint.
Auch haben wir es laut genug gesagt, man hat es nur nicht hören
wvllen.

Und nun die Gegner? Sind etwa sie Andere geworden?
Auch sie sind vielmehr nur offenbar geworden!
Daß es ihnen bei ihrem Gegensatz zu der Arbeiterbewegung nicht

um die Verwerfung der Gewalt an zu tun war, zeigte sich an
verschiedenen Tatsachen. Sie hatten zum Beispiel für die Gewalt, die im
Klassenkampf von oben her gebraucht wurde, nie einen ernsthaften
Tadel, wenigstens nie einen, der dem. andern an Aufrichtigkeit und
Schärfe gleich gekommen märe. So hatten ste auch bei Anlaß des
Generalstreikes für die bürgerliche Gewalttätigkeit keiue sittliche
Empörung. Sie sahen also nicht auf die Gewalt, sondern nur darauf,
ob sie für oder gegen die bestehende Ordnung der Dinge gerichtet fei.
So hatten ihre Augen auch nicht die Schärfe, um das ganze System
der Gewalt zu erkennen, das in unserer Wirtschaftsvrduung steckt.

Ebensowenig gab es bei ihnen Auflehnung gegen den alles
überwuchernden Etatismus mit seinen Anmaßungen, seinem seelentötenden
Mechanismus. Und endlich fehlte es an irgend einer energischen Be-



— 15 —

kämpfung des Kriegsgeistes und der drohenden Kriegsgefahr. Es
könnte also unmöglich der Abscheu vvr dem Gewaltprinzip an sich sv
groß sein, wie man hätte meinen mögen, wenn man die Entrüstungen
über den Klassenkampf vernahm.

Das Gleiche gilt von der Innerlichkeit. Waren die äußeren
Dinge unseren Gegnern wirklich gleichgültig? Wenn dies der Fall
gewesen wäre, dann hätten sie den im Genuß des Aeußeren
Befindlichen im bitteren Ernste zureden müssen, sich der Vorzüge ihrer
äußeren Stellung zu entschlagen, schon deswegen, weil ihre Seele
dadurch für das Wesentliche am Leben freier werde, aber auch deswegen,
weil deu Enterbten damit jeder Anlaß zur Bitterkeit genommen iverde.
Aber von einem solchen Zureden hat man nie gehört, dieses Argument

von der nebensächlichen Bedeutung der äußeren Verhältnisse
wurde nur nach unten ernstlich in Bewegung gesetzt. Es kam also
auch hier nicht ans die Innerlichkeit an, sondern auf etwas Anderes.
Und fv war es auch mit dem besonderen Individualismus nicht weit
her. Er kam höchstens als eine gewisse religiöse Selbstsucht zur
Geltung, die im Genuß der religiösen Güter nicht durch die Rücksicht
auf Andere gestört sein will, aber nicht als leidenschaftliche Arbeit an
dm Einzelnen im Sinne ihrer Bekehrung für das Reich Gottes. Es
kam manchmal auch zu einem Ernst persönlicher Heiligung, den zu
leugnen wir uns hüten werden, aber wo es ganzer Ernst wurde, da
durchbrach er diese Art von Individualismus und wurde ganze Hingabe

nn Gottes Sache; wenn vielleicht auch in etwas enger Form.
Es ist zu vermuten, daß der Patriotismus, der zu dieser Art

gehört, ähnliche Wurzeln hat. Seine Vertreter sind gewöhnlich svlche,
die sich mit den bestehenden Ordnungen dnrch materielle vder ideelle
Bande innig verknüpft fühlen. Die Regiernngen und Gesetze vertreten
ihre Partei uud ihre Interessen, oder sie erblicken iu den bestehenden
politischen Einrichtungen zugleich eine göttliche Ordnuug. Aber cs
kaun dabei auch ein bestimmtes politisches, vielleicht mit einem religiösen
verbundenes System fein, das sie begeistert, sodaß es ihnen nichts
ausmächt, sich mit .andern Völkern, in denen ebenfalls dieses System
herrscht, die als seine Träger und Schutzmächte erscheinen, so einig zu
fühlen, daß sie dabei alle Selbständigkeit ihres Vaterlandes wegwerfen.
So dürfte es also weniger das Vaterland fein, das gehütet werden
müßte, als eben jenes System.

Endlich die Jenseitigkeit. Eine echte Jenseitsstimmnng verrät sich

immer und notwendig in einer gewissen Entwertung der vorhandenen
weltlichen Ordnungen. Aber davon war nun eben wieder bei unseren
Gegnern wenig zn spüren. Sie klammerten sich vielmehr sehr zäh an
diese Ordnungen, so zähe, als ob sie keine andere Wirklichkeit kennten,
an den Staat, die vorhandene soziale Ordnung, die herrschenden
politischen Anschauungen. Wer diese antastete, gegen den erhoben sie sich

mit einer Leidenschaft, die ihnen nicht zur Verfügung stand, wo es
die eigentlichen Jenseitsgüte galt. So ist anzunehmen, es habe



— 16 —

sich auch hier uicht um das Jenseits gehandelt, sondern um etwas
anderes.

Um was denn? Bevor ich diese Frage zu beantworten versuche,
was der wahre Gegensatz sei, muß ich eine Vorbemerkung machen, die

zugleich eine Nachbemerkung ist. Ich habe beständig von „Gegnern"
geredet. Dabei habe ich natürlich nicht an persönliche Kämpfe, fondern
nur an geistige Gegensätze gedacht. Ferner möchte ich recht nachdrücklich

erklären, daß nicht alle vorläufigen Gegner dauernde fein müssen.
Es gibt ehrliches Mißverständnis. Wer also nach diefen Auseinandersetzungen

das Gefühl hätte, daß er auf die Seite gehöre, die hier
vertreten wird, der wäre eben nicht mehr Gegner. Eine solche Verständigung
wird ja gewiß weithin stattfinden, wenn nicht in der allernächsten Zeit,
so doch im Laufe der kommenden Kämpfe. Eine neue Gruppierung
der Geister hat zum Teil schon stattgefunden und wird jedenfalls
fürderhin stattfinden. /

Aber auch nach dieser Verständigung, zu der wir immer bereit
sind, wenn sie auf ehrliche und anständige Weise gesucht wird, wird
es uoch einen Gegensatz geben; ja, er wird dann erst recht scharf und
deutlich sein, bis vielleicht eine neue Einheit erreicht wird.

Welches wird dieser Gegensatz sein? Ich komme nun auf eine
These zurück, die ich schon wiederholt entwickelt hahe: es handelt sich
um zwei von Grund aus verschiedene Denkweisen, aus
zwei Auffassungen des Christentums, die so stark gegen
einander stehen, daß man sie zwei Religionen nennen
kann. Sie haben alle Hauptsätze gemein, aber sie fassen alle
verschieden auf. Sie könnten sich vielleicht verstehen, aber es scheint, daß
sie genötigt find, statt dessen sich aufs schärfste zu bekämpfen.

Das eine ist die Religion im engern Sinn des Wortes. Es
ist diejenige Denkweise, die zu einer Heiligung und Bewahrung
der vorhandenen Welt wird. Sie weiß natürlich auch von einer
höheren Welt, aber sie bringt diese an einem besonderen Orte unter,
entweder in der Mystik des individuellen Gottesgenusses, oder in der
heiligen Welt der Kirche, oder im Jenseits des Grabes. Die
vorhandenen Ordnungen der Welt gelten nicht als die letzten, aber sie

sind gottgewollt und gehören notwendig zum Bestand der Welt. Weil
so die Religion ihre schützende und weihende Hand über diese
weltlichen Ordnungen hält, gewinnen diese eine besondere Heiligkeit. Staat,
jeweilige Wirtschaftsordnung, geltende Sitte werden Bestandteile der
göttlichen Weltordnung. Man erwartet umgekehrt von diesen Mächten,
daß sie ihrerseits die Religion, die ihnen so große Dienste leistet, schützen
und tragen werden. So kommt das uralte, immer wieder in ueuen
Fvrmen auftretende Bündnis von Thron und Altar, Priester und
König zustande. Es ist in der demokratischen Republik so gut möglich



— 17 —

als in der absoluten Monarchie, mögen die Formen noch so

verschieden sein.
Diese Religion kann manchmal eine große Tiefe gewinnen. Wir

möchten fie gern einmal unter diesem Gesichtspunkt würdigen, können dies
aber hier nicht tun und wollen bloß erklären, daß wir gesonnen sind,
ihr alles Recht zu geben, das sie haben kann und auch in diesem
Sinne also zu einer Verständigung bereit. Aber ebenso gewiß ist,
daß diese Religion immer wieder der Fluch der Welt wird. Ja, ich

stehe nicht an, zu erklären, daß dis, welche sie für die schlimmste der
die Menschenwelt verwüstenden Mächte halten, durchaus recht haben.
Denn sie hält den Menschen in dem stärksten Bann, den es gibt.
Dieser Bann kann ganz dämonischer Art sein. Und er kann bedeuten,
daß die Menschen dadnrch in Gedanken und Zuständen festgehalten
werden, die ihr Verderhen sind. Das Greuelvollste kann sich mit dieser

Religion verbinden und dadurch eine unheimliche Kraft und Weihe
bekommen, und umgekehrt kann diese Religion von sich das Greuelvollste
tun, was im Menschenmesen möglich ist. So ist es in diesem Kriege
geschehen. Diese Religion ist vielleicht seine tiefste Wurzel. Sie hat
ihm jedenfalls den stärksten Kraftzufluß zugeführt. Ihre Vertreter haben

M Kriegswut das Höchste geleistet und fahren dariu fort. Der Krieg
ist erst zerbrochen, wenn diese Religion zerbrochen ist.

Auf der andern Seite steht die Religion, deren Herz die Hoffnung

auf eine neue Welt ist. Wir nennen sie nur vorläufig
Religion, denn es ist eben das Reich Gvttes, das wir meinen.
Es geht auf eine neue Welt, weil es ausgeht von dem Gott, der nicht
bloß ein anderes Wort für die Welt und die jeweilen bestehende weltliche

Gesamtordnung ist, sondern der lebendige, das heißt der schaffende

Gott, der in Taten vorwärts schreitende. Er ist wahrhaft weltüberlegen,

durum kann und will er die Welt richten und neuschaffen, neue
Welten schaffen, sein Reich schaffen. Dieser lebendige Gott zerbricht
in Kraft seines ewigen Lebens fortwährend erstarrte Formen des

Lebens, Staaten, Gesellschaftsordnungen, Religionen, sittliche Systeme,
um die Welt seinem Ziele entgegenzuführen: einer zu göttlicher Freiheit

und göttlichem Leben erlösten Menschheit. Hier gilt nicht Religion,
sondern Gott selbst, der aber Mensch wird in einem menschlichen
Reich, in menschlicher Gerechtigkeit, Reinheit und Güte, im göttlichen
Menschen, in Christus. Nicht in irgend welchen Weihen, Verzückungen,
Systemen, Kirchen, im wahren Menschen kommt Gott in die Welt,
der wahre Mensch ist in ihm aufgehoben, von ihm verbürgt, wird
von ihm fortwährend geschaffen. Wer an ihn glaubt, der schaut
arbeitend, kämpfend einer Welt entgegen, die gegen diese ist und über
dieser, jenseits dieser liegt.

Das ist der wahre Gegensatz, der Gegensatz der Gegensätze. Auf
ihn führen sich alle andern zurück. Er liegt an ihrer Wurzel. Er
erklärt auch alle seltsamen Verschlingungen und Verkehrungen des

Kampfes. Darauf hinzuweisen ist unser «stsrum esuss«.



— 18 —

Natürlich meinen wir nicht, daß jeder Einzelne klar nnd
eindeutig dem einen dieser Lager angehöre. Menschen sind nicht
Prinzipien. Es gilt blvß die Prinzipien herausznarbeiten, damit in die
Wirrnis der menschlichen Kämpfe Klarheit kvmme. Aber daran
halte ich fest, daß daran alle andern Gegensätze hangen und daß
darin alle andern aufgehen. Das wird der Ausgangspunkt für
eine neue Orientierung der Geister sei». Hier wird zuletzt das
Entweder-Oder gelten. Und zwar handelt es sich dabei uicht bloß
um eine „religiöse", sondern um eine allgemein menschliche Sache.
Wir werden eben künftig immer weniger diese Scheidung in „religiös"
und „weltlich" vollziehen, cs wird nicht so sein, daß die Einen
im Ncuncn Gvttes uud die Andern in irgend einem andern Namen
nach dem gleichen Ziele wandern, sondern die Menschen werden nach
dem, was ihnen menschlich das Höchste ist, znsammenstehen und
sich von hier aus auch über Gott verständigen lernen.

Diese Entscheidung und was mit ihr zusammenhängt, wird nach
unserem Dafürhalten der Hauptinhalt der nächsten Zukunft sein.
Schwerster Geisteskampf wird sie wahrscheinlich begleiten. Wir wollen
diesen Kamps weder fürchten, nvch bedauern, denn er wird uns
gewaltig vorwärts führeu und ist es wert, darin zu leben und zu sterben.

Unsere Arbeit aber wird seiu, die Probleme diescs Kampfes
inimer klarer herauszuarbeiten nnd immer ernster nnd geschlossener
die Wahrheit zu suchen, die nns retten uud neu beseligen wird. Daß
wir dabei immer mehr znr Höhe nnd znr Tiefe müssen, wird uns
jeden Tag eindringlicher klar. Auch der Weite möchten wir aber
nicht entbehren. Jedenfalls soll nns keine Parteischablone binden. Die
Parteien stnd alle zerbrochen. Jede Parteiform wäre jämmerlich zu
klein für die Größe dcr jetzigen Aufgaben uud Aussichten. Wir meinen
aber anch nicht, daß Kampf und immer nur Kampf das letzte Wort
fein müsse. Vielleicht daß gerade eiue gründliche Klärung der Gegensätze

ani ehesten zn ihrer Ueberwindung führen kann. Wir wiederholen,

daß wir ehrlich bereit sind, dabei mitzuwirken. Was wir letztlich

wollen, ist ein nener Friede. Nur wolleu wir ihn nicht
erschleichen und wir fürchten uns davor, einem notwendigen Kampfe
auszuweichen. Wir lieben den Frieden so sehr, daß wir um seinetwillen

den bittersten Kampf nicht scheuen wollen.
So gehen wir dem neuen Jahr entgegen, diesem entscheidungsvollen

Jahr.
'

L, Ragaz.
(Fortsetzung folgt)


	Neue Wege. I., Klärungen

