
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 10 (1916)

Heft: 12

Artikel: Die Gottesreichshoffnung im Neuen Testament

Autor: Lejeune, R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-133836

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-133836
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


541

dadurch sich selber zerstören, wie jetzt die irdischen Reiche in diesem
Kriege es tun, die ja auf dem Fundamente der Macht sich aufbauen.
Darum erscheint uns Gott als das Kindlein. Vor einem Kindlein
muß niemand sich fürchten. Ihm gegenüber fühlen wir uns frei und
können machen, was wir wollen. Wo Gott dennoch Macht über
uns gewinnt, gehorchen wir ihm nicht aus äußerem, sondern aus
innerem Zwang, aus Freiheit, aus eigenem Wollen. So allein
hat das Wollen des Guten einen sittlichen Wert. Der Grund der
Sittlichkeit muß die Freiheit sein. Damit wir nns nun völlig frei
fühlen können, kommt Gott in der Gestalt der Schwäche zu uns.
Und er läßt das Böse oft so furchtbar aufschäumen und stark
werden, damit wir dann aus tiefster Abfcheu vor ihm und ganz
aus eigenem Antrieb das Gute suchen. Wir werden um so tiefer
in das Gute hineingetrieben, je größer das Böse war.

Aber auch da, wo Gott stark und machtvoll einherfähjrt^
kommt er nicht als Gewaltherrfcher. Er steigt vielmehr aus der
Tiefe unseres Herzens empor und zerbricht im Einklang mit unferem
eigenen Willen die Macht des Bösen. Möchte er auch jetzt bald
so kommen. Kommen wird sie einmal, die Zeit, wo Gott wie
ein Held einherschreitet. Denn wiederum wird aus dem Kindlein
ein herrlicher König hervorgehen, wie einst aus dem Kindlein
in der Krippe zu Bethlehem. H, Spahn.

vie SottesreicbsdoNnung im
Neuen Testament.

/ Infer Leben steht seit längerer Zeit schon auf all seinen Gebieten
RI — den inneren wie den äußeren, den geistigen wie den mate-

riellen — im Zeichen der Auflösung: alte Ideale verblassen und
neue Ideale tauchen auf; alte Mächte wanken und neue-suchen sich

Bahn zu brechen; alte Selbstverständlichkeiten werden erschüttert und
ein Neues, das zwar meist nur erst unbestimmte Ahnung ist und noch
keine feste Gestalt gewonnen hat, will allenthalben empordrängen. Ein
neues Hoffen und Wollen ergreift mehr und mehr unser Geschlecht
und rüttelt an allem Bestehenden, das doch eben noch von ewigem
Bestände zu sein schien und läßt Mächte, die gestern noch ein absolutes
Recht beanspruchten, in ihrer ganzen Relativität erscheinen. Dinge,
die unseren Vätern noch als ewige Bestandteile der göttlichen
Weltordnung galten, wie Staat und Kirche, oder denen man als
sogenannten notwendigen Uebeln und im unerforschlichen Ratschlnß Gottes

Vortrag, gehalten im Churer Volkshaus am 24, November 1916.



stehenden'Fügungen eine nicht minder ewige Herrschaft! auf.Trden
zuschrieb, wie Armut, Not, Krankheit, Unrecht, Gewalttat, Krieg, Laster,
sie sind uns mit einem Male in ihrem Geltungsrecht fraglich geworden;
allenthalben sehen wir Kräfte hervorbrechen, die einen entschlossenen

Kampf mit diesen vermeintlich ewigen Mächten aufnehmen. „Throne,
Herrschaften, Mächte und Gewalten", die ewig auf Erden zu gelten
schienen, find im Tiefsten erschüttert und wanken.

So besteht zwar noch die Mammonsherrschaft unter uns
und zwingt die Seelen mit all ihrem Trachten wie die Hände mit
all ihrem Tun in ihren Dienst. Diese Mammonsherrschaft hat sich im
modernen Kapitalismus ein furchtbares Gebilde geschaffen, durch
das sie unser ganzes Wirtschaftsleben, und mit dem Wirtschaftsleben,
da dieses ja dem heutigen Geschlecht Anfang, Mittelpunkt und Ende
alles Lebens ist, auch das Staats- und Völkerleben, ja auch das
Geistesleben und die gesamte Kultur bestimmt. Noch gelten drum,
der ganzen Mammonsordnung zufolge, Konkurrenzkampf und
Ausbeutung als die selbstverständlichen Grundlagen und der Profit als der
alleinige Zweck des Erwerbslebens; noch bedeuten Armut, Elend und
furchtbarste materielle wie seelische Not lauter eherne Notwendigkeiten,
die mit dem Wirtschaftsprozeß nun einmal gegeben seien, ja — wie
es in frommer Wendung heißt — Fügungen Gottes, in die man sich

zu schicken habe; noch trennt eine unübersteigbare Kluft den Reichen
vom Armen, den Besitzenden vom Besitzlosen, den Brotherrn vom
Lohnarbeiter und macht jede Volksgemeinschaft von vornherein
illusorisch; noch regiert also das Geld die Welt und spannt alles Menschenleben

in sein furchtbares Joch. Allein: diese ganze Mammonsherrschaft
ist im Tiefsten erschüttert und ein neuer Geist und neue Kräfte bahnen
eine vollständige Umwälzung in unserer Wirtschaftsordnung und allen
durch diese beeinflußten und in Mitleidenschaft gezogenen Gebiete an.
Gegenüber den Privatinteressen des Einzelnen wird das Wohl der
Gesamtheit und gegenüber der Alleinwertung der Sachen das Recht der
Seele geltend gemacht: wir haben nicht mehr die unbeschränkte Geltung
und den selbstverständlichen Bestand des Kapitalismus, sondern daneben
und dagegen drängt der Sozialismus empor, die alte Mammonsherrschaft

aufs leidenschaftlichste bekämpfend und neue Ziele und Ideale
aufrichtend.

Noch besteht zwar ferner die G e w alt h e r r s ch a ft in unserem
Leben und wie die Mammonsherrschaft im Kapitalismus, fo ist sie im
modernen Staat verdichtet und organisiert. Noch wird daher der
einzelne Mensch unter prinzipieller Mißachtung seiner Menschenwürde und
seines Eigenwertes in den Dienst der unpersönlichen Staatsmacht
gestellt und noch wird mit Zwang nnd Gemalt eine Ordnung aufrecht
erhalten, die sich nicht am Menschen und der Volksgemeinschaft, sondern
einerseits an einer rein abstrakten Machtidee, andrerseits an den sehr
konkreten Klasfenmterefsen einer bestimmten Volksgruppe, nämlich der
besitzenden, orientiert. Noch gründet sich das Zusammenleben der



— 543 —
' ''

Menschen auf die brutale Gewalt, sodaß es sich innerhalb der einzelnen
Staaten, diesen Zentren der Gewaltherrschaft, als reine Zwangs?
gemeinfchaft unter der Regiernng der besitzenden Klasse darstellt und
nach außen hin als ein immerwährendes Gegeneinander der Staaten,
das im Kriege nur deu deutlichsten, der ganzen Gewaltordnnng
entsprechenden Ausdruck findet. Allein, auch diese Gewaltherrschaft, die
eben noch als die selbstverständliche Form menschlicher Gemeinschast
oder gar als gottgewollte Ordnung galt, ist gleichfalls, im Innersten
erschüttert und neue Ideale der Gemeinschaft treten dem bestehenden
Gewaltideal entgegen. Neben der herrschenden Staatsvergötternng
erheben sich bereits starke Gegenbemegungen staatsfeindlicher Art, —
von den wirren, oft fast krankhaft verzerrten Formen eines terroristischen

Anarchismus bis hin zu dem edlen „Anarchismus", eines
Tolstoj oder Krapotkin.

Noch besteht zwar auch, um von den geltenden Mächten noch
eine dritte herauszugreifen, die Religionsherrschaft unter, uns
und diese findet in der Kirche ihren deutlichsten Ausdruck. Noch ist
also der Gottesglaube, der feinem Wesen nach überweltlich lind well?
überwindend fein sollte, zn einem weltlich-menschlichen Herrschaftsbereich

ausgestaltet; noch herrschen leblose Lehren nnd Satzungen über
die lebendigen Menschenherzen und noch legen sich tote Formen und
Bränche wie eine harte Schale nm den lebendigen Kern echten G otteslebens,
alles Lebendige, Ursprüngliche, Unmittelbare beengend uud erstickend:
Noch bedeutet „Religion" ein vielgestaltiges Gebilde von. Formen und
Formeln, durchweht vou einem Geist des Priester- und Pastorentums
mit. ihrer geistlichen Bevormundnng, des Pharisäismus und Schrift-
gelehrteNtuMs, der Ketzerrichterei und des konfessionellen und inner-
konfesstonellen Parteistreites,. das nur allzu vft einfach in den Dienst
einer selbstherrlichen Kirchenherrschaft nnd kirchlicher Parteiinterefsen
gestellt wird. Allein, mich diese Religionsherrschaft, bei der die Kirche
als einzige und erschöpfende Form des religiösen Lebens erscheint, ist
erschüttert und auch hier stehen wir mitten in einer gewaltigen
Auflösung und Gärung; außerhalb und innerhalb der Kirche drängen in
unübersehbarer Mannigfaltigkeit ueue Kräfte, empor, die gegen die
alte religiöse Hochburg anstürmen oder sie von innen her zu sprengen
suchen. -

So haben wir auf der einen Seite die alten Herrschaften und
Mächte, die wir kurz die eine Herrschaft der Erstarrung nnd des
Todes oder auch das eine Reich der Welt nennen könnten, und
daneben allenthalben in wilder Auflehnung neue Kräfte, die von frischem,
sprudelndem, oft auch wildem und verzehrendem, immer aber eben

lebendigem Leben zeuge». Gemeinsam ist all de,n neuen Kräften der
revolutionäre Geist; in dem sie sich gegen bestehende und geltende
„Throne und Herrschaften, Mächte und Gewalten" auflehnen und ihr
tiefstes Wesen besteht gerade darin, daß sie die, bestehende Welt mit



' ' >

/. — 544 —
' ">^,'^,'^>^''^

ihren Härten und Nöten, Schäden und Schwierigkeiten nicht mehr in
ihrer ewigen Geltung anerkennen und fich vor keinem ehernen Muß
— werde, es nun als Schicksal und Naturnotwendigkeit oder als
Ratschluß und Fügung Gottes hingestellt —beugen. Der Fatumsglaube,
der in allem Geschehenden und Bestehenden ein unabänderlich
Gegebenes sieht, oder auch, wenn er sich in frommer Form gibt,
annimmt, daß immer, gerade das, was sowieso ist und gleichsam von
selber geschieht, gerade auch Gottes Wille sei, ist hier durchbrochen und
auf den Trümmern des alten Müsfens bricht allenthalben ein neues
Können hervor.

Jn diesem gewaltigen Gärungs- und Auflösungsprozeß sehen wir
zwar vorerst nur die Zersetzung, den Zusammenbruch, das Negative.
Wir sehen nur, wie bisher Festes zerfließt und bisher Geltendes wankt
und meinen drum lauter Wirrnis und Anarchie entgegenzugehen. Ja,
allen diesen neuen Bewegungen scheint uns ein eigentlich gottloser Zug
zu Grunde zu liegen, denn bedeuten sie nicht eine Auflehnung gegen die

gottgewollten Ordnungen? Am deutlichsten scheint dieser gottlose Zug
in der Auflehnung gegen die bestehende Religionsherrfchaft zutage zu
treten, wobei ja tätsächlich viel, oberflächliches Freidenkertum und mit
materialistischen Schlagwörtern um sich werfender Atheismus mitläuft.
Führt diese ganze vielgestaltige Bewegung nicht zu einer Auflösung
und Aufhebung des Gottesglaubens? Richtet sie sich nicht gegen eine
wahrhaft göttliche Institution, den Quell und Mittelpunkt aller
religiösen Kräfte? Aber auch die Auflehnung gegeu die Gewaltherrschaft
scheint von diesem gottlosen Geiste zu zeugen; gilt uus doch der Staat
als die gottgewollte Ordnung der weltlichen Dinge und ist nns doch
das „Staatschristentum" ein geläufiger Begriff. Und sollte nicht auch
die herrschende Wirtschaftsordnung gleich allem Bestehenden gottgewollt
sein und widerspricht der Kampf gegen Armut und Not nicht der
christlichen Demut? Allein, mit solchem Denken, Reden und Fragen
würden wir uns gerade als typische Vertreter des Alten, als ergebene
Untertanen jener alten Throne und Herrschaften erweisen und würden
damit für einen Geist einstehen, dem in erster Linie der Kampf der
neuen Kräfte gilt: für den Geist der Verklärung und Verewigung
alles Bestehenden und der Vergötterung alles Geschehenden.

Sollte aber nicht gerade der Gottesglaube uns antreiben, allen
großen Bewegungen auf den Grnnd zu gehen und dem Wirken und
Schaffen Gottes nicht nur in der Vergangenheit, sondern auch in der
Gegenwart nachzuspüren, Gott also auch in dem Gären und Drängen
uuserer Zeit zu suchen? Und wahrlich, auch an diefem Gottsuchen
würde sich die Verheißung erfüllen: „So ihr mich suchet von ganzem
Herzen, werde ich mich von euch finden lassen." Denn wie noch stets
in solchen Zeiten, ist es Gott selber, der in all den neuen Kräften
vorwärtsdrängt. Wir stehen wieder in einer großen Adventszeit, mit
aller Finsternis und Wirrnis, aber auch mit allem Hoffnungs- und
Verheißungsvollen einer solchen und ihr tiefster Sinn ist es, einem



"
'° - — 545. — - ^

neuen Durchbruch göttlichen Lichtes, göttlichen Wollens den Weg' zu.
bahnen. Das Hoffnnngs- und Verheißungsvolle, das Vorwärts- und
Amwärtsweiseude gilt es drum aus aller Wirrnis uud Zersetzung
herauszulösen und zn erkennen. Rur dann, wenn wir'Gott anch aus
der Gegenwart heraus erleben und über aller Finsternis unserer Zeit
sein Licht heraufdämmern sehen, rüsten wir uns auf den neuen Gottestag

und helfen seinem Kommen den Weg bahnen.

Wenn wir nun mit solchen, nach dem Wirken Gottes ausschauenden

Augen ,die heutige Gärungszeit beträchten, dann erschließt sich ì uns
als tiefster Sinn jener Auflehnung gegen die bestehende Mammons^
Herrschaft mit ihrem Kapitalismus die Sehnsucht nach einer Befreiung
der S eel e.. Während jetzt der Menfch ein Sklave des Kapitals ist
und dem Mammon auch feine Seele opfert, jü unter dem Drück
der ganzen Mammonsherrschaft, des ganzen kapitalistischen Systems
meistens opfern muß, soll nun der Mensch über die Sachen und
Güter gestellt und soll seine Seele von den Sklavenfesseln des
Geldes befreit iverden — und das eben ist das tiefste Wollen des

Sozialismus) das es aus allem Gärungsbeisatz heraus zn erkennen gilt.
Jene Auflehnung gegen die Gewaktherrschaft mit ihrem Staate aber
ist getragen von der Sehnsucht nach wirklicher Gemeinschaft, in der
der Mensch dem Menschen das ist, was er seiner Bestimmung nach
sein soll: ein Brüder. Der moderne Staat, dieser Klassen-, Militär-
und Kriegsstaat, der vom Geist der Gewalt beseelt und ganz auf die
Gewalt gegründet ist, schließt jede wirkliche Gemeinschaft aus und bietet
für den Brndergedanken keinen Raum. Gerade der Brüdergedanke
aber erfüllt all die staatsfeindlichen Bewegungen der Gegenwart, sv

wirr und wild sich diese auch mitunter gebärden mögen; der foge-
nannte Anarchismus will nichts weniger als die Anarchie, sondern im
Gegenteil die wahre Gemeinschaft der Menschen, die nicht mehr durch
Zwang und Gewalt gleichzeitig von außen mühsam zusammengehalten
und im Innern tausendfach, aufgehoben wird, sondern von Liebe und'
gegenseitiger Hilfe getragen ist und darum gerade auch dcn Eigenwert
der einzelnen Persönlichkeit anerkennt und als Boraussetzung wahrer
Gemeinschaft achtet. Und so will denn auch jene Auflehnung gegen
die bestehende Religionsherrschaft mit ihrer Kirche nichts weniger als
eine Entthronung Gottes, sie will vielmehr Gott in seine Herrschast
einsetzen. Ist doch eben das der tiefste Schäden an nnserer Neligions-
und Kirchenherrschaft, daß sie entweder Gott ganz ausschaltet um der
eigenen Herrschaft willen, oder doch ihn.in seinem Geltungsbereich so

sehr auf die geheiligten Bezirke einschränkt und sein Leben derart in
töte Formen und Satzungen einzwängt, daß er zu fast völliger
Wirkungslosigkeit verurteilt ist. Drum ist die ganze religiöse Gärung
der Gegenwart erfüllt von der Sehnsucht nach dem lebendigen Gott,
der in Unserer Wirklichkeit drin die höch^ bedeuten, und
in unserem Lebeu etwas gelten soll, der muter uns schafft und wirkt



— 546 ^
Und unser Dasein lenkt und regiert. Mit diesem lebendigen Gott Möchte
Unsere Seele aber auch wieder in lebendiger Verbindung stehen und
lehnt darum alle kirchlichen, priesterlichen, theologischen und dogmatischen
Vermittlungen ab: sie will keine Gottessurrogate und will keine bloßen
Ansichten über ihn, sie will nicht nur 'eine Religion, sondern Gott selber
und nicht nur eine Kirche, sondern sein Reich auf Erden.

So hat denn die ganze gegenwärtige Gärungszeit keineswegs nur
Negationen zu bieten: die Negationen sind vielmehr nur die Pioniere
ungleich größerer Positionen, und wenn wir die letzten Ziele uud den tiefsten
Sinn jener Auflösungsbewegnngen in drei kurze Worte fassen wollen,
so sind es die Worte: die Seele, der Bruder und Gott. Mit
ebendenselben drei Worten läßt sich nun aber auch die Bedeutung der
Botschüft Jesu, des Evangeliums, am besten ansdrücken. Indem wir also
von den großen Umwälzungen der Gegenwart ausgingen und den
darin zn einem Durchbruch drängenden Kräften nachspürten, befinden
mir uns mit einem Mal mitten in der Welt des ursprünglichen Christentums

und im Geiste des Neuen Testaments, Diese Uebereinstimmung
zeigt sich denn auch in dem Geist, der beide Zeiten durchweht. Wie
all die neuen Bewegungen getragen sind von einem revolutionären
Geist, der ein von Grund aus Neues schaffen mochte und der es
unternimmt, mitten in einer Welt fester, erstarrter Gegebenheiten für neues
Leben eine Bahn zu brechen, so macht auch das ursprüngliche Christentum

vor allem neues wirkliches Leben geltend, und aller echt
revolutionäre, von Grund aus umgestaltende und erneuernde Geist kommt
nirgends zu solch gewaltigem Ausdruck, wie in den Worten des Neuen
Testaments: „Das Alte ist vergangen, siehe ich mache alles neu." Nur
haben freilich wir das Neue in starker Trübung, ja Verzerrung und
erst als ein keimhaft Werdendes vor uns, während es uns im
Evangelium in reiner, lichter Klarheit entgegentritt; wir sind auch mehr
erst von Sehnsucht nach wahrem Leben ergriffen, während Jesus uns
solches Leben erschließt uud darbietet. Wir stehen ja noch im Advent
und sehnen uns erst darnach, daß Christi Geist machtvoll unter uns
durchbrechen werde. All die Nöte und Wirnifse unserer Zeit aber
rühren gerade von den ersten Regungen des Neuen her und sind
darum nicht etwa Todesboten, wie wir meist wähnen, sondern vielmehr
die Geburtswehen einer neuen Zeit, wobei es freilich, wie bei jeder
Geburt, aus Leben und Tod gehen wird. Nicht eine beginnende
Abenddämmerung wirft die ersten stnstern Schatten einer kommenden Nacht
über unser Leben — ach, nur unsere nachtgewohnten Augen konnten
das bisherige Leben für lichten Tag halten! —nein, es ist ein erstes
Morgengrauen, in dem die Vorboten des Tages den Kampf wider
die alten Nachtmächte aufnehmen. Drum liegt so viel Verheißung über
dieser wirren Dämmerung! Die Erschütterungen unseres bisherigen
Lebens und seiner Mächte sind die Vorboten jenes kommenden
Erdbebens, das den schweren Stein, der in Form unserer Herrschaften
und Gewalten auf dem Grabe Jesu lastet, heben und zertrümmern



— 547 —

und damit einer neuen Auferstehung Christi den Weg bahnen wird.
Durch Nöte und Wirrnisse, durch Kämpfe und Katastrophen hindurch
führt der Weg zum Gottesreich. Weil hier neues Leben geboren und
neues Dasein geschaffen werden soll, muß es durch schwere Wehenszeiten

und Schöpfungskrisen hindurchgehen, wie, das auch die ersten
Christen lebendig empfanden und auf ihre Weise sich in Gerichts- und
Weltuntergangsbildern ausmalten. Und um wie viel lebenswahrer
ist doch dieses urchristliche Denken, als all unser Reden von
„Entwicklung" und „Fortschritt"; denn die Menschheit kann ihrem wahren
Ziel nicht entgegenschlummeru, sv viel sie auch in diesem Schlummer
von „Fortschritt" und „Entwicklung" träumen und phantasieren mag;
sie kann sich nur zu diesem Ziel hindurchkämpfen und muß dabei
durch Gerichte und Katastrophen gehen. Sv gilt's denn, auch in den
heutigen Nöten und Wirrnissen das Verheißungsvolle und Schöpferische

zu erkennen, das auf das kommende Neue hinweist und das dabei
doch selber nur aus, dem ewig neuen Alten, dem im Menschenleben
wirkenden Gottesgeist hervorgegangen ist. Gottes Absichten mit den
Menschen sind mit Jesu Erscheinen und Wirken nicht zum
Abschluß gekommen; weil sie aber in ihm in strahlender Klarheit
aufleuchteten, läßt nns dieses Licht dcr Botschaft Jesu kein Genüge mehr
finden an unserem Dunkel. Jesus ist die grvße Unruhe der Menschheit

geworden und rüttelt die Menschen immer ivieder auf, wenn sie
lebeusarm vor den alten Thronen niederknien, den alten Herrschaften
Untertan werden, den alten Mächten dienen und stch vor den alten
Gemalten beugen. Seiu Geist läßt drum' auch jetzt unser Geschlecht
nicht sich beruhigen, bei den geltenden Herrschasten und läßt die alten
Wahrheiten seiner Botschaft auf's neue unter uns sich regen. Ohne
ihn wäre es nie zum heutigen Gärungsprozeß gekommen; in ihm
hat dieser vielmehr seine tiefste Wurzel und seinen ivahren Ursprung:
darnm auch glauben.wir an all diese Bewegungen und ihre große
Bedeutung und stellen uns auf ihre Seite. Wie aber könnten wir
eher vom wirren Morgengrauen zum klaren Tag gelangen, als
dadurch, daß ivir das klare Sonnenlicht der Bötschaft Jesu in unsere
Wirrnis hineinleuchten ließen? So wollen wir uns denn zu ihm
hinwenden, dessen Ruf Mitten aus der heutigen Zeit heraus an uns
ergeht. .Die Gegenwart felber weift uns immer dringender auf jene"
Vergangenheit? hin, damit die Kräfte der Vergangenheit in die Gegenwart

hinciuströmen möchten. Denn nicht nm clivas Vergangenes handelt
es fich hier, sondern Um den, der gestern, hcnte nnd in Ewigkeit
derselbe ist. „' ^ ' - - ^ ' °

Was wollte Jesus und welches ist der Sinn seiner Botschaft?
Er trat auf mit dem Ruf und der Verkündigung: „Kehret Um, denn
das Gottesreich ist nahe herbeigekommen" und in diesem Wort findet
sein Wollen und Wirken den besten Ausdruck. Er will die Menschen



Von ihrem bisherigen Weg zurückrufen, ber sie zu lauter Armseligkeiten

führt und schließlich im Tode endet; und er bietet ihnen ein
Neues an, mahrhaftes Leben, Leben von Gott. Er will die Menschen

^ befreien von all ihren Skluvenletten, den Ketten der Mammons-, dcr
Wv'' Gewalt-, der Sündenherrschaft/ sowie den Ketten, die sich in jenen

Fälschungen des Höchsten, in gottentfremdetcr Religivn und Moral,
um ihr Innerstes gelegt hatten. Er will die Welt erlösen von ihrem

^ - ftuchboUH-WèM.und,Hè> - die von Anfang an auf ein göttliches Leben
hin angelegt war, ihrer eigentlichen und ursprünglichen Bestimmung

' - zurückgeben. Er will die gottentfremdete Welt ihrem Gott zurück-
7 erobern und sein Reich und seine Herrschaft "darin aufrichten. Die

gegebene Erde mit den gegebenen Menschen und all ihrem Leben nnd
Dasein soll zum Schauplatz der Gottesherrschaft umgestaltet werden—
nnd sie wird es bereits, wo immer der Mensch sich dem neuen
Leben, dieser ganzen neuen GottesordnuNg hingibt. Denn nicht nur
um bloHe Jn-Aussicht-Stellungen. oder gar Jenseitsverweisungen
handelt es sich, sondern um neue Wirklichkeiten und Wirksamkeiten.
Wer immer die Botschaft Jesu annimmt und sich ergreifen läßt von

- diesen neuen Lebenswirklichkeiten, der wird eine neue Schöpfung und
als solche ein verheißungsvolles kleines Spiegelbild dcr neuen Welt,
die konuncn soll. Ncue Kräfte ergießen sich mit Jesu Erscheinen ins
Dasein; er läßt .ncncs Leben nicht bloß ersehnen nnd erhoffen oder
gar nnr vermuten, er bietet solches bereits schon dar. Jn ihm nimmt
das verheißene Gottesreich seinen Anfang, und wenn's auch erst klein

W wie ein Senfkorn in die Erde gelegt wird, so ist es doch eben bereits
in feinen Anfängen da und aus dem Senfkorn wird nvch ein Mächtiger

' Baum erwachsen. Noch ist die Welt drei faden, ungesäuerten Scheffeln
Mehl gleich — alleili, der Sauerteig ist gegeben und wird unter das

W,"' Mehl gemengt werden, bis daß es ganz durchsäuert ist. Drum, weil
5

"
Jesus sich von solcher Tatsächlichkeit des Gottesreiches und solchen
wirkenden Kräften umgeben sieht, hebt er auch seine Bergpredigt mit
lauter Jubel- und Heilrufen, mit Seligpreisungen an, die all den

W Suchenden und Sehnenden gelten, die in ihrer schmerzlich empfundenen
Geistesarmut bereit sind, sich in das neue Leben aufnehmen zu lassen^ imd in dessen Geist zu leben: Heil euch, selig seid ihr, denn euer ist
das Gottesreich, ihr sollt die Erde besitzen, sollt Gvtt schauem und

M V „ seine Kinder heißen Und die Menschen, denen die Heilrufe und Selig¬
preisungen gelten, fühlen sich vvn Himmelsluft umgeben und von
Seligkeitsglanz umstrahlt — für sie liegt ja auf dem Wörtlein „selig"
noch nicht unser matter Todesschein und das Gottes- oder Himmelreich
ist für sie noch nicht zu einer vagen Jenseitsvvrstelluug verblaßt,

à.' ' Sie verspüren an sich selbst die Gottesreichsbotschaft als Kraft und
Leben und erfassen darum ihren ganzen gegenwärtigen, irdisch-himm
lischen Sinn. Nicht daß der Mensch einmal nach dein Tode „selig

S<> werde", d. h. ins jenseitige Himmclrcich gelange, sondern daß Gott
auf unserer Erde und in unserem Leben zum Siege komme und da-



V. ^ 549 —,

mit alles Dasein in Seligkeit eintauche, ist der Kern der Gottesreichsbotschaft.

Die Seligkeit, von der Jesus redet, besteht darin, daß Gott
unter uns Wohnung nehme und zu uns komme mit seinem Reich,
seiner Kraft und seiner Herrlichkeit, und sie wurzelt darin, daß sein
Wille geschehe auf Erden wie im Himmel; das ewige Leben, das er
uns anbietet, ist eben jenes Leben von Gott, das in unsere ganze
Todeswelt hineinströmen will, um alle Herrschaft des Todes zu brechen,
und von dem auch der Einzelne stch ergreifen lassen muß, wenn er
über alle Todesgewalten emporgehoben werden soll. Daß wir heutigen
Christen Seligkeit und ewiges Leben erst vom Sterben abhängig
machen — derart, daß „tot" und „selig" für uns gleichbedeutende
Begriffe geworden sind! — daß wir Jesu Lebensbotschaft als eine
Anweisung zum beruhigten Sterben verstehen; daß wir das Evangelium
vorzüglich dazu gebrauchen, nm mit seinen Worten die wie ein Fatum
hingenommene Macht des Todes zu umspielen; daß ivir dem Gottesreich

nur jenseits des Grabes ein kümmerliches, meist nur auf die

Einzelseele mit ihren „religiösen Bedürfnissen" zugeschnittenes Plätzchen
einräumen — das sind lauter Hinweise darauf, daß wir immer noch,
und gerade auch mit unserem „Christentum", unter der Herrschaft des
Todes stehen. Statt umzukehren und uns von Jesus aus aller
Todesherrschaft herausreißen zu lasten, bleiben wir die alten und paffen
seine Botschaft dieser Herrschaft an Das Sterben und mit diesem der
Gegensatz von Diesseits undJenseits steht wieder im Mittelpunkt der christlichen
Religion — im Mittelpunkt des Evangelinms aber steht das Leben und mit
ihm die Verschmelzung von Himmel und Erde! Jn Jesus kommt ja eben

Gott selber sichtbar auf Erden, bereit, die Menschen in sein Leben
aufzunehmen und die Erlösung der Welt durchzuführen, bereit also,
die ganze, für alle „Religion" so wichtige Scheidung und Trennung
von Diesseits und Jenseits, Himmel und Erde aufzuheben. Das
Uebernatürliche will natürlich, das Göttliche menschlich werden, und
wie in Jesu Leben das Gottesreich seinen sichtbaren Anfang nimmt,
so verkörpert sich auch in seiner Person — als herrliche Verheißung des

neuen Menschen! — diese innige Verbindung vvn Göttlichem und
Menschlichem. Jn ihm wird Gott Mensch, wie ich wohl in Anlehnung

an das alte christliche Dogma sagen darf, ohne deshalb auf jenes
Dogma festgelegt zu werden. Jetzt, wo ja das Dogma mit seinem
grundverfehlten Versuch, das Leben in leblose Begriffe und Lehren zu
fassen, endgültig zertrümmert ist und alle Standpunkte, die sich aus
der Stellung zum Dogma ergaben — sei es, daß man sich als
Orthodoxie krampfhaft an ihm festklammerte, oder sei es, daß man als
Freisinn ebenso eifrig auf dasselbe losschlug — als gegenstandslos
prinzipiell erledigt sind, jetzt darf man doch wohl wieder nach dem
lebendigen Kerne greifen, den die starre Form des Dogmas zwar
schützend fassen wollte, dem sie aber mit ihrer Starrheit zum
Sarge wurde. Jetzt, wo der Kampf um die Hülle, vft auch nur um
die Fetzen der Hülle, ausgetobt hat, darf man sich doch wohl wieder



— 550 —

freuen an der hehren Gestalt, die ohne jenes Kleid, das ja zur Zwangsjacke

geworden war, wieder strahlend, und lebendig vor uns steht.
Wir müssen jetzt, wo jedes Dogma und aller positive wie negative
Dogmatismus überwunden sind, der Botschaft Jesu gegenüber nicht
mehr bloß einen „Standpunkt" einnehmen, sondern dürfen uns selber
von ihr dnrchdringen und erfassen lassen; wir müssen nicht mehr
„orthodox" oder „freisinnig" sein, sondern dürfen wieder schlicht und
einfach christlich und evangelisch sein. Da erschließt sich uns denn in
Jesus als der tiefste Sinn seiner Erscheinung eben jene Menschwerdung
Gottes, die zugleich eine Gottmerdung des Menschen und damit doch

nur die wahre Menschwerdung des Menschen bedeutet. Der neue,
wahre Mensch erscheint in Jesus, der Mensch, der das Wesen und
den Willen Gottes zum Ausdruck bringt. Doch die Welt selber, die

ja eben Raum bieten muß für den neuen Menschen, soll neu werden,
soll mit all ihrem Dasein für dieses neue Leben erobert werden, damit
Gottes Wille geschehe auf Erden wie im Himmel. Und auch
diese nene Welt, das neue Dasein, sehen wir in Jesu Leben
sich anbahnen, denn Gottes Wirklichkeit macht sich durch ihn
allenthalben geltend. Was schon die alten Propheten Israels als Sinn
und Ziel der Schöpfung erkannten, daß nämlich diese des Herrn sei

und seiner Herrlichkeit voll werde, das bricht in der Botschaft Jesu in
lichter Klarheit hervor: in ihm sehen wir den Himmel sich zur Erde
senken, das Ewige sich ins Zeitliche ergießen, das Gottesreich in die

Menschenwelt kommen. Eine neue Geschichte eröffnet Jesus: die
Geschichte Gottes, der auf Erden gelten, der eine Macht und Kraft
im Menschenleben sein will. So will denn Jesus nicht neue Lehren,
sondern neues Leben bringen, nicht eine neue Religivn mit neuen
Ansichten über Gott, svndern Gott selber als den lebendigen, wirkenden,
geltenden, nicht eine neue Kirche mit neuen Gottesdiensten, sondern
eine neue gotterfüllte Welt.

Diese Botschaft Jesu ist eine gewaltige Hoffnung, die mit ihrer
heiligen Glut alle Hindernisse des widerstehenden Weltreiches verzehrt.
Diese Hoffnung kann aber nur bestehen, weil sie getragen ist von jenem
unerschütterlichen Glauben, der Berge versetzen und das Unmögliche
möglich machen kann. So baut sich denn Jesu Botschaft auf dem einen
Fundament auf, daß .Gott lebt, wirkt und schafft. Nur weil er Gott
erlebte als die gewisseste aller Gewißheiten — und das eben ist Glaube
— kann er hoffen, wollen, kämpfen nnd leiden, kann er sein Heilandsleben

leben. Ihm ist Gott eben nicht nur ein hoher Begriff, der Schlußstein

eines Philosophischen Systems, auch nicht der jenseitige Erbauungs-
spender und himmlische Anbetungsgegenstand, svndern die Grundwirklichkeit,

die alles, was Bestand haben soll, tragen mnß und außerhalb
welcher es nichts Bleibendes gibt, und die Gründkraft, die alles
durchdringen will. Nur weil Gott ist, kann und wird das Gottesreich
kommen, während ohne ihn alles Traum und Illusion bleiben müßte;
und weil auch wir aus der ganzen Erscheinung Jesu Gott selber heraus-



— 551 -
spüren, glauben auch wir an dieses Reich und hoffen auf sein Kommen.
Nur „der auf dem Throne sitzt" kann ja wirklich sprechen: „siehe ich

mache alles nen!" So ist denn der lebendige
' Gott die erste, alles

andere tragende Grundwahrheit des Evangeliums. Jn seinem Erleben
wurzelt die ganze Gottesreichsbotschaft: in ihm verankert sich die Hoffnung,
auf ihn gründet sich der Glaube und seine Macht vermag auch allein
das Reich zu bauen.

Und diesen Gott, der auf Erden wirken und schaffen will, erlebte
Jesus als den Vater. Nicht nur herrschen und gelten will Gott auf
Erden, sondern alles mit seinem Vatcrwillen umschließen, alles mit
seinem Geist der Liebe durchwalten, denn das Gottesreich soll zugleich
die Welt des Vaters sein. Erst dadurch, daß Jesus Gott als den

Vater, der eine Welt des Vaters schaffen will, erkannte, mird seine

Botschaft zum wahren Evangelium, zur Frohbotfchaft. Wie nahe kommt
Gott dadurch der Menschenwelt: als erlösende Hilfe, nicht nur als
verzehrendes Feuer erlebt sie ihn, als befreiende Liebe, nicht nur als
richtende Gerechtigkeit, ebeu als gütigen Vater nnd nicht nnr als
herrschenden Machthaber! Drum macht sich ja auch in Jesu Leben vor
allem die Liebe geltend; sie ist es, die dem neuen Reich den Weg
bahnen muß, wie sie auch im neueu Reich die belebende uud tragende
Kraft, der alles durchwehende Geist sein wird. Mit Paulus konnten
wir darum sagen: die Bahnbrecher des neueu Reiches und seine bleibenden
Stützen sind „diese drei: Glaube, Hoffnung, Liebe; die Liebe aber ist
das Größte unter ihnen." Der gewaltige, alles vermögende Glaube,
die glühende, alles umschmelzende Hoffnung und als Höchstes die
weltüberwindende Liebe — das find die Gotteskräfte, die gleichsam den Himmel
zur Erde herabzwingen uud inmitten des Weltreiches das Gottesreich
aufbauen. Weil diese Kräfte in Jesu Leben so machtvoll zum Durchbruch

kamen und damit Gott wirkend und schaffend in die Menschenwelt

einführten, darum zeigte sich das Gottesreich hier gleich in solcher
Wirksamkeit und Tatsächlichkeit, daß Jesus den Menschen, die ihn
umringten und nach dem Wann? Woher? Wie? des Gottesreiches fragten,
antworten konnte: aber sehet doch, das Gottesreich ist ja mitten
unter euch! Nicht nur als Idee und Gedanken, sondern als tief ins
Leben einschneidende Kraft und Wirklichkeit stellt Jesus das Gottesreich

vor die Menschen hin. Die Wirklichkeit Gottes macht sich geltend
in diesen Kräften; darum bleibt dieser Glaube nie wirkungslos wie
uusere Gläubigkeit mit ihren Buchstaben und Sätzen; darum wird
diese Hoffnung nicht zu Schanden, wie die unsrige mit ihren
auswendig gelernten Heilslehren; darum wirkt diese Liebe und läßt nicht,
wie unsere pflichtschuldige Wohltätigkeit, alles beim alten bleiben. Auch
das Gottesreich ist mit seinem Kommen an Bedingungen und Wege
gebunden ; es muß sich mit seinen eigenen Kräften durchsetzen und sich nach
eigener Taktik durchkämpfen. Die Welt des Vaters läßt sich nicht
erzwingen und nicht mit irgendwelcher Gewalt herbeiführen: sie wird
nur herbeigeglaubt, herbeigehofft ürd vor allem herbeigeliebt.



— 552 —

In dieser Welt des Vaters ist mit der ersten Grundwahrheit
und Grundwirklichkeit, dem lebendigen Gott und seinem liebenden
Vaterwillen, bereits auch die zweite gegeben: die Gotteskindschaft des

Menschen. „Heil euch, denn ihr sollt Gvttes Kinder heißen!" Laßt
euch vom neuen Geist nnd Leben erfassen, „auf daß ihr Kinder werdet
eures Vaters im Himmel!" Und er lehrt seine Jünger und alle, die
sich mit ihm in der Hoffnung auf das Gottesreich vereinen, Gott
anrufen: „Unser Vater!" Und auch bei dieser Wahrheit des
Evangeliums handelt es fich nicht nur um eine erhabene tiefsinnige Idee,
sondern um eine neue Tatsache und Wirklichkeit. Nur wir Christen
haben leider, wie aus Gott einen Begriff, fo ans dieser Wahrheit einen
bloßen Satz gemacht, den wir hinnehmen als eine triviale
Selbstverständlichkeit, ohne zn merken, daß wir gerade damit uns um die
Wirklichkeit und das Erlebnis der Gotteskindschaft bringen. Nicht um eine

Selbstverständlichkeit, sondern um etwas ungeheuer Großes und Neues
handelt es sich, das nur im Erkämpfen und Erleben wahr und wirklich

wird. Die Gotteskindschaft hebt den Menschen über alle irdischen
Mächte empor und verleiht seiner Seele einen unendlichen Wert. Unser
Geschlecht, das so viel vvm Wert der Persönlichkeit redet, sollte
bedenken, daß dieser Wert keineswegs in unserer Natur begründet ist —
weshalb sollte die menschliche Natur mehr bedeuten als irgendwelche
sonstige Natur? — sondern allein in unserer Gotteskindschaft, mit der
uns etwas Naturüberlegenes, Göttliches gegeben wird, und daß diese

Gotteskindschaft aber nur dort sich verwirklicht, wo ein Mensch von
jenen Gotteskräften erfaßt, wo er Bürger in dcr Welt des Vaters
wird. Die Gotteskindschaft stellt den Menschen als etwas Unvergleichliches

in der Welt hin, das durch keine Güter der Erde in seinem
Werte aufgewogen werden kann. Jn dieser einzigartigen Wertung
des Menschen wurzelt die erhabene Ethik Immurine! Kants, in der
die menschliche Person als einziger absoluter Selbstzweck erscheint —
allein, wie unbeholfen und kompliziert nehmen sich doch seine
Formulierungen uns gegenüber dem Worte Jesn: „Was hülfe es dem
Menschen, wenn er die ganze Welt gewänne, litte aber Schaden an
feiner Seele? oder was könnte der Mensch zum Gegenwert seiner
Seele geben?" Welches Gericht sprechen aber diese Worte über unsere

ganze Sachenwertnng, in der wir den toten Gütern die lebendige Seele
opfern! Die Welt des Vaters fordert eine Welt, die Achtung nnd
Ehrfurcht vor dem Gotteskind hat und sie bedeutet die Aufhebung
jeder Lebensordnung, in der die Sachen und Güter über den Menschen
herrschen. Das Evangelium will eine Welt, in der die Seele gilt;
drum ist jede Bewegung, die für cine svlche Welt kämpft — und diesen

Kampf erkannten wir als das letzte Wullen der sozialen Bewegung —
im tiefsten Sinn evangelisch. Die Gotteskindschaft des Menschen dnldet
aber auch keine Gewalt und läßt jede Herrschaft des Menschen über
den Menschen als eine Verleugnung der tiefsten Wahrheit des Menschen,
als Unmenschlichkeit erkennen. Und ebenso setzt das innige Verhältnis



—,' 553 ^ ^,^ < ^ ^

zwischen Gott und Mensch, dcis mit der Gotteskindschaft gegeben ist,
alle Religionsvermittlungen außer Kraft. Auch Schicksal. Fatum, Tod ,^
und all die Mächte, die als Schreckgespenster den Menschen ängstigen,
müssen weichen vvr dieser Göttlichkeit des Menschen, die ihn dem
Bannkreis der Naturmächte entreißt. So hebt die Gotteskindschaft
auf der einen Seite, den Menschen aus der Welt und ihren Gewalten
und Herrschaften heraus, stellt ihn aber andererseits erst recht in die
Welt hinein, die er Mit seinen göttlichen Kräften zur Gottesivelt
gestalten soll. Katholische wie protestantische Erbaulichkeit uud '

Beschaulichkeit stehen außerhalb der Gottesreichsbvtschaft, denn nicht sich
'

zu erbauen, sondern Gottes Welt zu bauen gilt es, wie auch Jesus,
von, der resignierten Weltflucht ebensv weit entfernt wie von der selbst- <

herrlichen Weltseligkeit, sich der Welt hingibt mit derselben heiligen
Glut, mit der im Kleinen der Künstler sich dem unbehauenen Marmor- ^
block hingibt, der zum Kunstwerk, zum sichtbaren Ausdruck seines
innersten Möllens werden soll. „Denn das sehnsüchtige Harren der
Schöpfung wartet auf die Offenbarung der Söhne Gvttes. Denn die

Schöpfung war der Vergangenheit unterworfen anf Hoffnung, daß
auch sie vom Dienst der Vergänglichkeit soll befreit werden zur
herrlichen Freiheit der Kinder Gottes" (Römer 8).

Die dritte Grundwahrheit und Grundwirklichkeit aber in der V
Welt des Vaters ist der Bruder. So sehr auch aller christlicher
Individualismus mit seinem „Gott und die Seele, die Seele und ihr
Gott" im Evangelium tief begründet ist, so stellt er doch nur eiue
Teilwahrheit desselben dar uud Hebt, einseitig vertreten, gerade die j

Hauptsache in der Botschaft Jesu auf: die Welt des Vaters: denn
Gott und die Seele, die Seele und ihr Gott bilden noch keine Welt.
Das Gottesreich bedeutet eine neue Gemeinschaft der Menschen und
hat drum nicht nur die neue Seele, sondern auch die neue Gesellschaft, -

^
nicht nnr den neuen Menschen, sondern auch die neue Menschheit im " ' -1

Auge. Das Christentum aber hat gerade diese dritte Grundwahrheit
des Evangeliums übersehen, ja zumeist als uicht „religiös"
ausgeschieden ; es löste seinen christlichen Individualismus aus der lebendigen
und organischen Einheit des Evangeliums, heraus, als könnte dieser

fern von der lebendigen Einheit weiterleben. Drum ist unser Christentum

und zwar gerade dort, wo es noch nicht in bloßer Kirchlichkeit und
Fvrmenfrömmigkeit erstarrt ist, sondern sich noch eine gewisse Lebendigkeit
bewahrte — zu jener herzlosen Herzensfrömmigkeit geworden, die stets
Nnr das ihre sucht und in der eigenen Privatandacht und
Privaterbauung ihr Genügen findet, unbekümmert um das Ergehen des

Brnders; die zufrieden ist, wenn sie inmitten einer Welt vvller Not,
Unrecht und Krieg ihren privaten Seelenfrieden stndet und sich ihre
eigene'Himmelsseligkeit sichert, mag die Welt sich mit ihrer Not, ihrem
Unrecht und ihrem Krieg abfinden, wie sie will. Drum haben wir
jenes Christentum einer kraftlosen Innerlichkeit mit seinen „religiösen"
Stimmungen und Gefühlen unter uns, das ob lauter Innerlichkeit nicht



554

dazu kommt, das eigene Leben, geschweige denn Welt und Leben
überhaupt, christlich zu gestalten. Zu welch äußerer, aber auch innerer Armut
und Dürftigkeit, ja zu welcher Verheerung führte doch dieses Christentum,
das Gott nur für die eigene Seele und ihre Seligkeit beansprucht
und im Gottesglauben nur eine Privatangelegenheit des Einzelnen
erblickt, das also den unheilvollen Zentralbegriff des heutigen Geschlechts,
den des Privateigentums, auch äuf das Verhältnis des Menschen zn
Gott übertrug. Dieses Christentum, das sich abschließt vom Bruder,
schließt fich selber damit von der Welt des Vaters aus; denn in der
Welt des Vaters gilt das Gesetz, daß man Gott nicht für sich haben
kann,/daß es keine Beziehung zum Vater gibt, in die nicht anch der
Nächste als Brnder eingeschlossen ist. Sv gibt es denn hier keine

Frömmigkeit ohne Bruderliebe, keinen vom Leben losgelösten „Gottesdienst'",

keine besondere „Religion". „Gottesdienst" und „Religion"
müssen zurücktreten vor den einfachen Verpflichtungen dem Nächsten
gegenüber. „Wenn du deine Gabe zum Altar bringst und es fällt
dir dort ein, daß dein Brüder etwas gegen dich hat, so laß deine Gabe
dort vor dem Altar und gehe zuerst hin und versöhne dich mit deinem
Bruder." Oder, wie Johannes ganz im Sinne des Evangeliums sagt:
»Wenn einer sagt, ich liebe Gott und haßt seinen ^Bruder, so ist er
ein Lügner." Denn die drei Grundwahrheiten des Evangeliums sind
so eng miteinander verbunden, daß sie einander gegenseitig
durchdringen und bedinge» und keine losgelöst von den andern leben kann.
So wird denn, die Nächstenliebe der Gvttesliebe gleichgewertet, ja völlig
gleichgesetzt: „Du sollst Gott lieben von ganzem Herzen,' von ganzer
Seele und von ganzem Gemüte; das ist das vornehmste und größte
Gebot; das andere aber ist dem gleich: du sollst deineir Nächsten
lieben wie dich selbst; an diesen zwei Geboten hängt das ganze Gesetz
und die Propheten. " Jn, der Welt des Vaters dient man drum dem
Vater im Bruder! „Wahrlich, was ihr getan habt einem von meinen
geringsten Brüdern,- das habt ihr mir getan." Und auch djese Wahrheit
des Bruders weist von selber über alle nur innerliche Bruderge-
sinnung und alle den Mitmenschen nur als isoliertes Individuum
betrachtende Liebcstätigkeit hinaus und will äußerlich werden in einer
ganzen Welt des Bruders; sie fordert eine Welt, in der der Brudergedanke.

MuM hat und vollen Ansdrück findet, eine Welt wirklicher
Gemeinschaft.

So baut sich die Welt des Vaters auf dem Vaterwillen und der
Kraft Gottes, auf der Gotteskindschaft des Menschen und der
Bruderschaft des Mitmenschen auf, und wie schon jede dieser Wahrheiten
für sich alle Herrschaft des Mammons, der Gewalt, der Religion, des
Unrechts, der Sünde, des Todes, überhaupt jede Weltherrschaft
ausschließt, so bedeutet das Gottesreich die nnnmschränkte Herrschaft Gottes
rind seines Geistes der Liebe und des Friedens, der Wahrheit und
der Gerechtigkeit, eine neue»Ordnung des Lebens und aller Dinge,
von Gotteskräften getragen und durchwaltet, in der jede Kraft vom



— 555 —

Innersten bis zum Aeußersten und vom Aeußersten bis zum'Innersten
dringt und die ganze Schöpfung durchströmt, auf daß Gottes Name
durch alles geheiligt werde, sein Reich unter uns sei und sein Wille
auf Erden geschehe wie im Himmel!

Welch gewaltige Umwälzung, die nicht weniger als alles in
Frage stellt und neuschaffen möchte, der gegenüber darum'auch die

heute sich anbahnendeu Umwälzungen noch harmlös erscheinen, und
hinter der die radikalsten Programme der Gegenwart weit
zurückbleiben, wie sie denn auch nur kleine Teilstücke und Ausschnitte vder
erst tastende Anfänge jener gemaltigen Gottesreichsbemegung darstellen.
An alles Bestehende und Geschehende, weit entfernt, demselben irgendwelche

göttliche Rechtfertigung und religiöse Verklärung zu erteilen,
tritt die Gvttesreichshoffnung richtend und sichtend, läuternd und
verzehrend mit der Frage heran : Dienst du dem Kommeu des
Gottesreiches? Hast du Raum in der Welt des Vaters? Und well Gott die

absolute Macht werden will, müssen alle die von den Menschen
verabsolutierten Weltmächte in ihrer ganzen Relativität und Nichtigkeit
dahinsircken, — freilich nicht ohne erst noch einen Kampf auf Leben,,
und Tod zu kämpfen. Denn wie der Gottesgeist, der mit Jesns mächtig
in der Welt und Menschengeschichte hervorbrach, eine wirkliche und
wirkende Macht ist, so siud auch die Weltmächte wirkliche, in unserem
Leben nur allzusehr wirkende Mächte, die nicht ohne die erbittertsten
Kämpfe das Feld räumen werden. Wie wenig verstehen doch aber
wir heutigen Christen von diesem revvlutivnären Geist des Evangeliums
und wie wenig missen wir mit unserem Christentum von solch gewaltigem

Kämpfen und Ringen! Wir erwarten ja vom Evangelium nur
unsere Seelenruhe und, unseren Seelenfrieden, und laffen uns von
unserer „christlichen Religion" nur unsere Himmelsseligkeit verbürgen —
was Wunder, daß wir darob den Sieg der Sache Jesu völlig vergesseu?
Da trifft uns denn, während wir mit unserem Evangelium der
Beruhigung unserem Seelenfrieden nachsinnen, mit einem Mal das tief
beunruhigende Kampfeswort Jesu: „Wähnet doch nicht, daß ich
gekommen sei, Frieden zu bringen auf die Erde; ich bin nicht gekommen,
Frieden zu bringen, sondern das Schwert!" Nur durch Kampf führt
der Weg zum Gottesreich, und dieser Kampf muß umso tiefer greifen,
als er sich nicht durch rohe, brutale Gewalt — wvdurch ja auch noch
nie eine Sache wirklich entschieden worden ist — erledigen läßt. Das
Gottesreich ist in seinem Kampf auf seine eigenen Kampfesweisen
angewiesen und würde dnrch Anleihen bei den Kampfesweisen des Gegners
nur dessen Reich stärken. So erheben sich denn Mächte gegen Mächte,
Gottesmächte gegen Weltmächte, die Macht der Liebe, der Wahrheit
und der Gerechtigkeit gegen Mammonsthrone, Gewaltherrschaften,
Religionsmächte und Sündengewalten. Denn nicht nur darum handelt
es sich, daß da'und- dvrt in verirrten Herzen eine svgenannte,
Bekehrung bewirkt werde, sondern darum, daß all die ftnstern Mächte
und Wirklichkeiten, die unser ganzes Dasein beherrschen und damit



von selber auch die einzelnen Herzen in ihren Bann verstricken,
bekämpft und überwunden werden. Nur im Zusammenhäng mit dem
Kampf gegen diese Mächte, nnr im Zusammenhang mit dem Sieg
über sie, läßt sich auch das Böse in den Herzen der einzelnen Menschen
bekämpfen und besiegen; denn das Böse in allen seinen Formen lebt
nicht nur als Verirrung in einzelnen Herzen, sondern steht als Macht
über unserem ganzen Leben und zwingt es in seinen Dienst. Sv
wußte sich denn auch Jesus in seinem Lebenskampfe einem ganzen
Reiche des Bösen gegenüber und sah in all den Hemmnissen des

Gottesreiches lauter einzelne Aeußerungen eines großen, gottfeindtichen
Wollens (vgl. den „Feind" im Gleichnis vom Unkraut unter dem
Weizen. Matthäus 13, 24 ff.).

Jesu Leben ist ja ein gewaltiger Kampf für "den Sieg der Sache
Gottes auf Erden, für die Geltung seines Willens in der ganzen
Schöpfung. Es ist ein Kampf gegen den Mammon, diesen seelenmordenden
Gegengott, der keine Gottesherrschaft neben sich duldet: „ihr könnt
nicht Gott dienen und dem Mammon!" — entweder oder! Es ist

^ein Kampf gegen die Herrschaft der Gewalt, diese unmenschliche
Zerstörerin aller Gemeinschaft, die auch dort, wo man meint damit dem
Guten zu dienen, nur die Macht des Bösen stärkt: „Die Fürsten
unterjochen die Völker und die Mächtigen üben Gewalt über sie, unter
euch aber soll es nicht also sein, sondern wer unter euch groß sein will,
der sei der andern Diener!" „Ihr seid ulle Brüder!" „Ihr sollt dem
Bösen nicht (auf seine Weise, d. h. mit Bösem, mit Gewalt)
widerstehen!" „Wer das Schwert ergreift, soll .durch das Schwert
umkommen." Es ist ein Kampf gegen alle Religionsherrschaft, die nicht
Gott, sondern das eigene Ich im Auge hat und darnm. um so mehr,
als sie sich selber als" göttlich ausgibt, dem Kommen des Gottesreiches
im Wege steht: „Wehe euch, ihr Schriftgelehrten und. Pharisäer, die

ihr das Gottesreich zuschließt vvr den Menschen!" „Ich will diesen
mit Händen gemachten Tempel abbrechen." „Es kommt die Stunde,
wo ihr weder auf diesem Berge, noch in Jerusalem den Vater anbeten
werdet; es kommt die Stunde und ist jetzt da, wo die wahren
Anbeter den Vater anbeten werden im Geiste nnd in der Wahrheit."
Auch bei. der dritten Versuchung in der Versnchungsgeschichte ist wohl
gerade an diese Religionsherrschaft zu denken. Jesu Leben ift ferner
ein Kampf gegen Elend und Krankheit, die er nicht segnet und die
er nicht in irgendeinem höheren Licht'verstehen lehrt, nein, die er
aufhebt und heilt: „sei gesund!" „steh auf und wandle!" lauten feine
Imperative, mit denen seine Gotteskraft tief hineingreift in den
Herrschaftsbereich dieser Mächte. Es ist ein Kampf gegen die ganze Macht
des Uebels, das nur besteht, solange es von gottfeindlichem Wollen
getragen ist und in dessen Ueberwindung gerade „die Werke Gottes
offenbar werden sollen" (Johannes 9, 1 ff.). Es ist ein Kampf gegen
die Herrschaft der Sünde und zwar auch hier ein Kampf mit den
Waffen des Gottesreichs, Nicht mit den Mitteln der Weltherrschaft,



- —, «57 — ^ ^

wodurch ja eben das Böse nur gMehrt, statt überwunden wird auf
Erden, ein Kampf mit dem Geiste Gottes, dem Geist der Liebe und
nicht nach der Weise der Religion mit Richten und Verdammen: „Der
Menschensohn ist gekommen zu suchen und zu retten das Verlorene,"
wie auch schon über seinem Kommen die Verheißung stand: „Er wird
sein Volk erretten von ihren Sünden." Es ist auch ein Kamps gegen
den Tod, der als letzter Gottesfeind aufgehoben werden soll und dessen

Macht Jesus jetzt schon, inmitten seiner noch bestehenden Herrschaft
auf Erden, durchbricht mit seinem Gvttesleben; denn nicht die Lehre
von der Unsterblichkeit des Menschen zu verkünden kam er; sondern
den Menschen das Leben zu erkämpfen. Und weil in ihm sich

dieses Leben, das stärker ist als alle Tödesmächte, geltend macht,
darum kann er, trotzdem der Tod noch herrscht auf Erden, sagen: „Wer
da glaubt, hat ewiges Leben und lebt, wenn er auch stirbt" (Johannes
6 und 11). Alles in allem ist es ein Kampf gegen jenes ganze Reich der
Welt, das zum Reiche Gottes gestaltet werden soll; drum läßt ihn
auch Johannes am Ende seines Erdenwirkens das Wort aussprechen :

„Ich habe die Welt übermunden." Jesus steht ganz im Schöpfungsglauben

seines Volkes drin, glaubt an die Schöpfung und ihre
Bestimmung und nimmt sie drum für Gott in Anspruch. Sie, in der
noch so viel Chaos und Wildnis, Sumpf und Urwald ist, soll zum
Gottesgartett umgeschaffsn werden, in dem jede'Pflanze in ihrer Weise
vom Willen des Vaters redet. Jn ihr, die noch weglose, Wüste und
öde Steppe ist, voll von Bergen der Weltherrschast. und zerrissen durch
Schluchten der Gottesferne, soll dem Herrn ein Weg bereitet und ein

Pfad gebahnt werden ; die^Schluchten sollen ausgefüllt und die Berge
erniedrigt werden, auf daß Gottes Herrlichkeit offenbar werde und
alles Fleisch sein Heil sehe.

Dieser Gottesgarten muß.der Wildnis abgerungen, der Weg durch
die Wüste muß erkämpft werden. Am Eingang zur Welt des Vaters
steht der Ruf: „Kehret um!" Wie sollte es auch, wo die Gottesreichsbotschaft

die totale Umwertung und Umkehrung alles Bestehenden
bedeutet, auf dem gemütlichen Wege bloßer „Entwicklung.",.'bloßen
„Fortschritts" dem Gottesreich entgegengehen! Weit davon entfernt,
irgendwie die bestehende Welt zu weihen und zn verklären, will das

Evangelium vielmehr die Ueberwindung der Welt. Das Evangelium
beugt sich nicht unter Schicksalsmächte und findet stch nicht ab mit
dem Gegebenen; es redet nicht von nnerfor-schlichen Ratschlüssen uud
nicht von gottgewollten Unabänderlichkeiten: für alle finsteren
Weltmächte, vor denen sich die Menschen — ob fromm oder nnfromm —
wie vor dem wahren Gotte beugen, hat die Gottesreichshoffnung nur
den einen, von Gvttesglauben und Gotteskräft getragenen Imperativ:
„Weichet, denn das Gottesreich ist nahe herbeigekommen!" und kennt
ihnen gegenüber nur die eine Losung: „Das Alte ist vergangen, siehe

ich mache alles neu."



< Solche Lebensbotschait mußte Leben wecken. Wo Hütten jene

Gotteskräfte^eher ihre Wirksamkeit/zeigen können, als in Menschenherzen?

Diese Wirkung ist die naheliegendste, und doch zugleich auch
die höchste. Auch für Jesus war das. gewiß das Höchste, weit
bedeutsamer als alle Kränkenheilungen! In seiner Antwort an den

zweifelnden Johannss steht denn auch in bedeutungsvoller Steigerung
diese Wirkung als letzte und höchste da : „Die Blinden sehen und die

Lahmen gehen, die Aussätzigen werheN rein/und .die Tauben hören,
die Toten stehen auf und den Armen wird das Evangelium gepredigt!"
Gepredigt — aber eben von „einem, der Gewalt hat und nicht wie

' die Schriftgelehrten." Gepredigt, daß Leben Leben, weckte nnd Feuer
Feuer entzündete. Es gingen voir dieser Frohbotschaft wirklich
beseligende Wirkungen aus; es wurden die, so sich im Geiste arm fühlten,

^ in die Welt des Vaters emporgehoben; es wurden die, so Leid trugen
um ihre Knechtschaft unter die Weltmächte, wirklich getröstet; und
die, welche inmitten all der Ungerechtigkeit und Lieblosigkeit des Lebens

nach Gerechtigkeit Hüngerten, wurden gesättigt. Er gab ihnen, die ihn
als ihr Licht aufnahmen, die Macht, Kinder' des Vaters zu werden
und damit' Mitbauer am kommenden Reiche. Jn diesem Kreise ward
er verstanden, und wahrlich, keine Kirchenlehre, keine Theolvgie, keine

„Bibelauslegung" könnte uns darum das Evangelium „erklären" wie
diese Pom Geiste Jesu ergriffenen Menschen, die im Evangelium lebten.
Könnte sich irgend ein Verständnis der Botschaft Jesu messen mit diesem

Verständnis aus dem Erleben heraus? Gibt's überhaupt irgend ein
Verständnis ohne Erlebnis? So wollen wir denn unserer Betrachtung
des Evangeliums noch eine solche der Wiederspiegelungen jener Gottes-
reichshöffnung in den Menschen der Apostelzeit beifügen, wobei wjr uns
aber auf einige wenige Träger des neuen Geistes beschränken müssen.

Da tritt uns denn als erste Frucht der neuen Saat jene

Christengemeinde in Jerusalem entgegen. Me diese Gemeinde
vom Pfingstgeist ins Leben gerufen ward, so sehen wir ^ie auch von '

diesem Geiste durchwaltet. Aber dies Neue .Gottesleben bleibt nicht
Stimmung und Gefühl, verblaßt nicht zu Gedanke und Idee, es, wird
nicht zur Lehre und Theorie, nein, es ist Leben und bewirkt solches
und schafft sich so mitten im widerstrebenden Stoff des Menschenlebens
seinen sichtbaren Ausdruck. Jn lauter Realität und Tatsächlichkeit
äußern sich die großen Wahrheiten des Evangeliums. Denn auch für
diese ersten Christen ist Gott die Grundwirklichkeit, die ihr Lebön trägt
und keine widerstrebenden Mächte duldet. Mit ihm stehen sie in
lebendiger Beziehung, sodaß alle „Religion" mehr und mehr ihre
Bedeutung verliert. Er erfüllt ihr ganzes Sein, sodaß keine einzelnen
Handlungen in besonderer Weise zu „religiösen" erhoben werden
müssen, sondern die äußere Form ihrer Frömmigkeit sich als ganz
alltägliche und weltliche, nicht im geringsten „geistliche"-und kirchliche
darstellt, wie denn auch ihre heiligste „kultische" Handlung in einem
einfachen gemeinschaftlichen Mahl mit Brot und Wein besteht. Sie



-vV^ -,
' '^^^ 5S9^ V^b </ > -

h a v e n Gott, darum wird ihr ganzes Leben zum Gottesdienst und
braucht, dieser nicht auf besondere geheiligten Orte,. Zeilen und
Handlungen eingeschränkt zu werden. Ja, Gott ist dieser Gemeinde mit
seinem läuternden Geiste so nahe, daß auch die leiseste Lüge und die
leiseste Trübung des Gemeinschaftswillens wie von einem Feuer
verzehrt wird (Geschichte von Ananias und Sapphira). Wo Gott in
solcher Weise als lebendige Wirklichkeit erlebt ivird, da wird natürlich
auch die neue Wahrheit der Gotteskindschaft und des Bruders erlebt,
Gott, die Seele und der Bruder — das sind anch die tragenden Pfeiler
der ersten Christengemeinde. Seinen deutlichsten Ausdruck, findet das
vielleicht darin, daß Mammon, dieser Gegengott, dieser Feind der
Seele und Zerstörer aller Gemeinschaft hier völlig entthront ist. „Alle
aber, die gläubig geworden, hielten sich zusammen und hatten alles
gemeinsam,-und sie verkauften ihre Güter und Habe und verteilten
es unter alle, je nach dem Bedürfnis eines jeden. Und die Menge
der Gläübigen war ein Herz und eine Seele, und keiner nannte ein
Stück von seiner Habe sein eigen, sondern sie hielten alles gemein."
Welch wunderbare Gemeinschaft, die stch vom Innersten bis zum
Aeußersten, vom Geistigsten bis zum Materiellsten erstreckt und sogar
das Wirtschaftsleben zu einem Ausdruck des Mllens Gottes werden
läßt; hier zeigt es sich in aller Deutlichkeit, daß dvrt, wv Gvtt. in
Menschenherzen wirklich lebt,'er sich auch in der Gestaltung des
Daseins bis hin zu den äußersten Dingen zeigt; daß dvrt, wo er wirklich
gilt, die ganze irdische Wirklichkeit mit der himmlischen übereinstimmen
muß. Und diese Gemeinschaft beruht nicht auf irgendwelcher Vorschrift
— Jesus hat kein kommunistisches Manifest göschrieben sie baut
sich, auch nicht, wie die staatliche „Gemeinschaft", auf.Zwang und
Gewalt auf —Calvin befolgt in seiner Theokratie nicht die evangelische
Taktik —; nein, wie eine Frucht, wächst ste gleichsam von selbst aus dem
einen Erlebnis Gvttes und seines Reiches heraus. Jene Christen
wußten nichts von einem „Kommunismus", aber sie hatten den Vater
und feine Welt erfahren und, das führte sie ganz von selbst zu einem
Kommunismus, der in seiner Bedeutung weit über das wirtschaftliche
Leben hinausreicht und der auch die kühnsten sozialistischen Programme
weit hinter sich läßt.

So stehen denn auch, diese ersten Christen durchaus im Geiste
des Gottesreiches; das Evangelium ward für sie zum Erlebnis des

Glaubens, der Hoffnung und der Liebe. Darum erfahren sie auch in
aller Tatsächlichkeit etwas vvn der Welt des Vaters, sie verspüren
etwas von der Herrschermacht Gottes auf Erden und tragen ihr Teil zur
Umgestaltung des Daseins bei. Und alles was sie erleben wird ihnen
nur zum Unterpfand der'Herrlichkeit, die nvch kvmmen soll und läßt
ihre Hoffnung nur glühender werden. Während für den heutigen
Christen der ganze Lebenskampf Jesu für das Kvmmen des Gottesreiches

seinen Zweck darin hatte, daß der einzelne nnn seinen Seelen-
frieden bekomme uud beruhigt sterben könne, denken diese vom Geist.



'

' ^/ — 560 <^ / ^/-^' ^7^

des Evangeliums erfüllten Menschen wahrlich noch nicht an den Frieden,
sondern an dcn heiligen Kampf und nicht ans Sterben, .sondern
bielmehr /daran, das Werk Jesu fortzuführen, der Vollendung entgegen:
Sie Machen aus ihrem Herrn und Meister nicht einen Gegenstand
ihrer Andacht und Erbauung, stellen nicht ihre Theorien und Theologien

über ihn auf, streiten nicht über seine Göttlichkeit oder Menschlichkeit

— wie komisch hätte sie. diese Unterscheidung, die gerade das-

tiefste Geheimnis des Evangeliums Mit verständnislosen Verstandesbegriffen

zerstört und seine Kernwahrheit aufhebt, berühren müssen
— nein, sie hoffen auf den Sieg der Sache Jesu, des Gottesreiches,
und stellen sich in deren Dienst. / ' -

7 Dasselbe finden wir auch bei dem gewaltigen Paulus, nur
daß bei ihm, entsprechend semer überragenden Größe, das Neue noch,
mächtiger zum Ausdruck kommt. Von seinein entscheidenden Erlebnis
vor Damaskus an weiß er sich berufen, mit Einsetzung seines ganzen
Lebens für die Herrschaft Gottes und, Christi auf Erden zu kämpfen.
Er ist in jenem Erlebnis von Grund aus ein neuer Mensch geworden,
der an sich die besellgende Erfahrnng machte: „Ist jemand in Christo^
so ist er eine neue Schöpfung; das alte ist vergangen, siehe cs ist Neues
geworden." Und was'er so an sich erlebte, das muß sich noch an der

ganzen Welt erfüllen: die Welt soll Gottes werden, „auf daß Gott sei

alles in allem". Ein mächtiger Siegeszug'ward durch Christus eröffnet,
der »ausgezogen hat die "Herrschaften, und die Mächte und sie offen
zum Spott gemacht hat und einen Triumph aus ihnen gemacht hat."
Und immer/ weiter Muß dieser Siegeszug gehen: alle „Throne,
Herrschaften, Mächte uud Gewalten" müssen sich Christus unterwerfen;
er wird „vernichten alle Herrschaft, Gewalt und Macht"; ja.schließlich
„yls letzter Feind wird, der Tod aufgehoben". Weit davon entfernt,
die Welt, die Schöpfung, gleich uns religiös zu verklären nnd in ihrem
jetzigen, mit so viel'Fluch und Uebel beladenen Zustand als „ordnungsgemäß",

„gesetzlich", richtig, ja gottgewollt zu beträchten, vernimmt
ferne göttersitllte Seele „das sehnsüchtige Harren der Schöpfung, das
auf die Offenbarung der -Kinder Gvttes wartet." Und seine glühende
Hoffnung und sein Glaube an die kommende Vaterwelt weiß es, „daß
auch die Schöpfung von dem Dienst der Vergänglichkeit befreit werden
soll zu der herrlichen Freiheit der Kinder Gottes." Denn alles muß
noch eingetaucht werden in die Welt des Vaters, alles muß dem „Leib.
Christi" einverleibt werden. Die mit Jesns in die Welt getretene Kraft
des Evangelinms schafft eine neue Wirklichkeit, macht Gott und seinen
Gerechtigkeitswillen offenbar. „Das Evangelium ist eine Kraft Gottes
zum Heil, jedem Glaubenden, denn Gottes Gerechtigkeit wird darin
geoffenbart.". Es gibt keine echte Innerlichkeit, die nicht auch äußerlich
wird; wo Gott in einem Menschen ist, da lebt und wirkt-dieser aus
Gott und kämpft für den Sieg seiner Sache. So treibt es den Apostel
fast durch die ganze damals bekannte Welt W damit eiu möglichst
grvßcr Teil derselben für Gott erobert werde; und allenthalben weckt

er mit seinem Leben neues Leben.



— 561 —

/ ' Und diesen Menschen, der wie kaum ein zweiter die Welt sür
Gott erobert hat, wagt man zum bloßen Theologen und Dogmatiker
zu stempeln und zum Schutzpatron sür allen Konservatismus zu
erheben, bei dem man meint seine Zuflucht nehmen zu können, wenn
etwa das revolutionäre Feuer des Evangeliums trotz aller christlichen
Löschversuche sich bemerkbar macht. Der Paulus, der uns heute
gewöhnlich dargeboten wird, hat vor Damaskus bloß seine Pharisäer-
Theologie gegen eine neue christliche, den sogenannten „Paulinismus",
vertauscht, der Christenheit zu ein paar Dogmen und Heilslehren ver-
hvlfen, die von Jesus seltsamerweise versäumte,Kirchenbildung nachgeholt

und überdies das Gottesgnadentum der Obrigkeit begründet.
Weil der heutige Christ meist ein Theologe ist, ausgerüstet mit einem
philosophischen Gottesbegriff und versehen mit ein paar schön
durchdachten Ansichten über Gvtt, aber nichts von Gott selber in sich

verspürt, drum macht er auch diesen gotterfüllten Gotteskämpfer zum
Theologen. Für diese Theologisierung seines ganzen Wollens hätte
Paulus wohl nur die Antwort: „Du gleichst dem Geist, den du
begreifst, nicht mir!" Hätte wvhl Paulus mit solch fieberhaftem Eifer
die Welt durcheilt, wenn es ihm nur darum zu tun gewesen wäre,
ein paar Neue Sätze über Gvtt und Christus zu lehren und den

Menschen dabei die Untertänigkeit gegenüber der Obrigkeit ans Herz
zu legen? Kam der verzehrende Eifer nicht vielmehr daher, daß er
noch möglichst viel von der alten Welt für die neue Schöpfung
gewinnen wollte, um es dem Gericht'des kommenden Gottesreiches zu
entreißen? Paulus hat keine Theologie und keine Christologie
aufstellen wollen — am wenigsten einen „Paulinismus". Wie sonderbar
nimmt sich nur schon dieses Wort Zaus, einem Menschen gegenüber,
der ob der großen Sache, der er diente, alles Eigenleben und Eigendenken

vergaß und aus tiefster Seele rief: „Ich lebe, doch nicht ich,
svndern Christus lebt in mir." Störend nimmt sich dieses Wort und
sein Begriff aber auch aus inmitten jener einheitlichen Grundstimmung
des Urchristentums, der Gottesreichshoffnung, und konnte nur. von.
Leuten geprägt werden, denen Verschiedenheiten in nebensächlichen
Ansichten wichtiger sind, als die Uebereinstimmung im Grunderleben nnd
Grundwollen, denen mehr daran gelegen ist, aus einigen lebendig
hingeworfenen Aeußerungen gleich ein lebensfremdes System zu bauen,
als einen Menschen als lebensvolle Persönlichkeit zu erfassen, und die
erst befriedigt sind, wenn sie aus einem „Menschen mit seinem Widerspruch"

ein „ansgeklügelt Buch" gemacht haben. Dem gegenüber
halten wir nns an den Menschen, und der ist mit seinem inneren
ivie äußeren Leben nur zu derstehêir und recht zu werten, wenn man
auch,sein Leben sich abspielen läßt auf dem einen Uutergrnnd: ,.Kehret
um, denn das Gottesreich ist nahe herbeigekommen!" Auch Paulus
stand mit feinem ganzen Wesen in dem Erlebnis Gottes, des Kindes
und des Bruders, und auch sein Leben wirkte sich aus in Glauben,
Hoffen und Liebe! Dieser Paulus steht drum unserem'Leben gar



/ .- — .562 — - 'V
nicht so fremd und fern gegenüber, wie es heute den Anschein hat und
wie er es als Theologe des ersten Jahrhunderts allerdings müßte:
auch er gehört mit seiner Göttesreichshvffnnng mitten in unsere gärende
Gegenwart hinein, hat er doch auch für die größten Bewegungen unserer
Tage, für die soziale Bewegung, die internationale Friedensbewegung
und die Fränenbewegung, immer noch die höchste Parole und die tiefste
Begründüug geliefert mit seinem Wort: „Da ist weder Jude noch
Grieche, weder Knecht noch Freier, weder Mann noch Weib, denn ihr
seid allzumal Einer in Jesns Christus."

Um noch einen dritten Trager jener gewaltigen Gottesreichsbewegung

aus jener großen Apostelzeit herauszugreifen, möchte ich noch
auf jenes seltsame Buch am Schluß der Bibel hinweisen, die Ofsen-
ba r u n g Io h a n n is. Wie viel loderndes Feuer lebt in diesem Buche:
FlamMen der Liebe wie Flammen des Hasfes, in beidem aver e i n
Feuer des Glaubens und der Hoffnung^ Denn auch all der
verzehrende Haß, der aus diesen Sätzen^ sprüht, und der zumal dein
römischen Staat, diesem Gewaltnngetüm, diesem „Tier aus dem
Abgrund" gilt, steht in engem Zusammenhang mit dem Hauptgedanken
des Buches: der Hoffnung auf einen neuen Himmel und eine neue
Erde. Der heißersehnte Untergang der bestehenden Welt, der in so

furchtbaren Farben ansgemalt mird, bildet ja nur den Anfang des

großen Kommens; es ist das Gericht, das der nachfolgenden
Gottesherrschaft den Weg bahnen muß. Hinter allem steht die eine Sehnsucht,

die sich in ergreifender Steigerung am Schluß des Buches
ausspricht: „Komm! Komm Herr Jesus!" Ich glaube, den tragenden
Geist des ganzen Urchristentums; eben die Gottcsreichshoffnung, am
besten zusammenfassend nochmals darstellen zn können, indem ich aus
jenen Schlußkapiteln folgende Worte herausgreife:

„Und ich sah einen neueu Himmel und eine neue Erde, denn
der erste Himmel und die erste Erde waren vergangen. Und die heilige
Stadt, das neue Jerusalem, sah ich Herabkommen aus dem Himmel
von Gott, bereitet wie eine für ihren Mann, geschmückte Braut, und
ich hörte eine laute Stimme sprechen: Siehe, die Hütte Gottes bei den
Menschen, und er wird bei ihnen wohnen, und sie werden sein Volk
sein, und er, Gott wird mit ihnen sein. Und cr wird abwischen alle
Tränen von ihren Augen, und der Tod wird nicht mehr sein, noch

Leid,noch Geschrei, noch Schmerz, denn das erste ist vergangen. - Und
der auf. dem Throne saß, sprach : siehe, ich mache alles neu. Ich bin
das Alpha und das Omega, der Anfang uud das Ende. Ich will denr

Dürstenden geben von der Quelle des Lebenswassers umsonst. Der
Sieger soll es erwerben, nnd ich will ihm Gott sein und er soll mir
Sohn fein. Und ein Engel trug mich im Geiste auf einen großen
und hohen Berg und zeigte mir die heilige Stadt Jerusalem,
herabkommend aus dem Himmel von Gott her, mit der Herrlichkeit Gottes.
Und einen Tempel sah ich ^nicht darin, denn der Herr Gott, der
Allbeherrscher, ist ihr Tempel. Und die Stadt bedarf nicht Sonne noch



— 563 —

Mond, daß sie ihr scheinen; denn die Herrlichkeit Gottes hat sie

erleuchtet. Und die Nationen werden in ihrem Lichte wandeln und die

Könige der Erde bringen ihre Herrlichkeit zu ihr. Ilnd Unreines ivird
nimmermehr hineinkommen, keiner der Greuel uud Lüge tut. Uud
der Thron Gottes wird darin sein und seine Knechte werden ihm dienen
und sie werden fein Angesicht sehen. Und es wird keine Nacht mehr
geben, und sie'brauchen keinen Leuchter und kein Sonnenlicht; denn
Gott der Herr wird über sie leuchten lassen und sie werden herrschen
in alle Ewigkeit."

Svlche Hoffnung und solchen Glauben hat Jesus in deu Menschen
feiner Zeit entfacht. Ein Christ sein hieß eben, in dieser gewaltigen
Hoffnung auf das Gottesreich, in dem Glauben an den, der sein
Kommen beschlossen hat und in dem Geist der Liebe stehen, der dem
Kommen des Reiches den Weg bahnt. Und so lange die Menschen
in solchem Höffen, Glauben und Lieben standen, kam auch das Gottesreich

mit Macht und äußerte sich in weltüberwindenden Taten: Der
lebendige« Gottesgeist dieser Menschen zwang gleichsam den Himmel
zur Erde hernieder „das Gottesreich wird gestürmt und Stürmer
reißen es an sich!" — er ließ das Wort allenthalben Fleisch werden
und Gott sichtbar werden auf Erden. Zmmer«weiter griffen die Kräfte
dieses Reiches um sich, das Dasein revolutionierend, die Gottesherrschaft

mitten im Weltreich erbauend — bis «schließlich der Mehltan
einer neuen Religion sich aus die junge Pflanze herabsenkte und die

Lehre das Leben, die Religion Gott und ein neuer Tempel das Gottesreich

zu ersetzen begannen. Das ursprüngliche Verständnis des
Evangeliums schwand immer mehr, während gleichzeitig der Gegensatz zu
den Mächten und Gewalten der Welt verblaßte nnd man sich wieder
abfinden lerute mit dem, Reich der Welt.JDie Welt begann wieder

zu gelten — wie follten da Gott und sein'Reich noch gelten können
Kann da das Christentum noch eine andere Bedeutung habm als eine

„religiöse" Kann es etwas anderes tun, als die geltende Herrschaft,
die auch es anerkennt, die Weltherrschaft, religiös zu verklären, als
„Religion" zu werden und eine eigene Weltherrschaft mitten im großen
Reich der Welt zu errichten? In einer neuen Religionsherrschaft hat aber
die Gvttc«reichshvsfuuttg, die jeder solchen Herrschaft deu Untergang
ansagt, reinen Platz. So wich sie denn mehr und mehr ans' dem christlichen

Bewußtsein, bis sie fast völlig werschwunden war und nnr noch
ein bloßes schättenhaftes Dasein führte in einer blutlosen,
Jenseitsvorstellung und in ein paar dürren Heilslehren über die «„letzten
Dinge". So ist denn auch der heutigen Christenheit schon das
Wort „Gottesreich" ganz fremd geworden nnd auch wir haben
die letzten schwachen Wiederspiegelungen, «die von jenem strahlenden
Licht her noch in unserem Bewußtsein haften geblieben sind, dadurch
vollends jeder leuchtenden und wärmenden Wirknng beraubt, daß wir



> - - ^ V / "^'>' — 56è — ^,' v ."^''^

ihnen nur für das jenseitige Himmelreich eine vage, schemenhafte
Bedeutung zuschreiben. Was Wunder, wenn bä jene göttlichen Kräfte^
die sich im Urchristentum in solcher Tatsächlichkeit und Wirksamkeit
zeigtm, mehr und mehr aus unserem Leben verschwunden sind? Was
Wunder, wenn die ganze Gottesreichsbewegung, die ja auch ^eine
Menschengeschichte ist und drum auch vom Willen der Menschen
abhängt, längst ins Stocken geraten ist, sodaß wir nichts mehr verspüren
von der Nähe, ja der bereits sich anbahnenden Gegenwart des Gottesreichs,

svndern wieder tief unter der Herrschaft der gottfeindlichen
Mächte stehen Jene Hoffnung, jenen Glauben, jene Liebe des
Evangeliums kennen wir nicht mehr und verstehen wir nicht mehr; drum
kann Gott unter nns nicht schaffen und wirken und drum.sind Geld
und Gewalt, Sünde und Tod die Herren unserer Welt und bauen
immer mehr ihre Herrschaft aus ^ umspielt und umwoben von einer
weltseligen Religion, die sich in seltsamer, ja furchtbarer Ironie nach
dem Bekämpfer und Ueberwinder jener Mächte — Christentum nennt.

Aber siehe da : aufs neue will die Sonne diese Nacht durchbrechen
Und einen neuen Tag anbahnen, sodaß wir wieder mit Paulus
ausrufen möchten: „Die Nacht ist vorgerückt, der Tag ist herbeigekommen-
so lasset uns ablegen die Werke der Finsternis und anziehen die
Waffen des Lichtes!" Neue Bewegung ist in die Menschheit gekommen,
eine neue Sehnsucht nach der Seele, dem Bruder und Gott, eine neue
Sehnsucht nach der Welt des Vaters, mit welchen Namen auch immer
diese bekannt werden mag. Und schon wankt das alte Reich der Welt;
die Throne und Herrschaften, Mächte und Gewalten sind erschüttert.
Aus neuem Erlebnis heraus wächst ein neues Verständnis der alten
Gottesreichshoffnung und wir schauen wieder aus nach dem Weltenheiland,

harren als Adventsmenschen der kommenden Weihnacht.
Und durch die aufhorchenden Lande ruft-ein neuer'Wüstenprediger
mit drohenden und doch frohlockenden, mit gerichtverkündenden und
doch heilverheißenden Worten seine Botschaft vom Kommen einer neuen-
Zeit, in der die Seele wieder gelten und der Mensch dem Menschen
ein Bruder, sein soll, in der Gerechtigkeit und Frieden wohnen werden.
Es ist die gewaltige soziale Bewegung unserer Zeit, die die Menschen
wieder aufhorchen ließ, die sie wieder glauben und hoffest lehrte. Wir
fangen wieder an zu glauben an Gott den lebendigen, der wirken und
schaffen will auf Erden; wir fangen wieder an zu hoffen auf Gottes
Reich, auf jenen neuen Himmel und jene neue Erde, darinnen
Gerechtigkeit wohnet und wir fangen wieder an, mit hingebender
Begeisterung für dieses einzige Ziel alles Menschenlebens zu kämpfen.
Und, schon will sich das Neue regen unter uns. Wir gehen einem
neuen Erwachen, einer neuen Anferstehnng Christi entgegen; schon

kündigt sie sich an in den großen Erleben, die wir jetzt erleben. Wie
aber rüsten wir uns auf sein Kommen?, Wie dienen wir seiner
Machtentfaltung? „Was wollen wir denn tun, daß wir die Werke Gottes
schaffen?" „Das ist das Werk Gottes, daß ihr glaubet an den, den



— 565 —

er gesandt hat!" Das abercheißt zugleich: „Trachtet zuerst und 'vor
allem nach dem Reich Gottes und seiner Gerechtigkeit !" R. Lcjeunc.

Aorte ÄUl Ser großen Msse ^ ^
^ >. Mutter. Su yMungMevè.

^îunge Mütter, was wiegst, und schaukelst du?

I Was singst du so hoffnungsreich, so segensvoll, so zukunfts-
«kI schwanger? ' V'

Dein Auge leuchtet, deine Wange glüht... Deine Stimme
bebt vor Glück Und Freude, vor ungeahnter Schicksalspende? ."

>,Jch singe meine Zukunft, ich wiege mein Blut! Mein Lebenstraum

ist es, fremder Wanderer, der mich vor glückverheißenden
Geheimnissen erschauern läßt. Ein Soldat liegt in der Wiege,
ein Mann der Waffe, ein Held des Krieges.

Ich seh, ich seh, Wanderer, wie stolz und schneidig er in
Reih und Glied steht, wie stramm er salutiert. Das Gewehr
hat er an der Seite und das Bajonett blinkt. Der General kommt,
und umarmt ihn und hängt ihm ein Ehrenzeichen um den Hals,
Er >war der Tapferste auf dem Felde der Ehre die feindlichen
Reihen fielen wie unter der Sense das Gras- Und er wird in Rang
und Ansehen gehoben, die väterliche Stckdt, verehrt'ihn und der
Dichter singt ihm Loblieder." "

„O 'Mutter, du Hoffnungsreiche! Tief ist dein Herz und weise
ist dein Schmerz! Doch dein Traum ist blind und deine Hoffnung
eine gefährliche Waffe in deiner Hand. Ocffne deine Augen und
siehe weiter, siehe hinüber, siehe über das Ehrenzeichen hinaus,.
Siehe hinaus über den Tand des Alltags und über die Eitelkeit
der Kleidung! Siehe hinüber und siehe hinein! Siehe in das
Menfchenherz hinein und du wirst sehen, wie es blutet und du
wirst sehen, wie es in Schmerzen und Qualen zuckt. Und
du wirst dann djch selbst sehen, junge Mutter, und du wirst sehen,
wie Bajonett um Bajonett dein eigenes Herz, durchdringt. Du
wirst sehen, wie Kugel um Kugel deinen Mutterleib durchbohrt
und ein schweres Schwert deine Seele verwundet. Und Schmerz
und Tränen und Blut füllen Bäche und Täler ^ die ganze
Erde ist in Blut getaucht >. Und du wirst darin schwimmen
und nimmer Trost und Freude sinden ." > ''i ^ « '

„O weiser Wanderer, was du da sagst, das lähmt mir die
Glieder! O weiser Mann, das macht mich erbeben. O weiser
Fremder, ihr habt mir die Augen aufgetan Ich sehe! Ach, was
sehe ich! Mein Unglück wiege ich da, meinem Schmerze lalle
ich Wiegenlieder! Meinem Tode singe ich Eiapopeia!" / v >


	Die Gottesreichshoffnung im Neuen Testament

