
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 10 (1916)

Heft: 11

Artikel: Die Gebildeten und das Landvolk

Autor: Cadonau, P.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-133830

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-133830
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— M? —

Brüder, laßt uns Heimatfeuer
fahn mit sonnenvollem Reis,
mit dem Herzen treu und treuer,
daß es lohe hell und heiß.
Daß es manchem Wandrer blinke
durch der kalten Nächte Leid,
ihm in wonn'ger Stille winke

Traulichkeit.
Daß entzückt ob seinem Sprühen, fteudestrahlend, glückentbrannt,
er ein heimatselig Glühen segnend trägt ins dunkle Land.

Menschen, Heimat braucht die Erde!
Hört die Not, sie singt, sie schreit:
Mannheit wachse, Heimat werde,

es ist Zeit!
Askona. Gusto Gräser.

Me «eviiseten uns aas üanavolk.

/Alerte Liberianer! Sie haben mich eingeladen, als Altmitglied
in Ihrem Verein einen Vortrag zu halten. Ich habe die Ein-
ladung freudig angenommen in der Voraussetzung, daß von

mir nicht ein Vortrag über eine wissenschaftliche oder philosophische
Frage erwartet wird, sondern daß ich von dem reden darf, was mich
täglich bewegt. Damit werde ich allerdings zum Teil über Dinge
reden, die Ihnen vorläufig etwas fern liegen. Als Akademiker stehen
Sie ja ganz in den theoretischen. Erörterungen drinnen. Aber da
Mancher von Ihnen doch auch früher oder später hinausziehen wird
unters Landvolk, könnte es vielleicht gerade auch zur grundsätzlichen
Klärung mancher Frage etwas beitragen, wenn einer, der vor noch
nicht so langer Zeit in der gleichen Lage war wie Sie, darüber, wie
er sich in seinem Tätigkeitsgebiet zurechtgefunden hat, Aufschluß gibt.

Wer die Bildung einer höheren Schule längere Zeit genossen

hat und aufs Land hinauskommt, wird bald merken, mag er nun
selber aus der Stadt oder vom Land stammen, daß ein Unterschied
besteht zwischen seiner Denkungsart und derjenigen seiner Umgebung.
Wenn er sich nicht nur damit begnügt, mit den Leuten seiner
Umgebung beim Kartenspiel zusammenzukommen und gelegentlich über
Wetter und Wachstum ein paar Worte zu wechseln, wird er merken,
wie schwer es ist, mit diesen Menfchen menschlich zu verkehren, und
es wird ihn die Frage quälend beschäftigen, wie er den Zugang zu

') Nach einem Vortrag gehalten in der abstinenten Studentenverbindung
„Liberias" in Zürich am 14. Juli 191«.



^_ 508^—

ihnen finden kann. Jeder wird nach einiger Zeit bewußt oder unbewußt

ein Verhältnis fchaffen. Jn den meisten Fällen ist ein solches

für den in eine Arbeit hineintretenden Gebildeten schon vorhanden
durch das Amt, das er übernimmt, und das ihn auf irgend eine Art
mit der Bevölkerung verbindet. Aber diese Verbindung, welche das
Amt schafft, ist nicht immer die richtige. Sie beruht oft auf
Konvention und berücksichtigt zu fehr, wie jede Konvention, die Wünsche.
der Bevölkerung, kommt ihren Schwächen zu fehr entgegen. Dus^
Sicheinfügen in dieses „Amtskleid" kann für die spezielle Arbeit, die z

man durch ein Amt oder eine Stelle übernimmt, von Vorteil sein Z

und die besondere Arbeit, die Seelsorge des Pfarrers, die Erziehung
des Lehrers, die Autorität des Beamten, erleichtern. Wir dürfen aber
nicht vergesfen, daß, wer auf dem Lande eine solche Stelle einnimmt,
nicht nur diese spezielle Arbeit zu verrichten hat; der hat auch eine

allgemeinere Aufgabe, nämlich Führer und Berater des Volkes zu sein.

Jn größeren Orten, in Städten, ist die Arbeitsteilung auch unter den

gebildeten Berufen fo weit geschritten, daß sich unter Umständen
vielleicht jeder auf sein besonderes Gebiet beschränken kann; es sind für die

verschiedensten Aufgaben der Gebildeten genug Leute vorhanden. Aber
in den Dörfern sind es deren nur ganz wenige; und diese haben die

ganze Aufgabe der Führerschaft zu übernehmen. Und dafür kann nun
das Sicheinfügen in eine Amtsschablone hinderlich sein. Darum können
wir die Lösung der Frage, wie wir uns zum Volk stellen müssen, in
der Form des Aufgehens im Amte nicht anerkennen. Sie würde
besonders für jnnge Menschen noch eine persönliche Gefahr in sich schließen.

Jeder kann nur dort rechte Arbeit leisten, wo er von Grund aufbauen
kann. Das gilt in noch viel höherem Maße als von der Handarbeit
von der geistigen Führerschaft. Darum muß jeder feine Arbeit seinen

Fähigkeiten entsprechend von einer besondern Seite anfassen. Er darf
sich dabei nicht von der Konvention des Berufes oder von Her Art
eines Vorgängers zu sehr beeinflussen lassen. Dabei wird er vielleicht
zuerst feinen Beruf nur recht unvollkommen ausüben; über ich fürchte,
daß der andere, der auf allen Gebieten seines Pflichtkreises etwas
leisten will, noch viel unvollkommenere Arbeit tut. Die Verbindung
zwischen dem Volk und dem Gebildeten allein durch des letzteren Beruf
ist also als ungenügende Lösung unferer Frage abzulehnen; und damit
ist die Berechtigung, diese Frage eingehender zu erörtern, erwiesen.

Aber aus dem bisher Gesagten ergibt fich auch, daß man nun
auch auf andere Weife nicht leicht Anweisungen geben kann, wie man
es machen soll. Aus diesem Grunde müssen wir die immer wieder
auftauchenden Vorschläge, die einseitig theoretische Ausbildung der
Studenten durch einen einzuführenden praktischen Kursus zu ergänzen,
ablehnen. Das läßt sich nicht sagen und nicht lehren, und selbst durch
Arbeit des Studenten, die auch etwas bedeuten würde, unter Anleitung
erfahrener Lehrer, würde mehr Abhängigkeit uud Unsicherheit erzeugt,
als es für das freie Sicheinleben in die bevorstehende Arbeit förderlich



— 509 —

wäre. Jeder muß eben mit der Arbeit, die er sich felber schafft, wachsen
und mit ihr verwachsen. Somit hat nun auch das Thema, über das
ich hier sprechen will, seine Beschränkung erfahren. Nicht allgemein
giltige Regeln für das Verhalten der Gebildeten zum Volk will ich
aufstellen. Es soll sich nicht darum handeln, die Frage zu lösen,
sondern sie aufzuwerfen, indem wir die häufigsten Arten des
gegenseitigen Verhältnisses darstellen, nachdem wir uns ein Urteil über
die Eigenart des Volkes gewonnen haben, diese beurteilen und die auf
Grund dieser Eigenart sich ergebenden allgemeinen Gedanken für die

Einwirkung aufs Volk darstellen.

Zuerst fragen wir uns also, welche Stellung die Gebildeten
tatsächlich heute meistens zum Volke einnehmen. Dabei
wollen wir uns noch daran erinnern, daß diese Frage für ein
demokratisch organisiertes Land und für Leute, die der demokratischen Idee
huldigen, von großer Wichtigkeit ist. Wenn das demokratische Ideal
für viele hervorragend gebildete Menfchen unserer Tage an Anziehungskraft

verloren hat, so geschah das nicht zum geringsten Teil deshalb,
weil es vielen nicht gelang, das richtige Verhältnis zum „Souverän"
zu gewinnen, und daß es im demokratischen Staatswesen immer wieder
möglich ist, daß gewalttätige und herrschsüchtige Elemente ans Rnder
kommen und das Volk beherrschen, anstatt daß es felber herrscht.

Das ist nur möglich durch eine falsche Art des Verhältnisses
zwischen Führern und Volk, wo jene annehmen, das Volk fei der
gute Untertan, der alles billigt, alles duldet, alles erträgt. Jn
diesem Sinne reden oft besonders hohe Staatsmänner von dem Volk.
Unsere Parlamentssäle und Festräume wiederhallen von hohen Worten,
die sich auf das so verstandene Volk berufen. Besonders wirkungsvoll
ist diese Berufung auf das Volk, wo es sich darum handelt, irgend
eine neue Bewegung zu bekämpfen und in ein schiefes Licht zu stellen.
Da wird gerne der alte, gesunde Sinn des Volkes in die Schranken
gerufen gegen neue schwärmerische Ideen. Wie verkehrt das ist, sieht
man fchon daran, daß dieses „Volk" nicht nur als schöne rote
Abendwölkchen über unseren Parlamenten erscheint, fondern gelegentlich
und besonders vor Volksabstimmungen die Gestalt drohender Wetterwolken

annehmen kann. Es ist das nur eine gedankenlose Anmaßung,
die die eigenen Gedanken mit denen des Volkes identifiziert. Das
läßt sich nur deswegen so leicht durchführen, weil die Leute aus dem Volk
durch sich felber fast nie sich ihrer eigenen Gedanken bewußt werden.
Das Volk denkt bewußt, erst wenn jemand kommt und seinen
unbewußten Gedanken den rechten Ausdruck gibt. Daß nun die genannte
landläufige „Volksrede" der rechte Ausdruck für das Denken und
Fühlen der weitesten Volkskreise sei, glaube ich nicht. Ich war
überrascht, zu sehen, wie kalt die Leute bei der schönsten Rede solchen
Stils bleiben konnten, und glaube nun, daß der Pfarrer auf der



— 510 —

Kanzel nicht fremder und unverständlicher redet als der Redner aus
der Tribüne.

Die zweite Art des Verhältnisses zwischen Gebildeten und
einfachen Leuten, von der wir reden wollen, dürfte besonders unter uns
jungen Leuten, Abstinenten und Studenten verbreitet sein und ist
gekennzeichnet durch den Drang, dem Volk zu helfen. Viele junge
Leute entscheiden sich für den einen oder andern Beruf als Lehrer,
Arzt oder Pfarrer besonders mit Rücksicht darauf, daß sie da am
meisten beitragen können zur Befreiung des Volkes aus allerlei Uebeln.
Jn manchen jungen Gymnasiasten und Studenten lebt die Flamme
der Begeisterung für Volksbeglücknngsvläne. Alle Jugendbewegungen,
die wirklich von der Jugend ausgegangen sind und nicht von
Erwachsenen hervorgerufen wurden, wie z. B. der Wandervogel und
die Abstinenzbewegung unter der Jugend, leben von diesem Gedanken,
daß sie zur Erlösung der Menschheit beitragen. Mit dieser Auffassung
vom Beruf des Gebildeten gegenüber dem Volk gehen die meisten hinaus

aufs Land, mögen sie nun vom Technikum, von der Lehrerbildungsanstalt
oder von der Universität kommen.

Ein Urteil über diese Stellung wollen wir später zu gewinneu
suchen. Jetzt wollen wir nur sagen, wie es mit diesen jungen Leuten
in den meisten Fällen zu gehen pflegt. Der junge Volkserzieher wird
bald flügellahm. Entweder gibt er seine Pläne auf und ändert die
Auffassung seines Berufes, weil ihm dieses Ziel unerreichbar erscheint;
oder er muß die aufänglichen Forgerungen an das Volk so stark
abfeilen und einschränken, daß sie dann nicht mehr viel bedeuten, und
er in die breite ebene Straße, die er endgültig Verlaffen zu haben
glaubte, einmündet. Im letzteren Falle sagen wir: er ist verbauert.
Für ihn besteht unsere Frage nicht mehr, weil er mit dem Volke eins
geworden ist, indem er stch auf die Stufe dessen hinunter begeben hat,
den er zu sich Heraufziehen wollte.

Aber mit dem andern Fall müffen wir uns noch befassen, weil
er eine neue Form des Verhältnisses darstellt. Dieser wird stolz und
hochmütig und schließt sich vom Volk ab. Diese Haltung von
Seite gebildeter und halbgebildeter Menschen dem Volk gegenüber
kommt viel häufiger vor als wir gewöhnlich annehmen. Sie ist die

landläufige. Nach dem Gesagten können wir es auch besser begreifen,
wenn Menschen, die früher beleidigt gewesen wären, wenn man ihnen
die Meinung zugetraut hätte, daß das Volk für geistige Interessen
unzugänglich sei, nunmehr diese feste Ueberzeugung haben. Mancher
Gebildete, der irgendwo in einem entlegenen Dorfe wohnen muß, sehnt
sich nach der Stadt und jammert, daß er es in diesem Neste so
langweilig habe. Ja, jeder, der sich um etwas über dem Durchschnitt des
Volks erhaben dünkt, zeigt diese hochmütige Verachtung des einfachen
Mannes, die in der Regel desto größer ist, je kleiner der Bildnngs-
unterschied ist. Diese Auffassung von der Stellung der Gebildeten ist
so allgemein verbreitet, daß das Volk selber sich daran gewöhnt hat



— 511 —

und NUN seinerseits von denen, die mit ihm in Berührung kommen,
diese Haltung verlangt. Es verlangt beispielsweise von seinem Pfarrer
und Lehrer standesgemäßes Auftreten, standesgemäße Kleidung, daß
sie standesgemäßen Verkehr pflegen. Es erträgt es viel leichter, daß
einer seinen Hochmut offen zeigt, als daß er sich unter die Leute mischt
und einer ihresgleichen fein will.

II.
Da diese letztgenannte Art so allgemein verbreitet ist, wollen wir

zur Benrteilung aller drei zunächft von diefer ausgehen, indem wir
fragen: Worauf gründet sich diese Auffassung, die von der bloßen Ab-
fchließung sich bis zur Verachtung steigern kann? Ist es in der Sache
begründet? Darauf wird man durch den Hinweis auf die verschiedenen

Fehler und Mängel des einfachen Volkes antworten können.
Wir nennen drei, in welchen wohl fast alle die Vorwürfe, die gegen
das Volk erhoben werden, zusammengefaßt werden können.

Der erste Vorwurf lautet: Das Volk ist kalt und herzlos.
Es hat kein Verständnis für die großen Nöte unserer Zeit. Wenn
man gelegentlich von der großen Not, die irgendwo herrscht, redet, findet
man taube Ohren. Wenn es sich darum handelt, irgendwo zu helfen,
hören sie zwar vielleicht gerne zn; wenn es aber ans Geben geht,
geschieht es fast nie nach dem erhaltenen Eindruck, fondern nach der
Mode, nach der Rücksicht auf das, was der Andere gibt. Das ift
genan so wie wenn jemand ins Konzert geht nur mit Rücksicht auf
die Menschen, nur weil es Mode ist. Von diesem sagt man, er habe
kein Verständnis für Musik. So könnte man auch hier sagen, daß
das Landvolk kein Verständnes hat für die Not. Allbekannt ist es,
wie man auf dem Lande auch durch den Krieg sich nicht aus der Ruhe
bringen läßt.

Das wäre nun kein leichter Vorwurf. Und doch glaube ich hier
eine Art Rechtfertigung anbringen zu müssen. Diese Kälte gegenüber
den großen Nöten kommt daher, daß der Landbevölkerung in starkem
Maße die Fähigkeit abgeht, sich etwas vorzustellen, das nicht vor
Augen liegt. Ihre Gedanken können sich nicht vom Stoffe trennen.
Wir können auch den Grund dafür angeben. Er liegt in ihrer Arbeit.
Da die Arbeit des Bauers die Gedanken ganz in Anspruch nimmt,
gewöhnt er sich, mit den Gedanken und Vorstellungen sich an die

nächsten Dinge anzuschließen. So müssen wir auch diese Art ächten,
wie wir auch den durch Arbeit gekrümmten Rücken keinem zum Vorwurf
machen werden. Und noch Eines. Jn diesem Mangel liegt doch auch
ein großer Vorzug verborgen. Derjenige, der sich nur das Sichtbare
vorstellen kann, sieht dieses auch umso besser; dem tut auch die Not, die

ihm vor Augen kommt, mehr weh. Ich glaube, daß mancher Mann
aus dem Volk, wenn er sie sähe, an mancher Not nicht so vorbeigehen
könnte wie wir. So gibt es manche Gemeinde auf dem Land, die die
auswärts wohnenden Armen knapp hält, während die Armen in der



— 512 —

Gemeinde, auch wenn sie nicht dort heimatberechtigt sind, auf eine
großartige Weise unterstützt werden.

Der zweite Vorwurf, der erhoben wird, lautet: Das Volk hat
kein Verständnis für geistige Dinge, für Kunst, Wissenschaft,
religiöse Fragen. Für den hentigen Durchschnitt der Landbevölkerung
ist das ganz unbestreitbar. Demgegenüber wird man ans die vielen
schönen Häuser in den Dörfern hinweisen, auf die feinen Volkslieder,
auf die eifrige Beteiligung an den religiöfen Kämpfen der Vergangenheit.

Wenn es aber einmal eine Zeit gegeben hat, wo das Volk sich
daran innerlich beteiligte, fo ist diese Zeit heute jedenfalls vorüber.
Wer so fehr die schönen Häuser bewundert, der möge einmal auf seiner
Sommertour in den Bergen auch die neuen Häufer und die reparierten
alten Häuser mit einem Blick anschauen, er möge in eines der Häuser
eintreten und sehen, mit wie wenig Geschmack es eingerichtet ist. Dabei
schweift sein Blick vielleicht auch hinauf zum Büchergestell unter der
Decke. Dort sieht er eine Anzahl Bücher, aber keine Neuen. Auch
die alten Bücher sind mit dickem Staub bedeckt. Daraufhin wird er
von der Richtigkeit der Tatsache, die diesem Vorwurf zu Grunde liegt,
überzeugt sein. Gegenwärtig ist es wirklich so, wie unser Vorwurf

sagt.
Die Frage, ob es immer so war, wage ich nicht zu entscheiden.

Gegenüber der Behauptung, daß man fich eifrig an den religiösen
Tagesfragen beschäftigte, steht die Tatsache, daß in vielen Gemeinden
z. B. die Entscheidung für vder gegen die Reformation von Gesichtspunkten

aus erfolgten, die nichts weniger als religiös waren. Das
Vorhandenfein von schönen alten Häusern läßt sich zur Not auch
erklären durch die Mode und Sitte und durch den Einfluß einiger
wenigen tüchtigen Künstler, die früher vielleicht mehr als jetzt auf dem
Lande blieben. Aber möglich ist auch, daß es anders war, und daß
sich die früher vorhandenen Gaben durch die neue Kultur verflüchtigt
haben, befonders deshalb, weil die Bauern jetzt nicht mehr so viel Zeit
haben, um sich mit Bilden und Denken zu beschäftigen, und weil die

Kluft zwischen ihnen und denen, die sie wachzuhalten berufen waren,
immer größer geworden ist. So wären also gerade die Gebildeten
durch ihre Abschließung schuld an der Verflachung der Landbevölkerung.
Sei dem nun wie ihm wolle, fo müssen wir auf eine Aenderung des
bestehenden Zustandes hoffen. Es muß dazu kommen, daß die Bauern,
die den gebildeten Ständen die Nahrung liefern, auch auf irgend eine
Weise an deren Arbeit teilhaben können, auch ihrerseits die Früchte
der geistigen Arbeit genießen können. — Trotzdem möchten wir nun
aber auch diesen Vorwurf nicht zu fchwer nehmen; denn es gibt noch
Wichtigeres als Kunst und Wissenschaft und religiöse Fragen. Dieses
Wichtigste ist das persönliche, das göttliche Leben, von seiner sichtbaren
Seite aus betrachtet: der Mensch und seine Arbeit. Diefe vergesfen
wir oft ob lauter Kunst, Wissenschaft und Philosophie. Wenn wir
dagegen eine Weile den Bauern zuhören, so merken wir bald, daß sie



— 513 —

— allerdings mit einiger Verflachung — fast nur von diesen beiden
Dingen reden. Sie haben zwar keinen Sinn für das Abstrakte aber
großes Interesse und manchmal auch ein ganz feines Gefühl für das
Persönliche.

Nun höre ich aber schon einen dritten Vorwurf: Ja, die Leute
auf dem Dorf interessieren sich sehr stark um die persönlichen Verhältnisse,

nämlich in ihrem Klatsch. Ja, sie reden viel von den Menschen
und ihrer Arbeit, aber immer nörgelnd und herunterreißend. Alles
Schlimme, das sie von jemandem wisfen und ihm andichten können,
wird vorgebracht. Selten hört man etwas rühmen. Dagegen die
begangenen Fehler werden Jahre und Jahrzehnte lang in gutem
Gedächtnis aufbewahrt und bei jeder Gelegenheit wieder aufgefrischt.

Ja, so ist es vielfach. Aber wo das vorkommt, ist es doch eine

Entartung von etwas Besserem. Zum Teil haben wir dieses Bessere,
das im Klatsch eine bedauernswerte Form annimmt, bereits genannt;
es ist das große Interesse, das der Landbewohner dem persönlichen
Leben entgegenbringt. Wir können aber noch etwas nennen, um das
mir das Volk manchmal beneiden möchten. Es urteilt strenger und
unerbitterlicher als wir und ist nicht so rasch bereit, die allgemeinen
Gebote abzubiegen, wie wir es oft in allzu sentimentaler Art tun.
Das ist die andere Wurzel des Klatsches.

Eine andere anstößige Form dieser größeren Strenge ist die oft
genannte bäuerliche Grobheit. Sie ift bei den Vertretern, wo sie
vorhanden ist, nichts anderes als eine Steigerung dieser Strenge, die dem
Landbewohner fast von Natur anhaftet. Diese Strenge ist manchmal
grausam, verzeiht spät, und selbst nach dem Tode lebt sie weiter.
Nirgends empfindet man es z. B. so unangenehm wie auf dem Lande,
wenn beim Tode eines Menfchen an seinem Grabe oder im Nekrolog
seine Vorzüge genannt und seine Fehler verschwiegen werden. Schon
darin zeigt stch uns die Feinheit, die sich hinter dieser Strenge
verbirgt. Wo dieser echte strenge Sinn vorhanden ist, wird nichts
beschönigt. Darin besteht das Glück des Bauern, daß er stch nichts
Vormacht. Seine Tendenz ist, alles genau zu prüfen. Wenn man mit
einer Sache an die Leute herantritt, um sie dafür zu gewinnen, wird es

lange gehen, bis jemand sich drauf einläßt. Mit diefer Strenge und
Schärfe im Urteil ist dann aber auch verbunden, daß sie auf dem nach
langem Fragen beschrittenen Weg nicht mehr rückwärts schauen, sondern
beharrlich vorwärtsstreben. Es geht lange, bis sie sich einem Menschen
anvertrauen, aber wenn das geschehen ist, dann ist ihre Hingebung
und ihr Vertrauen groß. Wir sagten bereits, daß sie nicht leicht
verzeihen; wenn sie aber verziehen haben, so kann man darauf rechnen,
daß sie nicht mehr daran denken. Ihre Zunge löst sich nur schwer

zu hohen Worten, zn großen Versprechungen, zu großer Anerkennung,
zum Ausdruck der Freude. Wenn das aber vorkommt, so geschieht es
nie aus Konvention oder durch Hinein-Empsinden, sondern aus voller
Ueberzeugung.



— d14 —

Mit diesen letzten Worten haben wir nun eigentlich die
Beurteilung der genannten Einwände bereits verlassen und haben etwas
von den großen Vorzügen, die in der unverfälschten Volksart liegt,
dargestellt. Während durch die vorhin erwähnten Vorwürfe, die, wie
wir sahen, doch eine gewisse Berechtigung haben, ein mehr pessimistischer
Eindruck hervorgerufen wurde, der auch durch die erklärende und
abschwächende Besprechung derselben nicht ganz ausgelöscht werden konnte,
haben wir nun doch gesehen, daß unter dieser Hülle ein besserer Kern
steckt, und daß trotz mancher Entartung und Verflachung, die
Landbevölkerung ursprünglich edler Natur ist. Man wird da einwenden,

diese anerkennende Wertung beruhe auf der Beobachtung von
hervorragenden Ausnahme-Menschen. Wir geben zu, daß diese Art
nnr gelegentlich durchbricht und für den Fernerstehenden kaum sichtbar
wird, und daß bei vielen die Hülle so dicht ist, daß die Strahlen des

Lichtes gar nicht durchbrechen können, daß sehr oft auch das Licht
selber verlöschen muß. Aber wem einmal die Augen dafür geöffnet
wurden, der wird häufiger diesen Glanz schimmern sehen; und gerade
die wenigen Menschen dieser Art, die er kennt, werden ihm ein
köstliches Pfand sein für das, was unter vielem Schutt verborgen liegt,
und für den freudigen Glauben an ein erneutes Erwachen und Frei-
Werden dieser Kräfte. Diese Ausnahme-Menschen sind ein Zeichen
dafür, daß in der Tiefe verborgene Quellen rinnen, die jetzt durch
Felsspalten versinken, die aber eines Tages wieder an die Oberfläche
kommen können und Brunnen bilden, an denen auch die Gebildeten
sich laben können.

Nun wird man uns noch fragen, ob wir alle Vorwürfe genannt
haben, die das Landvolk betreffen. Sind die Leute nicht auch ganz auf
ihr Interesse aus? Haben sie sich nicht dem Geiz und der Hast hingegeben

auf eine Art, die man selten findet?') Ich habe diese Vorwürfe
da nicht aufgezählt, weil ich Hast und Habsucht als einen Zeit- nicht
als einen Standesfehler betrachten muß. Nun ist es allerdings gerade
dieser nimmerruhende und Nimmersatte Zeitgeist, der die größten
Verwüstungen anrichtet; er ist aber zunächst nicht auf dem Land
erwachsen. Gewachsen ist der in den Städten und Industriezentren und
ist erst aufs Land verpflanzt worden. Wir wissen nun aber, daß
letzteres nur durch lange Einwirkung möglich sein konnte, und daß,
da dieses Unwesen einmal in diesem Boden Wurzel gefaßt hat, es nicht
mehr so leicht auszurotten sein wird. Aber wir kennen nun auch die

verborgenen Quellen, die davon unberührt sind, und die uns sagen,

') Mancher wird erstaunt sein, daß man dem Bauern auch Hast vorwerfen
könne, weil man gewöhnt ist, diesen als ruhigen und stillen Mann zu betrachten.
Mir scheint dagegen, daß Hast und Unruhe schwer auf dem modernen Bauerntum
lasten, schwerer noch als Habsucht. Manche Erscheinung die man allgemein als
Folge des Geizes betrachtet ist vielmehr die Folge dieser Hast. Bezeichnend dafür
ist ein Ausdruck, den man sehr oft solchen Leuten entgegenhält: „Die Welt hält
dich schon." Das heißt doch: du brauchst nicht so unruhig zu sein.



— 515 —

daß es anders war und anders sein wird. Ich muß hier wieder von
Ausnahmen reden, aber Ausnahmen, die typisch sind. Ich kenne noch
Bauern, die höher als Geld und Geldeswert eine sorgfältig ausgeführte
Arbeit stellen, die alles opfern würden, um ihre Gebäude und Geräte
in Ordnung zu halten, die, während andere am Sonntag mit großer
Hast ihre Arbeit tun, mit ihren Familie rnhig und zufrieden fpazieren
gehen, mitten durch das hastige Treiben der andern.

III.
Und nun zu unferer eigentlichen Frage, der rechten Stellung

der Gebildeten zum Volk. Ist die gegenfeitige Abschlies-
sung das Richtige? Durch das Gesagte dürfte klar geworden
fein, daß die Abschließung aus Hochmut nicht gerechtfertigt
werden kann. Wir find zwar weit davon entfernt, an den
Landbewohnern nur Gutes zu finden und haben ihre Fehler aufgezählt.
Wir fehen aber auch gerade hier viel Ursprüngliches und Echtes
und wahrhaft Gutes. Wenn wir den Unterschied zwischen den
beiden Bevölkerungsklassen stark hervorhoben, so geschah es nicht, um
die eine höher zu stellen als die andere. Der Unterschied ist zwar
groß; er bedeutet aber keinen moralischen Unterschied. Und darum ist
der Hochmut, von welcher Seite er auch kommt, nicht gerechtfertigt.

Es gibt aber noch einen andern Grund, weshalb man sich, von
einander abschließen könnte. Das wäre die Ueberzeugung,
daß man einander doch nicht verstehe und besser tue, jeder
feine eigenen Wege zu gehen. Einen Augenblick während unserer
Untersuchung über den Unterschied schien es, als ob das gerechtfertigt
wäre. Nun wollen wir uns aber daran erinnern, daß wir einen
großen Tell der Schuld an der allgemeinen Verflachung des Volkes
dem Umstand zuschreiben mußten, daß sich die Gebildeten als
berufene Führer immer mehr zurückzogen und sich unter sich
abschlössen, und ferner daran, daß bei dem Volk, wenn es wachgehalten

wird, ein Strom des Lebens fließt, das in den meisten Fällen
dem Intellektuellen gerade fehlt. Daher müssen wir verlangen,
daß beide zueinander streben, weil sie des andern bedürfen.

Dabei halten wir fest an dem bisher stets als selbstverständlich

Angenommenen, daß die Gebildeten Führer sein müssen. Ob das

nun in der oben geschilderten Art der Volksbeglücker und
Weltverbesserer geschehen kann, wollen wir noch kurz
untersuchen. Es wurde bereits gezeigt, daß »iese Versuche praktisch meistens
mit einem Fiasko enden. Nun können wir auch einsehen warum.
Für solche hohe Pläne haben die meisten nicht die genügenden Fähigkeiten.

Da es sich hier um einen grundsätzlichen und nicht graduellen
Unterschied handelt, so fehlt zunächst die Brücke, auf der Man zu
einander gelangen könnte. Jedenfalls besteht der richtige Weg nicht
darin, daß wir nun unsere Bildung dem Volke zu vermitteln, sie

ihm gewissermaßen aufzupfropfen suchen. Aus diese Weise geben



— 516 —

wir ihm Steine anstatt Brot, Man kann nicht einfach mit
Darbietungen von Kunst irgendwelcher Art kommen, wenn das Ver>
ständnis dafür fehlt (wiewohl auch diese im rechten Zusammenhang
nicht ohne große Bedeutung sind). Und wenn man sieht, daß die
Geselligkeit des Volkes in falsche Geleise geraten ist, so ist nicht damit
geholfen, daß man die Geselligkeit, die in gebildeten Kreisen herrscht,
dorthin verpflanzt. So kann man auch in der eigentlichen
Bildungsarbeit nicht das Wissen, das unter uns als Bildung gilt, das
Volk lehren wollen, ein Fehler, der noch unser ganzes Schulwesen
stark beherrscht. Auch unsere Erkenntnisse und Einsichten in Bezug
auf die gegenwärtige Ordnung der Dinge, die Wirtschaftsordnung,
die Kirche, den Staat, den Krieg sind in dieser Form für einfache
Leute nicht verständlich. Sie ist ihnen zu unvermittelt, weil sie
in einer ganz anderen Welt leben und eine ganz and'ere Art zu denken
und die Dinge zu sehen haben. So müssen wir auch diese Art der
Stellung der Gebildeten zum Volk ablehnen, sosehr sie uns in vieler
Hinsicht sympathisch wäre.

IV.
Sollen nun aber das Landvolk und die Gebildeten nicht in zwei

getrennten Lagern einander gegenüberstehen, jedes seine eigenen
Wege gehend, das Volk arbeitend und Güter schaffend, die Gebildeten
für die ganze Menschheit denkend und erlebend, so muß sich irgend
ein anderer Weg uns zeigen. Diesen möchte ich aufweisen, indem
wir von dem allgemein Zugegebenen, von dem bereits im Wort
enthaltenen Sinn ausgehen. Danach haben die Gebildeten die Aufgabe,
dem Volk auf irgend eine Art Bildung zu vermitteln.

Und fomit stehen wir vor der großen Frage: Was ist
Bildung? Sie ist einmal nicht etwas Konkretes, etwas
Begrenztes. Wir können nicht sagen: das und das gehört znr Bildung.
Deshalb ist auch der in diesem Vortrag stets gebrauchte Ausdruck
„Gebildete" ungenau. Es gibt keinen Stand von Gebildeten. Wir
brauchen daher diefen Ausdruck in einem prägnanten Sinne von
denjenigen, die höhere Schulen besucht haben und dadurch an der
geistigen Kultur der Gegenwart teilnehmen. Im wahren Sinne
Gebildete gibt es in allen Ständen und Berufen; aber überall
sind fie recht dünn gesät. Von diesem Gedanken ausgehend hat
man d en gebildet genannt, bei dem die Bildung des Geistes seiner
Arbeit und seinem ganzen Verhalten entspricht, der bei allem, was
er tut auch weiß, warum und wozu er es tut und anderes unterläßt,
Bildung ist nicht ein Haben, nicht ein Wissen von etwas, sondern
Bildung ist ein Verhältnis. Bildung ist da vorhanden, wo
das Verhalten des Menschen und seine ganze Tätigkeit im rechten
Verhältnis zu feinen Kräften und Anlagen steht. Ob ein Mensch
Bildung hat oder nicht, entscheidet sich an dem, ob er die Kräfte, die
in ihm angelegt find, bis zum höchst möglichen Grad entwickelt oder



— 517 —

sie brach liegen läßt. Wer geringe Kräfte hat, sie aber entwickelt,
ift, auch wenn er wenig leisten kann, gebildet. Wer dagegen geniale
Anlagen hat, sie aber nicht oder nur einseitig, teilweise entwickelt,
ist, mag er noch so großes leisten, nicht gebildet. Zu diesen innern
Anlagen und Kräften, müssen dann zur Betrachtung noch die äußeren
Gaben des Milieus herbeigezogen werden. So ist Bildung das
richtige Verhältnis zwischen den Gaben, die dem Menschen ins
Leben mitgegeben werden und dem, was er daraus macht. Aber
noch ein anderes Verhältnis gehört zur wahren Bildung. Es ge-

ß ß hört dazu, nicht nur das rechte innere Verhältnis von An-
k ^ läge und Ausführung, sondern auch das rechte äußere Ver-

hältnis des Menschen zu seiner Umgebung. Jede Privat-Wisfen-
ì schuft, Privat-Ansicht und Privat-Ueberzeugung ist nicht viel wert.

Diese müssen dadurch sichtbar werden, daß sie uns mit unserer
Umgebung verbinden. Erst wenn das der Fall ist, find wir von der
Gescheitheit zur Bildung vorgeschritten, ist ein Gelehrter zugleich
ein Gebildeter. Das ist hier für die Gelehrten ausgeführt, gilt
aber entsprechend für alle Stände. So kommen wir dazu zu sagen:
Wahre Bildung zeigt sich in Gemeinschaft.

Diefe Erkenntnis gibt nun ein ganz neues Licht für die
Behandlung unserer Frage und zeigt uns den rechten Weg. Nun
sehen wir klar, was wir früher ahnten, daß der wahrhaft Gebildete
sich nicht abschließt vom Volk, fondern mit ihm Gemeinschaft sucht.

Für ihn besteht unsere Frage eigentlich nicht. Und wenn sie für
uns noch gilt und uns quält, so heißt der Ausweg: Werde recht
gebildet und du wirst die rechte Stellung haben. Aber nun ahnen
wir wenigstens auch den Weg, der zur wahren Bildung führt.
Nicht Bücher tun es und nicht viele Studien nicht nur diese —
sondern der Weg führt ebensosehr durch unsere Umgebung, durch
die große, reiche Welt. Und wenn wir unter dem Volke find,
so follm wir nicht nur geben und lehren wollen, wir müssen auch
annehmen, jenes annehmen, von dem wir sagten, daß das Volk
es uns voraus habe, den gesunden natürlichen Sinn. Der Weg führt
unter Umständen auch durch Entsagung. Wir müssen je nach
Umständen auch bereit sein, Manches unserer angeblichen Bildung dran
zu geben, zu versimpeln, wie man sagt, um von anderen, die
vielleicht weit unter uns stehen, ihr Bestes annehmen und dem Volk
unser Bestes geben zu können.

Und was wollen wir ihnen geben? Es wurde bereits gesagt,
was wir nicht ohne weiteres geben können: Kunst, Wissenschaft,
Erkenntnisse. Jn erster Linie müssen wir aber Gemeinschaft geben.
Zunächst die Gemeinschaft mit uns. Dann sollen wir aber auch dazu
helfen, daß die Leute unter sich Gemeinschaft haben; wir sollen
Gemeinschast schaffen. Gerade deshalb ist es dazu gekommen, daß
das Landvolk in mancher Beziehung entartet und verflacht ist, daß
ihm die rechte Gemeinschaft fehlte. Da muß unsere Arbeit also einsetzen.



— 518 —

Da iff der Ort, wo wir als Führer uns betätigen können, bei der
Neugestaltung des Gemeinschaftslebens, indem wir von unten heraus

aufbauen. Nicht indem wir uns von oben herab laffen, wird
es gelingen, nicht durch foziale Arbeit, durch erzwungene Volkserziehung,

fondern indem wir uns mitten hineinstellen, uns nicht sozial,
fondern sozialistisch betätigen. Dann wächst auch die rechte Demokratie,

nicht mehr eine solche, wo es immer wieder Herrscher und
Beherrschte, Ausbeuter und Unterdrückte gibt, sondern wo alle
miteinander leben. Dazu braucht es allerdings noch äußere Umwälzungen;

aber diese werden von selbst kommen, wenn einmal diefe
innere Umwälzung stattgefunden hat. Von selbst wird die äußere
Beherrschung aufhören, wenn es niemand mehr gibt, der sich innerlich

über seine ganze Umgebung hoch erhaben dünkt und diese zu
beherrschen glaubt.

Damit proklamieren wir nicht die völlige Gleichheit in geistigen
Dingen. Gemeinschaft ist nicht Gleichheit. Auch in der Gemeinschaft,

der wahren Demokratie gibt es eine Führerschaft. Solche
Führer werden die Gebildeten sein, sobald sie aufhören, fich als
folche zu gebärden und anfangen es zu sein.

Luvis (Graubünden). P. Cadonau.

?ur so^alilemokratlschen Krise.

D>ie sozialistische Bewegung tritt jetzt in ihr zweites Stadium. DasI erste war: Sammlung und Gruppierung, Konstatierung der
Situation, Konstituierung der Organisationen und Proklamierung
des Willens zur Umwälzung. Das zweite Stadium ist: Durchsetzung

des Willens zum Sozialismus. Mit diesem Stadium, das
bereits begonnen hat, geht ein drittes parallel, verschmilzt teilweife
mit ihm und erweist sich immer mehr als seine eigentliche
Regenerationskraft: Der Kampf um die Auffassung und Reinheit der Idee.
Es ist der Zwiespalt von Magen und Gehirn, der Kampf Gottes mit
dem Mammon. Der Opportunismus will sich jetzt Schritt für Schritt
die Welt erobern, er glaubt das Ziel erreicht zu haben, wenn er den

politifchen und wirtschaftlichen Mechanismus durch allmähliches
Eindringen, Durchsetzen und Ueberwuchern bezwungen hat. Gewiß wird
er das zu erobernde Gebiet auch durch die sozialistische Anschauung
beemflußen; das aber zeigt sich heute schon mit aller Klarheit, daß
die sozialistische Bewegung von der konservativen Kraft des zu Er-

l) Die Redaktion gewährt diesem Aufsatze Raum, obgleich sie die Dinge etwas
anders ansieht, als der Verfasser. Denn wir wünschen in den Neuen Wegen die
ungehemmteste Aussprache in dieser, wie in allen andern Fragen. Bei uns soll
freie Luft wehen. Auch scheint uns das, was der Verfasser zu sagen hat, des
Nachdenkens wohl wert. Die Red.


	Die Gebildeten und das Landvolk

