
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 10 (1916)

Heft: 11

Artikel: Russische Geisteskämpfe. VI., Der letzte Kampf ; VII., Der russische
Geist als Vorkämpfer des Christentums ; VIII., Gesamtbilanz

Autor: Matthieu, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-133828

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-133828
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ss

«

ft
gebet.

err, sieh uns Dir geweiht mit heißer Seele;
Durchglüht vom Drang, in Deiner Weisheit Tiefen
Aus Deines Reichtums ew'gem Born zu schöpfen.
Nicht eitle Wißgier leite unser Wollen; —
Herr prüfe uns, daß wir es ehrlich meinen, —
Daß wir im Geist und in der Wahrheit snchen, —
Dich suchen, Quell des Lebens, Quell des Lichts. —
Wir glauben, Herr, — hilf daß wir besser glauben!
Jn Demut stehn als Sucher wir vor Dir,
Und rufen Deines Lichtes Sonnenkräfte
Als Führer uns auf dornge Erdenbahn. —
Gott Vater Du, aus Deiner Schönheit Fülle
Begnade uns mit einem lichten Strahl,
Verzehrend Feuer sei dem Erdensinne,
Dem furchtgeknechtet engen Stundengeiste;
Erlöse unser gottentstammtes Sein. —
Hilf uns in all das dunkle Seelenfragen
Ein Leuchten Deiner Liebesflammen tragen.

Carolina Lutz,

«usslscbe SeisteskSmple.

VI. »er leme «ampi.

IHie Entfaltung des russischen Geistes hat viel Aehnlichkeit mit demI Bau eines gotischen Münsters. Es liegt in ihm, dank feiner
nie gestillten Sehnsucht, ein mächtiger Zug, stets wieder über

sich felber Hittauszuwachsen, ein Zug zur Höhe, der auch die kühnsten
eigenen Formationen nur als Basis ansieht, auf der sich ein neues
Streben zur Höhe erheben muß.



4S0 —

Alles, was wir bereits in den politischen, in den sozialen und
allgemeinen kulturellen Kämpfen an Gemütswerten, an seelischen
Impulsen gefunden haben, alles, was schon diesen Kämpfen die Bedeutung
ewiger Menschheitskämpfe verleiht, rafft sich auf, steigert sich, fügt sich

zusammen, um sich von allem, was ihm noch an Hemmungen anhaftet,
zu befreien und desto kühner zur Höhe zu streben. Wie die Spitze
oes gotischen Turmes den ganzen Impuls, der von unten kommt,
noch einmal aufnimmt, um noch eine Stufe höher zu steigen.

Die russische Seele ist Spannung, nie gestillte Sehnsucht. Es
fällt ihr darum nicht fchwer, die Spannung, die in der Welt liegt,
mit genialer Intuition zu erfassen. Sie fühlt den stärksten Gegensatz,
den es gibt, den Gegensatz zwischen Wollen und Können, zwischen den

Kräften des Guten und den Mächten des Bösen.
So mußte die russische Seele einmal dazu kommen, diefer Spannung

ihre ganze Bedeutung zuzuerkennen, in ihr nicht peripherische
Kämpfe, nicht Epifodcn des Geschehens, fondern den Sinn der Welt
zu erblicken. Die Welt wird ihr zum Kampf zwischen Gott und dem

Teufel.
Daraus ergibt sich eine einzigartige Zuspitzung und Wendung

der Probleme. Der Mensch ist zwischen Gott und den Teufel gestellt.
Der Appell des Guten läßt ihn erzittern; aber er ist auch der Reson-
ncmzboden der wilden Töne, die aus dem Reich der Finsternis kommen.
Somit zunächst ein Chaos, eine wilde Disharmonie. Unser
abgestumpftes Empfinden von Gut und Böse gestattet viel eher eine
harmonische Lösung, als dies bei den Russen möglich ist. Unser Göttliches

ist matter, und das Böse ist anständiger und korrekter. So
können sie sich sehr wohl vertragen. Unser Gewissen hat viel von
einem vornehmen Salon, in dem diese Höflichkeitsbezeugungen
stattfinden. Anders die russische Seele. Wild stürmt auf ste die Jagd
der teuflischen Geister. Wild wird sie hin- und hergezerrt und
zerrissen. Sie findet nicht immer die Lösung. Sie geht oft im Kampfe
unter. Aber wenn es zur Besiegung der chaotischen Mächte kommt,
ist es auch ein ganzer, großer Sieg. Es ist nicht ein matter
Waffenstillstand mit dem Bösen; es ist seine Ueberwindung; es ist nicht ein

Sichabfinden mit Gott; es ist die Uebergabe des ganzen Ich an Gott.')
Damit haben dic großen Russen die nationalen Grenzen weit

hinter sich gelassen. Das Nationale ist durch sie sublimert und Eigentum

der Menschheit geworden. Sie verkörpern nicht mehr die Leidenschaft,

die Sehnsucht, die schweren Kämpfe einer Raffe. Sie sind
Verkörperungen der leidenden, ringenden und sich nach der Lösung
ihres Ringens sehnenden Menschheit.

Von diesem letzten Kampf müffen wir nun im einzelnen reden.
Wir gehen vom Bösen aus. Es ist ein eigenartiges Ding, diese

Vgl.hiezu vor ollem: „Die Brüder Karamasoff" und „Schuld und Sühne"
von Dostojewsky.



— 491 —

russische Psychologie des Bösen. Ich kann mir recht wohl denken, daß
sie den Teufel selber in Verlegenheit bringt. So scharf erfaßt, so gut
verstanden hat man ihn selten. Er muß da einen Sinn für fein
Walten, eine Anerkennung und Würdigung seines Wesens finden,
wie sie ihm schwerlich ein anderes Volk gezollt. Wir stnd gar weit
vom dummen, geprellten Teufel, noch weiter vom oft fo korrekten
Salonteufel unserer westeuropäischen Literatur, am allerweitesteu von
unserem melodramatischen, auf Effekthascherei und Bühnenwirkungen
bedachten Teufel. Das Böse ist bös. Der Teufel ist uud bleibt
Teufel. Er bekommt seine Autonomie. Er darf seine volle Genialität
offenbaren. Er darf toben, wenn er will. Eine ganze Welt im
Menschen ist noch Okkupationsgebiet des Teufels, und dies wird
zugegeben. Die Bestie schlummert noch in uns. Das Dämonische zieht
uns immer wieder in seinen Bann. Man lasse doch einmal — weit
weg von unserer oft fo schematisierten Bosheit — diese dämonischen
Gestalten Tolstojs, Dostojewskys, Andrejews und Saltykoffs auf sich

wirken! Was steckt da für eine gärende Masse der Bosheit, die
entweder ans ganz primitive Art mit dem Lebenstrieb verbunden ist oder
mit elementarer Wucht die dünne Kruste der Kultur und Heuchelei,
mit der man sie bedeckt hat, wieder durchbricht.') Und diese Fülle
von Gestalten, diese erstaunliche Mannigfaltigkeit des Bösen, das sich

nicht wiederholt, nicht langweilig, nicht abgebraucht wird! Das Dämonische

bei Andrejew ist ganz anders, als das Dämonische bei Dostojewsky,
bei Dostojewsky ganz anders als bei Tolstoj — und doch immer wieder
typisch. Und das Dämonische eines Helden Dostojewskys ist wieder
anders als das eines seiner andern Helden.

Das Böse bleibt freilich nicht vereinzelt. Die Russen wissen von
einem Reich der Bosheit. Es bildet eine große Organisation.
Kein Volk hat das Reich des Bösen als Zerrbild, als grinsendes Gegenstück

des Reiches Gottes, dargestellt, wie sie, und zwar als Gegenstück,
das eine stete Drohung ist/) Aus Bösem wird Böses. Ein unerbittlicher

Fluch läßt es nicht zu, daß das Verbrechen vereinzelt dastehe.
Es mütz weiter wirken, sich steigern, es zieht alles an sich, was ihm
wahlverwandt ist und ballt sich mit ihm zu einer wuchtigen Masse
zusammen.

Charakteristisch bei Andrejew. Vgl. „Der Abgrund". Ganz besonders bei
Dostojewsky. Niemand hat es, wie er, vermocht zu zeigen, wie der Zug zum Bösen
mit elementarer Wucht im Menschen immer wieder auftaucht, sogar mit dem
Bewußtsein verbunden, daß er zum Untergang führen wird,

2) Man könnte eine Menge von bedeutenden Werken anführen, um zu zeigen,
wie die Russen die Menschheit für einen verseuchten Organismus halten, in dem die
Seuche beständig weiter frißt. Häufig ist die Anschauung, sie sei ein infizierter Körper,
in welchem eine kleine Verletzung, die einem gesunden Organismus nicht schädlich wäre,
genügt, um eine Kette von schweren Erkrankungen hervorzurufen und den tätlichen
Ausgang herbeizuführen. Am großartigsten wohl beim „Falschen Rubelschein"
Tolstojs, auch in der „Macht der Finsternis" und in „Lösche das Feuer, so lange
es glimmt", Aehnliche Gedanken auch bei Andrejew und Saltykoff.



492 —

Diese Nüancierung, diese Fähigkeit, die Stusen des Bösen zu
unterscheiden, nicht stereotyp zu werden, und diefer Sinn für die

tieferen Zusammenhänge, zu denen sich die verschiedenen Formen des

Bösen verbinden können, haben die Russen zu genialen ^Darstellern
des Teufels und seines Reiches gemacht.

Diese seinen Einfühler haben sich so in;den Teufeleingefühlt,
so daß er ihnen zu Dank verpflichtet ist. Die Russen haben die
Psychologie des Teufels geschrieben. Sie haben ihm das Zeugnis ausgestellt:

Du bist groß, schlau, eine Drohung für die Welt, mächtig,
unheimlich. Er muß freier atmen, wenn er von unserer Psychologie
kommt und aufschlägt, was die Russen über ihn geschrieben haben.
Ein Verbrecher atmet auf, wenn er Richter findet, die wenigstens
der Größe feines Wollens gerecht werden.

Aber der Teufel hat auch Grund, den Russen zu zürnen. Denn sie

sagen auch zu ihm: Du bist so groß und schlau, daß nur ein unendlich
Großer mit dir fertig werden kann. Sie geben zu: du bist mit uns
nicht fertig, und wir sind mit dir nicht fertig. Sie wissen nichts von
einem Scheinkampf, bei dem der Teufel zum vorneherein der Besiegte
ist. Aber sie wagen es, an den Größern zu glauben.

Ihre ganze Psychologie der Bosheit: die Lift, die Schlauheit, die
Größe des Teufels dient im letzten Grunde nur dazu, an etwas noch
Größeres glauben zu lassen. Die Genialität der Einfühlung in das
Böse wird bei den Russen nur durch das geniale Einfühlen in das
Gute überboten. Aber sie wird überboten. Sie haben den Teufel
verstanden; aber sie haben auch Gott verstanden. Vielleicht haben sie
den Teufel entlarvt, weil sie Gott so gut verstanden haben.

Sie wissen darum auch von Gott zu reden. Es ist merkwürdig,
wie sie von ihm geredet haben. Reden ist aber nicht das rechte Wort.
Sie haben ihn erlebt. Da man nun leider Sprache und Feder
braucht, um dem Erleben Ausdruck zu geben, haben sie zur Sprache
und zur Feder gegriffen. Die Theologie spielt zwar in Rußland, wenigstens

in dem Rußland, das für uns in Betracht kommt, eine sehr kleine
Rolle. Aber in der russischen Literatur, die dem Leben viel näher
steht, ist viel vou göttlichen Dingen die Rede. Sie haben Gott mehr
erlebt, als erdacht.

Gott und die göttlichen Streitkräfte treten in den Kampf mit dem
Bösen. Wir haben gesehen, daß es kein leichter Kampf ist. Das Böse ist
so gewaltig, so majestätisch/) könnte man fast sagen, daß das Gute mit
aller Konzentration und Genialität kämpfen muß, wenn es siegen soll.

Wie die Russen dem Bösen das Recht zuerkennen, sich so

auszuwirken, wie es ihm beliebt, so machen sie es auch mit dem Guten.
Das Göttliche darf hier frei schaffen. Es ist kein Katechismusgvtt, der
einen wohlgeputzten Teufel vertreibt, den man für den Anlaß recht
gewaschen und salonfähig gemacht hat.

') Lermontoff: „Der Dämon."



— 493 —

Die russische Literatur weiß viel von der seltsamen Macht des

Guten zu berichten. Man meint nicht, Gott in die Schule nehmen
zu müssen, bevor man ihn auf den Kampfplatz gehen läßt. Er weiß
selber, wie er's zu machen hat.

So haben wir hier die Psychologie der Genialität des Guten.
Diese Genialität besteht zunächst in dem leidenschaftlichen Zug

aufs Ganze. Das Genie lebt im Absoluten. Gott will alles. Dieser
leidenschaftliche Zug aufs ganze ist von den Russen mit starkem
Einfühlungsvermögen erfaßt worden. Gott läßt nicht mit sich markten
und feilschen. Und die, die auf Gottes Seite stehen, tun es auch nicht.
Sie treten auf für seine Sache, kennen nur ihn und seine Gegner.
Ihr Leben ist darum Leidenschaft und Krieg. Leidenschaftliche Liebe

zum Guten, Krieg dem Bösen.
Wie der Mensch, einmal von Gott erfaßt, vor die Entscheidung

treten muß, wie er in den stärksten Gegensatz zur Welt gelangt, bis
er sich ganz Gott ergibt, haben die Russen tief erfaßt und groß
dargestellt. Es gibt in keiner andern Literatur etwas wie „Auferstehung",
„Schuld und Sühne", und „Die Brüder Karamasoff".

Die Genialität des Guten besteht weiter darin, daß es an sich,

nur an fich glaubt. Der Glaube muß überzeugt sein, daß er wahrer
ift, als die Wirklichkeit, wenn er etwas schaffen soll. Das Sein ist
ihm eine Lüge.

Das Gute weigert sich zu betteln. Es braucht seine Methode,
wie wahnsinnig sie dem Uneingeweihten auch scheinen möge. Der
Glaube ist nie so schöpferisch, wie da, wo er im wahnsinnigsten
Widerspruch zur scheinbaren Wahrheit steht. Das Gute ist nie so

unüberwindlich, als wenn es, nur auf sich gestellt, voller Verachtung für
die Methoden der Gegner, sich selbst bis zum scheinbaren Untergang
treu bleibt.

Wie das Gute durch seinen absoluten Glauben an sich die ganze
Welt aus Rand und Band bringt, wie es überall als Störenfried
auftritt, alles aufwühlt, die Gegner zur Verzweiflung bringt, eine neue
Welt schafft, das hat die russische Literatur ergreifend auszudrücken
vermocht. Nicht weniger, wie der Sturm des Bösen an dieser schlichten,
einfachen, ihrer inneren Kraft gewiffen Gestalt abprallt/)

Gerade hier bedürfen unsere Urteile einer Revision. Wir sind
gewöhnt, den Russen, namentlich Tolstoj, einen gewissen passiven
„NichtWiderstand"") anzudichten und diesen auf den passiven Charakter

') Tolstoj „Die Kerze". „Der Verbannte". Dostojewsky „Der Idiot". „Die
Brüder Karamasoff".

Es ist seltsam, wie sehr Tolstoj hier — auch von Russen — mißverstanden

wird. Man vergißt immer, daß er mit seiner Mahnung „Widerstehe dem
Bösen nicht," „durch das Böse" beifügt. Das heißt: widerstehe nicht mit den
Machtmitteln des Bösen. Aber widerstehe, so viel du magst, mit den Mitteln des
Guten, Diese scheinbare Passivität ist somit in Wirklichkeit der wärmste Appell/an
die Tatkraft. Das Opfer ist nicht weniger schöpferisch, als die.Gewalt.



— 494 —

der Rasse zurückzuführen. Jn Wahrheit ist dieser NichtWiderstand
etwas ganz anderes, etwas, das nur im Zusammenhang mit den

übrigen Geisteskämpfen betrachtet werden darf. Er ist nur der Ausdruck

dafür, daß den Ruffen die herrliche, königliche Autonomie des
Guten in ihrer ganzen hehren Majestät aufgegangen ist. Weder
Tolstoj noch die, welche ihm folgen, sind Vertreter des Nichtwiderstehens.

Die Nichtanwendung der Gewalt heißt einfach, daß das Gute
seine eigene Technik hat und zu groß ist, um sich roher Mittel zu
bedienen.

So schwingt sich der russische Geisteskampf zum Kampf zwischen
Heiligkeit und Bosheit auf. Der Ausdruck, den die russische
Literatur diesem Kampf gegeben hat, ist darum so erhaben, weil bei

ihr die Heiligkeit nur dann siegt, wenn sie sich völlig treu bleibt
und nicht das Geringste von ihrem Ideal fahren läßt. Dann aber
gewiß.')

Daß der Glaube das Sein entwertet, daß die Heiligkeit die Welt
aus den Angeln hebt, daß Opfer, Leiden und Liebe die größte Kraft
sind, das ist der Grundton der klassischen Werke der Russen. Es ist,
als ob dieser Gedanke in dem Maß Gestalt gewänne, als man sich
dem Höhepunkt der russischen Literatur nähert. „Auferstehung" und
die „Volkserzählungen" von Tolstoj, „Schuld und Sühne", „der Idiot"/)
„die Brüder Karamasoff" von Dostojewsky stellen dar, wie die heilige,
in sich selbst ruhende Welt des Guten in die Welt der Finsternis
eingreift. Sie bringt den Zwiespalt hinein; sie ruft zum Widerstand
auf; sie treibt zur Empörung. Sie verschärft den Konflikt, fo weit
es nur möglich ist. Sie wird verspottet und ausgelacht. Ihre
Vertreter gelten für Narren, Idioten. Der „Idiot" Dostojewskys, dieser
moderne Don Quichotte ist für die ganze Gruppe, die er vertritt,
typisch. Aber diese Gruppe von Leuten zerbricht das Joch, das schwer
auf der Welt liegt. Sie verleiht nicht nur dem Weltdrama seinen
erhabenen Charakter; sie führt die Lösung herbei. Diese Narren sind
arm und machen alle reich. Sie sind verachtet und verfehmt und
geben von ihrer königlichen Erhabenheit aus der Welt wieder Würde

Am ergreifendsten dargestellt in der schlichten Erzählung „Die Kerze".
2) Der „Idiot" ist ein Mensch, der, zum Teil infolge einer Lähmung der

abstrakten Verstandestätigkeit, eine wunderbare Entfaltung der tieferen
Seelenvermögen erfahren hat. Er ist der „Arme im Geist" des Evangeliums, vor dem
die Geheimnisse des Gottesreiches nicht verhüllt sind. Er ist nach dem Urteil
der Welt borniert und versteht alles, was Liebe, geniale Intuition, Einfühlen in
fremde Leiden offenbaren kann. Verkürzt auf der einen Seite, entwickelt er sich

um so stärker auf der andern. Ritterlichkeit, Gerechtigkeitsliebe sind um so mehr
gesteigert.

Damit stört er die ganze Welt, rüttelt sie auf. Wo er hinkommt, Zweifel,
Verzweiflung, das bange Ahnen, daß alles schief steht und geht, irre werden am
landläufigen, offiziellen Maßstab. Dem „reinen Tor" muß man das Zeugnis
ausstellen, daß er nicht nur gescheiter ist, als die „Weisen und Klugen", sondern daß
seine Taten weiter reichen.



— 495 —

und Größe. Sie sind offiziell gebrandmarkt') und reißen die Welt
uns Sünde und Schande; sie wälzen sie um. Sie sind die Träger
der Liebe, der Demut, der Wahrheit. Jn ihrer menschlichen Relativität,

gerade durch ihren Verzicht, etwas zu sein, etwas für sich zu
erstreben, sind sie Gottes Vertreter. Er kann in ihnen lebendig sein,
weil sie ihm alles zur Verfügung stellen.

Darum haben diese Gestalten dem Lebensproblem die höchste
und letzte Wendung gegeben: eine tief gefallene, im Schmutz
versinkende Welt kann durch Gottes Erlösung und die Träger seines Geistes
wieder aufgerichtet werden. Die Schuld ist unermeßlich; sie zerstört
allen Optimismus und jegliche Harmonie. Aber sie führt auch nicht
in die Nacht der Verzweiflung hinein. „Schuld und Sühne" und
„Auferstehung" sind der höchste Ausdruck des russischen Geistes.

Was die Dichtkunst als unmittelbarer Ausdruck des Volksgeistes,
mit ihrer Anschaulichkeit und ihren prägnanten Gestalten zu geben
vermag, fehlt auch beim systematischen, abstrakten Denken nicht. Die
russische Philosophie erfährt in der Weltanschauung ihres größten
Vertreters, Solowieff die gleiche Wendung. Sie wird zum prinzipiellen
Kampf, zur Tragödie zwischen Gott und dem Teufel, zu einer Tragödie, in
der wir stehen, deren Konflikte wir zum Austrag bringen müssen.
Und auch hier die Zuspitzung auf einen definitiven Endkampf. Aus
der Tiefe der Not, des Verfalls ergibt sich die Notwendigkeit eines

letzten Ansturmes des Bösen und eines letzten großen Sieges Gottes.
Rußlands Denker wird zum Apokalyptiker. Er ist so gut wie
Rußlands Dichter, Dostojewsky und Tolstoj, der geistige Erbe der Propheten
des alten Bundes und der eschatologischen Erwartung des Christentums.

Er glaubt an das Kommen des „Antichrist". Er glaubt aber
auch an das Kommen eines Größeren, der dem Reich des „Antichrist"
ein Ende machen wird.

VN. ver ruttisene «eist als l/smâmpker Ses evrlstentums.

Je mehr man sich mit dem russischen Geist und seinen Kämpfen
beschäftigt, desto mehr wird man sich auch seiner Verwandtschaft mit
der Weltanschauung bewußt, die dem Leben am meisten den Charakter
eines heiligen Kampfes gegeben hat. Der russische Geist und das
Christentum gehören zusammen. Tolstoj und Dostojewsky dürfen wir
nicht bloß als Russen auffassen, sondern als Russen, bei denen alles
Große, was der russische Geist in sich birgt, durch das Chriftentum
geläutert, sublimiert worden ist. Warnm die Russen — in mancher

') „Sonja" in „Schuld und Sühne" ist der charakteristische Ausdruck davon.
Die Hure ist nicht nur selber erlöst, sie erlöst, Sie führt die Wendung von der
Schuld zur Sühne herbei, sie reinigt, läutert, befreit die Seele, Sie rettet vor der
Hölle und eröffnet den Himmel,



— 496 —

Beziehung die Slaven überhaupt — das Christentum auf ganz eigenartige

Weise erleben und diesem Erlebnis einen ganz eigenartigen
Ausdruck gegeben haben, ist eine Frage, die hier nur aufgeworfen
und gestreift werden kann. Die Gründe — soweit sie uns überhaupt
zugänglich sind — kann nur jemand darstellen, der mit der Psychologie
und der geschichtlichen Entwicklung der Rasse völlig vertraut ist. Es
ist übrigens hier nicht von Belang für uns, ob die flavifche Raffe von
Natur durch ihr inniges, seelenvolles Wesen besonders für das Christentum

prädisponiert war, oder ob sie im Laufe ihrer bewegten Entwicklung

diese Empfänglichkeit ') entwickelt hat. Wie bei allen Problemen,
die mit der Rasse, ihren Eigenschaften, Prädispofitionen und ihrer
Entwicklung zu tun haben, ist hier höchste Vorsicht geboten. Nur
erstklassige Kenner dürfen sich ein Urteil erlauben.

Was uns hier interessiert, ist einfacherer Art. Es ist die
Tatsache, daß in der russischen Seele, tief in der Innerlichkeit verborgen,
aber bereit, einmal in Taten hervorzusprudeln, eine innige
Wesensverwandtschaft mit dem Christentum vorhanden ist, und daß die äußere
Kirchlichkeit sie nicht verdrängt, vielleicht durch den Gegensatz eher
gefördert hat. Tolstoj hätte nicht einfache Handwerker und Bauern zu
Trägern des Christentums machen können, wenn er nicht die Fähigkeit

bei ihnen gefunden hätte, das Christentum in Wahrheit zu
vertreten. Tolstoj wäre nicht der Darsteller der Mujik, wenn nicht im
Mujik etwas von Tolstoj wäre/)

Was der russischen Seele, auch wenn wir all ihren Nüancen
und Abarten Rechnung tragen und uns vor Verallgemeinerungen in
acht nehmen, wie jeder Seele, ein eigenartiges Gepräge gibt, das behält
eine enge Verwandtschaft mit der Welt Jesu.

Das Seelenvolle des ganzen Lebensgehaltes; die sofortige
Umsetzung des Aeußern in Gemütswerte; der Kampf gegen die

Veräußerlichung; das feine Unterscheiden von Schein und Wesen; die
Fähigkeit, nicht nur tief zu empfinden, sondern auch leidenschaftlich,
mit ganzer Hingabe zu wollen; der Sinn dafür, daß Gottes Welt bei
den Kleinen, den Verachteten sein kann; ein primäres, unzerstörbares
Gemeingefühl, und das Seltsamste am slavischen Charakter, die Fähig-

') Möglich ist auch, daß das Christentum den Slaven unter Umständen
gebracht wurde, die ein starkes Gegengewicht gegen die Verknöcherung bildeten und
es erlaubten, auch als dort die Verkirchlichung einsetzte, die Seele der Religion
darin zu bewahren. Tatsache ist jedenfalls, daß die Religion dem russischen Volke
Herzenssache ist, und daß es sie als Heiligstes hegt und pflegt, ohne sich sonderlich
um ihre Deformationen zu kümmern,

2) „Tolstoj," sagte mir vor Kurzem ein Russe, „ist nur der Interpret dessen,
was unbewußt i« der Volksseele schlummert." Man kann es schon an der Menge
von Gestalten ersehen, die im Tolstojschen Werk, mit dem Stempel der Echtheit
versehen, aus dem Leben gegriffen, dieses einfache Ideal der naiven Hingabe, des
reinen Gemüts verkörpern, Nikita in „Herr und Knecht", viele Gestalten, Bauern
und Handwerker der Volkserzählungen. Schon Plato Karataieff in „Krieg und
Frieden".



— 497 —

keir der Hingabe, der Fanatismus des Opfers — das alles macht die
russische Seele zu einem Boden, auf dem die christliche Saat zur
Frucht reifen kann.

Sie ist schon weit gediehen. Wir haben gesehen, wie die russischen
Geisteskämpfe, je leidenschaftlicher sie wurden, je mehr sie zur ganzen
Hingabe aufforderten, um so mehr zu christlichen Kämpfen wurden.

Christlich ist der Kampf zwischen Schein und Wesen, der sich bei
den ganz Großen zum Kampf zwischen Heiligkeit und Sünde steigert.
Christlich die Ueberzeugung, daß Gott jetzt noch mit dem Teufel ringt,
und daß in jeder Seele der Kampf ausgefochten wird.

Nicht nur dadurch, daß sie die ganze Schwere des Kampfes
empfindet, ist die russische Geisteswelt ein günstiger Boden für das
Christentum, sondern auch dadurch, daß sie zu diesem Kampf die

Truppen aufbietet, die ihn ausfechten können. Wie zu Jesu Zeiten
sind es die Armen, die Kleinen, die Verachteten, die gebrochenen Seelen,
die Christi Geist annehmen und darin wandeln. Sie tun es nicht
mechanisch, weil sie arm, verachtet und sündhaft sind. Es ist keine

physiologische Notwendigkeit, die sie dazu führt. Sie tun es, weil
ihnen, die nichts haben, ihnen, denen sonst jede Hoffnung geschwunden,
jede eigene Gerechtigkeit zertrümmert worden ist, die Herrlichkeit
des Christentums aufgeht, das alles gibt, alles ist und nur
verlangt, daß man alles annehme. Kein Licht leuchtet ihnen mehr;
darum öffnen sie sich ganz der strahlenden Sonne. Sie haben die

große Umkehr vollzogen; sie sind innerlich gebrochen und erwarten
nichts mehr vom eigenen Ich. Sie sind in dem Zustande, der nur
noch Gott als Erlösung kennt.

Was für eine Macht diefe zerbrochenen und wieder aufgerichteten
Seelen sind, hat kaum eine Geistesgeschichte fo dargestellt, wie die
russische. Sie ist ein großer sinnbildlicher Ausdruck dafür, daß die
Gesinnung des Zöllners die stärkste weltüberwindende Macht ist.

Damit ist die russische Literatur, nicht als Bücherweisheit, sondern
als erhabene Form der Kräfte und des Strebens einer Rasse, eine
symbolische Ausdrucksweise des Christentums.') Das zugleich Einfache
und Tiefe, das Vernichtende und Erhebende der Welt Jesu hat schwerlich

einen so tiefen Ausdruck gefunden wie die Gleichnisse Tolstojs und
die Schöpfungen Dostojewskys/)

') Auch die Philosophie ist bei ihrem größten Vertreter Solowieff mit ihren
Mitteln und auf ihre Art eine Darlegung und eine warme Vertretung des christlichen

Ideals. Sie bringt Momente zur Geltung, die bei unseren Religionsphilosophien
zum mindesten^ nicht so scharf und rein hervortreten.

Eine Arbeit, die sich, wie die gegenwärtige, auf die Grundzüge beschränken
muß, kann nicht auf die Schattierungen eingehen, welche diese Symbolisierung des
christlichen Ideals aufweist. Noch weniger auf die Unterschiede, die zwischen den
einzelnen Vertretern bestehen. Darum müssen wir uns auch hier bei einem der schwierigsten
Probleme der russischen Psychologie, beim Verhältnis Dostojewskys zuTolstoj mit kurzen
Andeutungen begnügen. Uebergehen können wir es nicht, weil es sich hier nicht nur um
Schattierungen, sondern um einen ziemlich ausgeprägten Gegensatz handelt. Das Ge-



— 498 —

^Aber diese Geisteswelt ist vielmehr als Symbol und Ausdruck.
Sie ist Zeugnis und Verheißung. Sie bringt die christliche
Lebensanschauung nicht auf einen schönen Ausdruck, um sich dann nicht mehr
um sie zu bekümmern. Sie nimmt in der bewegten Geschichte des

Christentums eine seltsame Stellung ein.
Das Ehristentum gleicht einem Strom, der zeitweise durch das Geröll,

das er mitschleppt, am Weitergehen verhindert wird, bis ein frischer Zufluß

aus der Quelle die sich stauenden Wasser über Geschiebe und Geröll,
hinwegtreibt. Ein folcher Zufluß aus dem klaren Quell ist der russische Geist.

Wir können diesen Geist noch nicht geschichts-philosophisch
bewerten. Schon weil er uns noch lange nicht alles gegeben hat, was
wir von ihm erwarten dürfen. Aber es wird immer klarer, daß er
für das Ehristentum eine Bedeutung haben könnte, die welthistorisch
ist. Die Wiederaufnahme der christlichen Werte durch den seiner selbst

rune gewordenen russischen Geist bedeutet in der Geschichte des Christentums

eine Revolntion, vielleicht eine Befreiung und eine Möglichkeit,
weiter zu kommen.

Vili, «esanttvlian«.

Eine Gefamtbewertung des russischen Geistes muß zwei Punkte
berücksichtigen:

Erstens: Was dieser Geist und seine Kampfe uns schon verliehen
haben; was er uns sein kann, wenn wir die bereits von ihm gegebenen
Anregungen verwerten.

meinsame mag aus den bisherigen Darlegungen hervortreten. Der Gegensatz besteht Wohl
darin, daß Dostojewsky in Anlehnung an echt christliche Gedanken, den Nachdruck vor
allem auf den Zwiespalt, den Konflikt legt, welchen Christus iu die Welt wirft, und ganz
einzigartig ist in dem Erleben des Kampfes, der dazu in den Tiefen der Seele
ausgefochten wird. Dieses stärkere Erleben des Zwiespaltes mag es mit sich bringen,
daß er weniger als Tolstoj das Gefühl der definitiven, reinen Ueberwindung
auszulösen vermag. Damit hängt zusammen, daß Tolstoj vielfach, dqnk seinem Rückgang

auf die primitiven, einfachen Gefühle, dank feiner weniger zerrissenen, unmittelbareren

Einstellung zum Leben, den Eindruck größerer Gesundheit, zu erwecken scheint.
So wird Tolstoj oft als der größere, normalere, als der echtere Vertreter russischen
Geistes angesehen. Wobei noch betont wird, daß er die Schranke nationaler
Befangenheit weiter hinter sich läßt als Dostojewsky mit seinen panslawistischen
Anwandlungen, Diese Betrachtungsweise verfällt aber leicht der Ungerechtigkeit, weil
dabei übersehen wird, wie viele tiefe und echte Motive bei Dostojewsky den ungenügenden
Rahmen sprengen, in den er seine eigenen Gedanken gepreßt hat. Auch sollte man
nicht vergessen, daß Dostojewsky dank seinem Empfinden und scharfen Sinn für
gewisse ganz tiefe und schwere Konflikte des Daseins und des intimsten Seelenlebens
es weniger leicht hatte, als Tolstoj, rasch zu einer klaren, „normalen" harmonischen
Lösung zu gelangen.

Gerade dadurch weist er aber wie kein zweiter auf die tragische Größe des
Lebens hin, und auf den heroischen Kampf mit allen Hemmungen, welche dem Sieg
der Heiligkeit über die Gemeinheit entgegentreten.

Der Streit, wer der größere und reinere Vertreter des russischen Geistes ist,
ist somit ziemlich belanglos. Beide sind Vertreter eines Geistes, der aus dem

tiefsten Empfinden der Not des Daseins nach einer großen Lösung ringt, und
damit gerade durch die Unterschiede, die zwischen ihnen bestehen, Zeugen der höheren
Einheit, auf welche dieser Geist hintendiert.



— 499 —

Zweitens: Was dieser Geist, seine Entwicklung und seine
weiteren Kämpfe, der Welt noch zu geben vermögen.

Das erste ist eine Tatsache, die es einfach zu konstatieren und
zu verwerten gilt. Das zweite kann nur ein Glaube sein, dem
man den unverfälschten Charakter des Glaubens lassen muß, ohne
daraus eine Prophezeiung machen zu wollen.

Es braucht wohl nicht ausführlich begründet zu werden, warum
gerade jetzt diese Tatsache und dieser Glaube von Bedeutuug für uns
sind. In der schwersten Krise, welche die Menschheit noch durchgemacht
hat, müssen wir alles verwerten, was zur Ueberwindung dieser Krise
beitragen kann, indem es uns einen großen Maßstab, eine weite
Orientierung gibt. Vor die Frage gestellt, ob die Menschheit fähig ist, eine
Kultur des Lebens zu schaffen und stch von den Krallen des Todes
loszureißen, brauchen wir alles, was zum Kampf gegen den Tod
aufruft. Und beim Wiederaufbau, der auf den Weltuntergang folgen
soll, möchten wir wenigstens ahnen, was wir von jeder Rasse und
Nation zu erwarten haben. Und dies namentlich, wenn es sich um
ein Volk handelt, das — wie auch der Krieg im einzelnen enden

möge — viel mehr ins Zentrum der Entwicklung gerückt werden wird.
Wir reden zunächst von den Tatfachen. Sie werden uns dann

von felbst zum Glauben führen, soweit wir hier von einem solchen zu
reden befugt find.

Ich hoffe, durch die vorliegende Skizze gezeigt zu haben, daß die

russischen Geisteskämpfe lebendige Zeugen einer ganz bestimmten
Stellung zum Leben sind. Trotz aller Zersplitterung, trotz ihrem Hin
und Her, ihrem Schwanken, entbehren sie nicht der Einheit, freilich
einer Einheit ganz besonderer Art. Sie besteht in dem leidenschaftlichen

Suchen nach dem Sinn des Lebens, das schon im Volke
vorhanden ist und sich dann bei den charakteristischen Vertretern des

russischen Geistes zu klassischer Größe auswächst. Diefe durchbrechen
die nationale Hülle nnd ihre engeren Grenzen. Sie werden in ihrem
Suchen Vertreter der ringenden Menschheit felber.

Der Leidenschaft im Suchen und Problemstellen entspricht ' die
Größe, die dem Lebensinhalt gegeben wird. Das Leben ist hier in
Wahrheit Tragödie. Eine Tragödie, deren Spannung vollständig
erlebt werden soll, und deren Konflikte ohne Feilschen und Markten zum
Austrag kommen müssen.

Wir haben hier eine seltsame Verbindung von Idealismus und
Realismus. Von einer feinsinnigen und feinfühligen Psychologie
getragen, beherrscht der realistische Sinn das ganze Gebiet der
Wirklichkeit. Wer denkt, fühlt, schreibt realistischer als Gogol, Dostojewsky
und Tolstoj? Und doch ist die Realität nicht das letzte Wort. In
erhabener Schroffheit erhebt sich ihr gegenüber das Ideal. Nicht als
blasse, blutlose Abstraktion, sondern als die noch höhere Realität,
welche die niedrigere verdrängen soll.



— 500 ^
Darum haben wir hier auch eine fo scharfe und grundsätzliche

Zuspitzung aller Lebensfragen. Dies seltsame Volk, dessen Dasein so

viel Not, Elend, Schmach enthält, diese Nation, deren Staatsgebilde
in seiner weiteren Entwicklung vielleicht der Geschichte noch manches
düstere Kapitel beifügen wird, hat auch der Sehnsucht nach Heiligkeit
einen Ausdruck zu geben vermocht, wie die Menschheit ihn nur an
ihren ganz großen Höhepunkten erreicht hat. Denn es ist die Sehnsucht

nach etwas, das man nicht erträumt und phantasiert, sondern
zum Teil fchon erlebt, und von dem man sich dann ganz nnd gar
erfassen und weiter tragen läßt.

Diese Sehnsucht kann etwas unendlich Weiches, Zartes sein.
Sie kann, wie bei Korvlenko und Garschin der wehmütige Wunsch
sein, in dieser kalten, nüchternen Welt etwas wie Liebe, Hingabe zu
fpüren, oder der noch dringendere Wunsch, in die eiskalte Welt Liebe
und Hingabe ausstrahlen zu lassen. Sie durchläuft alle Töne, alle
Schattierungen, von der zarten Wehmut, bis zum stürmischen
Vordringen, sie kann zart und weich sein, sie kann wild und wuchtig
werden. Aber mag sie als stille, bescheidene Sehnsucht auftreten, oder
mit wildem revolutionären Getöse daherbrausen — sie verkündet: die

schmutzige, gemeine Wirklichkeit ist nicht das letzte Wort. Sie ist nur
der Ansporn, weiter zu geben, mehr zu lieben, mehr zu leiden, sich

noch mehr zu opfern, noch mehr umzustürzen.
Damit wird die russische Geisteswelt zu einem Symbol des Lebens

und seiner Tragödien. Sie erleben, in ihr und mit ihr leben heißt:
zunächst vielleicht ganz unbewußt — und dann mit einer größern
Klarheit und mehr Bewußtsein in die Widersprüche des Lebens
hineinwachsen und die Welt nicht als etwas Fertiges, Definitives
ansehen lernen, das sich automatisch weiter bewegen und entwickeln kann,
sondern als eine Deformation, Verzerrung von etwas ganz Großem
und Absolutem, aus der man wieder zur Größe und Wahrheit des

Absoluten zurück foll.
Der russische Geist ist Sehnsucht, stets ungestillte Sehnsucht, die,

wenn sie der Gefahr entgeht, sich selber zu verzehren und zu zersetzen,
die Welt zu einem sich stets überbietenden Streben nach dem
Vollkommenen macht.

Diese heilige Sehnsucht, wie sie das beste Kennzeichen des
russischen Geistes ist, bewahrt die Welt vor Zufriedenheit und
Verknöcherung. Sie macht das Haltmachen zur Unmöglichkeit. Sie muß
weiter, wie der Fluß, der nicht der Stagnation anheimgefallen ist.
Diese göttlichen Vagabunden mögen auf manchem Polizeirapport
der stch nach Ruhe, Ordnung und System sehnenden Welt stehen. Sie
sind ja Störenfriede. Aber ob nicht ihre Streifzüge durch unsere Welt,
ihre stets ungestillte, echte Vagabundensehnfucht nach neuen Horizonten,
ihre Langeweile, wenn sie eine Grenze erreicht haben, an der man
Halt machen sollte, ihr Heimweh nach dem, was jenseits der letzten
Grenzen liegt, ob sie nicht ein Ausdruck davon sind, daß das Höchste in



— 501 ^
der Welt das Heimweh ist, und daß der mit der Welt am besten
fertig wird, der es nie verlernt hat? Keine Literatur legt die Frage
so nahe, wie die russische, ob die Welt rein von sich aus, von den
„realen" Tatsachen aus zu verstehen ist, oder ob sie nicht eher eine
Zuckung, eine Episode des Ewigen ist, dazu berufen, in das vergängliche

menschliche Dasein Entscheidungen, Kämpfe und Siege hineinzulegen,

die diesem Dasein die Berührung mit dem Göttlichen vermitteln
und damit Ewigkeit verleihen. Dem russischen Geist ist die Realität
nur ein ganz kleines Gebiet, rings umgeben von der weiten,
unermeßlichen Sphäre des Emigen, in ihrer ganzen unheimlichen Größe.
Und sie trennen nicht das kleine Gebiet von seiner großen Umgebung;
ste verstehen es, erfassen es nur in der Wechselwirkung mit ihr.

Es braucht wohl nur darauf hingewiesen zu werden, was für
eine anregende, weiter treibende Kraft in dieser Tatsache liegt. Die
Kämpfe des russischen Geistes sind eines der besten Erziehungsmittel,
die der Menschheit gegeben sind, um sie zum heroischen Wollen, zum
leidenschaftlichen Kämpfen mit der gemeinen Wirklichkeit zu befähigen.

Es liegt in dieser seltsamen Seele eine wunderbar anregende
Wirkung. Sie lenkt den Blick aufs Ganze, ste befreit von Schein und
Trug, sie führt in die ganze grausige Realität ein und lehrt, wie man
nicht daran zu Grunde geht, sondern sie überwindet.

Was mir diesem Geist zu verdanken haben, und wie wir ihn als
Erziehungsmittel verwerten können, jetzt, da die Aufgabe des Baus
einer neuen Welt immer dringender, gebieterischer wird, braucht nicht
ausgeführt zu werden.

Ich weise hier nur auf einen Punkt hin, der mir besonders
aufgefallen ist. Ich habe — namentlich im Verkehr mit nnserer
Jugend — beobachten können, wie die russische Literatur und die

Seelenkämpfe, deren Ausdruck sie ist, ein pädagogisches Mittel
sind, das wir noch viel mehr verwerten sollten. Darauf gebracht
wurde ich nicht durch theoretische Erwägungen, sondern durch die
ausgeprägte Vorliebe meiner Schüler für russische Schriftsteller, namentlich
sür Tolstoj. Ich suchte nach dem tieferen Grund dessen, was mir
durch einen glücklichen Zufall verraten worden war, und fand, daß
dieser tiefere Grund vorhanden ist, noch tiefer als ich es geahnt hatte.
Es ist das, manchmal fehr klar formulierte, bisweilen auch sehr
mangelhaft ausgedrückte, aber sehr lebendige Gefühl: „Hier ist das
Leben, wie es ist, ohne Schönfärberei, ohne Schwindel, wahr, echt,
nnd da es nun einmal nicht schön, sondern schlimm und schmutzig ist,
fo gehören auch schlimme Seiten und Schmutz zur Wahrheit der
Darstellung. Aber mit diesem Leben, wie es ist, kann man fertig werden.
Nicht durch romantische Sentimentalität, schöne Phrasen, sondern durch
etwas noch Realeres als Schmutz und Not. Durch etwas, das diese
Leute in uns wachrufen."

Wir müssen uns mit diesen Andeutungen begnügen. Es wäre
Sache einer besonderen Arbeit, nachzuweisen, warum die Freude der



— 502 —

Jugend an der farbigen, anschaulichen Realität, und wiederum ihre
Sehnsucht nach einem lebenswahren Ideal, das durch den herbsten
Kampf die Realität überwindet, gerade bei den russischen Geisteskämpfen
auf ihre Rechnung kommen. Es genügt hier der Hinweis darauf, daß
im Alter, da man sich (ob bewußt oder unbewußt) ') nach dem Erleben
der vollen Spannung des Daseins und ihrer Neberwindung durch persönliche,

charaktervolle Stellungnahme sehnt, eine ausgesprochene Vorliebe
für gewisse Vertreter des russischen Geistes vorhanden ist.

II. Soweit die Tatsachen. Eine andere Frage ist, inwieweit der
russische Geist nicht nur anregen und zum Kampf anspornen, sondern
die Welt durchdringen und überwinden wird. Was kann Rußland
als Beitrag zu einer neuen, wiedergeborenen Menschheit liefern?
Kann es überhaupt einen Beitrag liefern?

Es sei zunächst bemerkt, daß wir hier Fragen berühren, die

außerhalb des Bereiches sicherer Konstatierungen liegen, uud daß ein
detailliertes Zukunftsprogramm Gefahr läuft, von der spätern
Entwicklung Lügen gestraft zu werden.

Der Glaube, um den es sich handelt, muß darum Glaube sein
und bleiben. Wir können ihn wvhl, indem wir von der Einstellung
ausgehen, die wir zum russischen Wesen genommen haben, und indem
wir uns auf die Ergebnisfe unserer Untersuchung stützen, so definieren:
„Wir glauben, daß der russische Geist weiter kämpfen wird." Wir
können nicht mathematisch beweisen, daß er es tun wird; aber
ebensowenig haben wir das Recht, zu bestreiten, daß er es tun kann.
Denn wo man eine so große, heilige Tradition leidenschaftlicher Kämpfe
hinter stch hat, gibt es auch ein heiliges Soll, das zum Kampf
weiter treibt.

Und so ivird die Frage: Was ist in Zukunft von Rußland zu
erwarten? zum Problem: 'Was für Kämpfe wird der rustiche Geist
noch führen?

Sehr viel scheint darauf hinzuweisen, daß Rußland nun erwacht
und daß wir — was auch der Ausgang der jetzigen Krise sein möge
— mit einer viel regeren Anteilnahme der Russen an der geistigen
und materiellen Entwicklung zu rechnen haben. Gemeinsam an den
sonst so sehr auseinandergehenden Urteilen und Berichten über die

jetzigen russischen Zustände ist sicher das Eine, daß sich in Rußland
etwas Neues bildet, und daß das Volk aus dem lethargischen Zustand
heraustritt, sich aus der nur abstrakten Einheit und der Isolierung
zum Kollektivgefühle erhebt. Jn der Deutung diefer Vorgänge und
der Bewertung dessen, was sie für die Zukunft verheißen, gehen freilich
die Ansichten — auch die Ansichten sehr gut informierter Rüsten —
auseinander. Wie sehr müssen wir hier Vorsicht üben. Was nicht
sagen will, daß wir nicht die Ansichten sichten und klären dürfen und

Er° habe Tolstoj so gern, sagte mir letzthin cin 13jähriger Schüler, „er sei
so kolossal flott, und es sei doch nüt schwindligs dabei."



— S03 —

uns, so weit es geht, in dieser so brennenden Frage eine eigene
Auffassung erlauben können.

Kindisch ist zunächst die Auffassung, daß eine starke Expansion
Rußlands — wir denken dabei an die politischen und staatlichen
Organisationen — einen Segen bedeuten würde. Was von keiner
unserer jetzigen Kulturen, von keinem Volk, keiner Raffe gilt, gilt auch
nicht von den Russen. Eine Kultur, deren Wesen wir als Kampf,
als Kampf gegen sich felber bezeichnen mußten, ist kein Segen für die

Welt, wenn ste sich in der jetzigen Form ausbreitet.
Es ist durchaus möglich, daß wir im Zusammenhang mit der

heutigen allgemeinen Krise eine Verstärkung der düstern, dämonischen
Kräfte erleben, gegen die der russische Geist so heldenmütig gekämpft hat.

Es ist nicht ausgeschlossen, daß die reaktionären Kräfte Rußlands
in dem jetzt erst beginnenden Entscheidungskampf zwischen, freien,
geistig tief begründeten Lebensformen und autoritären, alle Freiheit
erstickenden Machtgebilden, den letzteren willkommene Hilfe leisten.

Aber es siele uns schwer, zu glauben, daß es sich nicht selber
dagegen zur Wehr setzen und gegen den Fluch kämpfen wird, den es
der Welt bringen könnte. '

Mit den Schlagwörtern Reaktion und Revolution ist hier wenig
auszurichten. Besser bezeichnet ist die Sache, wenn man von einem
Gegensatz redet, in dem der russische Geist zu seinem eigenen Wesen
und feinen Auswüchsen begriffen ist, und der, in dem Maß wachsen
kann, als die Gefahr der Entartung größer wird/) '

') Rußland ist das Land, in welchem der zynische, rein physische, Imperialismus

den stärksten Widerspruch gefunden hat. Ich will keineswegs sagen, daß er
nicht vertreten ist. aber er ist von ganzen Kreisen, und zwar auch von den besten
Vertretern des russischen Geistes, aufs heftigste bekämpft worden.

Bei den Russen selber ist das Bewußtsein einer hohen, ihnen anvertrauten
Welthistorischen Aufgabe sehr lebendig. Der Gedanke einer besonderen Mission findet
sich bei vielen großen Vertretern des russischen Geistes, Und es ist nun — wir
können diesen Punkt leider nur streifen — fehr bedeutsam, wie sie dieselbe fasse»,
Sie erblicken sie häufig in dem Durchdringen der Welt mit dein großen, tiefen,
ihrer Rasse eigenen Gemeingefühl. Die Förderung der echten internationalen
Gesinnung und der gegenseitigen Anerkennung und Würdigung der Nationen steht
im Vordergrund, Prachtvolle Gedanken hierüber finden sich bei Solowieff Md
Herzen, Auch Merejkowsky und andere unter den Modernen sehen in dem russischen
Geist eine Kraft, die dazu berufen sein könnte, die moderne Welt aus dem unseligen
Zwiespalt zwischen brutalen Kraftorganismen und individualistischer Selbstvergötterung

herauszureißen.
Die Form, in die sich diese Gedanken kleiden, ist manchmal recht seltsam, bei

Solowieff und Dostojewsky zum Teil recht kirchlich-theokratisch, beim letzteren sogar
nicht losgelöst von der rein äußerlichen Expansion,

Aber im ganzen ist es doch sehr auffallend, wie das Bewußtsein des russischen

Geistes sciner besonderen Aufgaben sich auf die großenWerte stützt, die" ihn zu
einer wirklichen Weltmission befähigen könnten. Nicht auf rein äußere imperialistische

Ausdehnung, sondern auf ein seelenvolleres Durchdringen. der ganzen
Realität, Einfühlung in andere Volksindividualitäten, und das alle Schränken
und,Grenzen übersteigende Gemcingefühl, das, echt religiös, die Menschheit als
großen, einheitlichen, und darum auch zu einheitlichem Leben berufenen Organismus
erfaßt.



— 504 —

Auch heute schließt der Glaube an Rußland wie jeder echte

Glaube ein großes Stück Trotzdem in sich. Aber gerade wenn man
das Trotzdem stark betont, kann man sich freuen an dem, was dieses
Volk uns bereits geschenkt hat und hoffen, es werde uns noch viel
zu schenken haben.

Der Glaube an Rußland ist im letzten Grunde der Glaube, daß
die Völker in ihrem Schicksale, ihrer Entwicklung und ihrer
welthistorischen Mission Gedanken Gottes sind, oft entstellt, oft verzerrt,
in Schmutz und Kot hinuntergerissen; aber stets wieder geläutert, tiefer
erfaßt und reiner durchgeführt.

Angesichts der heutigen Krise, die nicht nur alles Teuflische ins
Gigantische steigert, sondern auch die Revolution dagegen in
entsprechendem Maß wachruft, haben wir Rußland gegenüber keinen

Grund, von diesem Glauben abzuweichen, sofern wir nicht überhaupt
vom Glauben abweichen.

Ob es christlich ist, einem Volk, das Gott mit der Vertretung fo
reiner, heiliger Gedanken betraut Hut, und bei welchem dem Apostelamt
das Martyrium nicht gefehlt hat, nur das Schlechte zuzutrauen, es
als Barbarenvolk, Raubstaat zu kennzeichnen, wollen wir nicht
eingehend beantworten. Eine andere Frage scheint sich uns eher
aufzudrängen. Ob nicht, gestützt auf ein gutes, starkes Stück recht
konkreter Realität, gestützt auf alles, was die Russen schvn für das Gute
getan, gelitten haben, gestützt auf die Tatsache, daß in ihrer Seele
die Fähigkeit einer ganz besonderen, besonders großen Stellungnahme

zur Wirklichkeit steckt, der Glaube berechtigt ist, daß von
Rußland aus in Zuknnft nicht nur die Anregung, sondern auch die

energischere Vertretung und Durchführung von Gedanken und Idealen
kommen könnte, die bei uns wemger energisch verfochten werden, oder
bei denen lvir uns mit halben Lösungen und verfehlten Versuchen
begnügen!")

Wir wissen — auch Gegner des jetzigen Rußland und seiner
Kultur und Gesellschaftsformen geben es zu, — daß im einfachen
Volk unendliche Schätze von Güte, Liebe und primärem, sozialem
Empfinden stecken, Rußland verfügt über große Reserven. Wir wissen
auch, daß dieser Geist an vielen Orten bereits greifbare Gestalt
angenommen hat. Es gibt in diesem „Barbarenreich" Organisationen,
soziale Einrichtungen, namentlich Genossenschaften, die Zeugnis eines
sozialen Geistes sind, der eher zu beneiden, als gering zu achten wäre/)

') Sehr charakteristisch schon bei Gogol, dem man in Bezug auf sein Volk
und die Bewertung Rußlands gewiß nicht Optimismus vorwerfen kann. „Es
kommt einmal der Tag. da die Russen sich erheben werden, und dann kann Großes
geschehen. Dann wird man fehen, wie tief der slavischcn Seele der gute Same
eingepflanzt worden ist, dcr bei zwanzig anderen Rassen nur die Oberfläche berührt
hat und heruntergeglitten ist."

2) Das Verhältnis zwischen „Barbarei" und „Kultur" ist überhaupt in Rußland

ein äußerst schwieriges Problem und nicht mit einem Schlagwort zu erledigen.
Sehr auffallend ist es, wie nach dem Zeugnis vieler Russen, die selber Opfer der



— 505 —

Hierüber zu reden, muß denen überlassen werden, die dazu berufen sind.
Ich erlaube mir, kurz darauf hinzuweisen, weil diese Tatsachen bei der
Bewertung der Zukunft und deffen, was von Rußland kommen kann,
nicht gleichgültig sind. Dem Glauben seinen reinen, großen „Trotz-
demcharakter" belassen wollen, heißt nicht alle „Darum und deshalb"
verschmähen, auf die man ihn stützen kann.

Der ruffische Geist ist erwacht und hat Zeugnisse seiner
Lebensfähigkeit gegeben zu einer Zeit, da eine auf Gewalt, auf zynischen
Individualismus, oder auf tyrannische, die Individualität erstickende

Organisationen gegründete Kultur zu Grunde geht.
Ist es Zufall? Je nachdem man die Welt dem Mechanismus

preisgibt, oder an einen Willen glaubt, der über allem Getriebe steht
und im letzten Grunde Völker und Geschichte leitet, wie er will, mag
man die Frage verschieden beantworten.

Wer an das zweite glaubt, kann sich etwa noch folgendes sagen:
Westeuropa hat das Gemeinschaftsproblem nicht gelöst. Unser
Individualismus und unser Staat, scheinbar absolute Gegensätze, haben das
eine gemein, daß sie verfehlte Versuche zur Lösung des Gemeinschaftsproblems

sind. Sie stnd Bankerottskollegen. Unser abstrakter Jch-
begriff, der uns die Einfühlung in die andern so schwer macht und
es nicht zu einem heroischen Gemeingefühl kommen läßt, wird ebenso

wenig ein echtes Gemeinschaftsleben wecken und fördern, wie die alles
Leben, alle Schaffensfreude ertötende, staatliche Machtorganisation. Da
könnte das slawische Gemeinschaftsgefühl mit seinem primären Altruismus

und seinem humanen Zug ein bedeutender Faktor des Neuaufbaus

werden.
Gleiches gilt von der Religion und den Religionsformen. Sie

sind bei uns veräußerlicht, mit dem Staat kompromittiert. Unsere
Kirche ist so mätt, so unterwürfig geworden, daß man sich fragen muß,
ob sie in ihrer jetzigen Form viel anderes erleben kann, als
Demütigung und Enttäuschung. Dort ift die Religion, wo sie lebendig

Rückständigkeit auf politischem und sozialem Gebiet gewesen sind, in vielen Einrichtungen

des sozialen, politischen und juristischen Lebens ein weiter humaner,
toleranter Geist herrscht. Es ist z. B. sehr merkwürdig, wie bei der Beurteilung
mancher Verbrecher vor Gericht eine viel tiefere psychologische Bewertung der Motive
und damit gerechtere Einschätzung der Tat stattfinden kann, als bei uns. Das
gesellschaftliche Leben dieses „Raubstaates" weist manche Züge auf, die Westeuropa
etwas anderes einflößen könnten, als selbstgerechte Entrüstung. Es sei nur die um»
fassende Organisation der Bezirksärzte mit der unentgeltlichen Behandlung und
Verabreichung von Medikamenten erwähnt.

Von ganz besonderer Bedeutung ist das Genossenschaftswesen, über das wir
nächstens von einem russischen Fachmann eine» ausführlichen Aufsatz bringen werden.
Der Genossenschaftsgedanke hat nach dem Urteil sachkundiger Sozialisten in Rußland

eine große Zukunft. Er ist jetzt schon durch ganz imposante Organisationen
vertreten, die völlig zielbewußt und mit großer Energie auf Durchdringung des

ganzen Lebens durch den sozialen Geist ausgehen. Jn manchen Punkten steht hier
Rußland im Vordergrund. Es findet auch eine förmliche Erziehung zum
genossenschaftlichen Ideal und seiner Anwendung auf den großen Lebensgebieten statt.



— 506 —

auftaucht, mehr Herzenssache und durum weniger in Versuchung, sich

in äußeren Formen zu erschöpfen. So erhebt sich die Frage, ob sich

nicht der russische Geist an der Verinnerlichung der Religion beteiligen
könnte. Der Russe, sofern er Christ ist, kann sich das Christentum
nicht anders denken, denn als Belebung des ganzen Lebens und als
Loslöfung von der unchristlichen Politik und Staatsvergötterung. So
könnte uns von dort ein Christentum des Lebens kommen.

Wir Westeuropäer haben dem russischen Geist gegenüber eine
große Schuld. Statt zu erkennen, was wir ihm verdanken, haben
wir ihn mit Schlagwörtern und Phrasen verunglimpft. Wir haben
ein Mittel, dieses Unrecht wieder gut zu machen. Durch den Glauben
an ihn. Damit verhelfen wir uns zu einer charaktervollen Handlung
und ihm zum Selbstvertrauen und Weiterkämpfen. Jn diesem Sinn
kann man, ohne zu vergessen, was wir Westeuropäer sind und noch
werden können, ohne schwächliche Verkennung dessen, was wir geleistet,
aber mit freudiger Anerkennung dessen, was Rußland uns gibt und
noch geben kann, sagen: „Man versteht nicht Rußland, man glaubt
an Rußland." I, Matthieu.

Menschen, ffeimat braucht Sie LrSe.

darum wütet dieser Streit — darum wuchtet diese Schwerde,
darum, darum loht dies Leid!
Heimat, nimmer zu erzwingen
von der Lüge feigem Knecht,
aber sicher zu erringen
von dem Manne brav und echt.

Hah zerglüht die Angst ihr Schmerzen, daß geläutert aus dem Brand
wir mit mannhaft heitrem Herzen wallen in das Heimatland.
Heimwärts auf Vertrauenswogen, aus dem grausen Habekrampf,
der uns um uns selbst betrogen, in den heil'gen Lebenskampf.
Jn ein trutzig treues Leben, hinter allem Lügenwust,
wo der Wahrheit Wonnen weben, wo wir miteinander leben

voller Heller Heimatlust.
Wo aus dunklen Erdenmühen, liebefchimmernd aus dem Grund
wilde Jünglingsträume blühen, wackre Mannestaten glühen

froh belebend unsern Bund.
Wo uns sonn'ge Kinder sprossen aus dem heimeligen Hag,
weil wir vaterfest entschlossen, muttermilde unverdrossen

Heimat leben Tag um Tag.
Wo bei urgetrosten Bäumen traulich unsre Hütten stehn,
drum die wilden Bäche schäumen, Pfade schlängeln
Gärten träumen — und die holden Tiere gehn.


	Russische Geisteskämpfe. VI., Der letzte Kampf ; VII., Der russische Geist als Vorkämpfer des Christentums ; VIII., Gesamtbilanz

