
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 10 (1916)

Heft: 10

Artikel: Russische Geisteskämpfe. I., Einleitendes ; II., Die Ausrüstung ; III., Die
Literatur als Kampfesform ; IV., Die Satire ; V., Die Revolution

Autor: Matthieu, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-133823

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-133823
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 450 —

«ussiscde Seêsteskâmpse.

„Man versteht nicht Rußland mit dem Verstand,
An Rußland kann man nur glauben,"

Tutscheff,

I. Cinleltena«.

D^ie folgende Skizze ist nichts anderes als bescheidene TeilzahlungI einer alten, schweren Schnld.
Als wir vor zwei Jahren durch unsere Aufsätze über die

verschiedenen Völker der Selbstvergötterung, dem blinden Haß, der
Verkennnng fremder Kulturwerte entgegenzuwirken suchten, war es

unsere feste Absicht, nicht nur über Deutschland, England und Frankreich,

sondern auch über Rußland zu reden. Wir haben es damals
versprochen. Das Versprechen wurde nicht gehalten, weil es uns an
der geeigneten Person fehlte, die für diese Aufgabe erforderlich
gewesen wäre.

Die Schuld ist im Laufe der Zeit gewachsen und uns immer
schmerzlicher zum Bewußtsein gekommen. Denn während die Schlagwörter

über andere Länder abgenommen haben, ist die Haltung vieler
Kreife, leider auch gebildeter Kreise, Rußland gegenüber noch recht
verständnislos. Bei dieser Verständnislosigkeit spielen wenig rühmliche
Dinge eine große Rolle: Kurzstchtigkeit, Weigerung umzulernen, Selbst-
überHebung. Jn ihrer Beurteilung des russischen Geisteslebens sind viele
unserer Gebildeten noch in einer fast unglaublichen Philisterhaftigkeit
befangen. Und dabei stehen die widrigsten Kennzeichen der philiströsen
Beurteilung im Vordergrund. Der Philister braucht etwas, das ihm
Angst,' Grauen und Ekel einflößt, und an dem er sich dafür rächen
kann, daß er dies empfindet. Da ist die Rache süß; sie besteht darin,
daß er sich weit erhaben dünkt über das, was ihm Angst und Ekel
einflößt. Sonst verlöre das Dasein für ihn seinen Reiz, seinen Kitzel,
und seine flache Existenz entbehrte der Legitimation. Da hat ihn seine

gütige Vorsehung nicht im Stich gelassen. Das Zarenreich ist noch
da. Das Ideal eines Prügelkindes, das man noch lange prügeln kann.
Es ist ja weit, unheimlich. Es ist tatsächlich noch in vieler Hinsicht
das Reich der Barbarei und der halb kodifizierten Roheit. Sibirien,
Judenhetzen, Pogrome, was will man noch mehr? Da kann man noch
sagen: „Gott sei Dank, ich bin nicht so." Der Zarismus ist die
Ehrenrettung des Philisteriums.

Darum ist es aber auch die Pflicht, für gerechte Beurteilung und
Bewertung dessen, was in jeder Nation Großes steckt, einzutreten,
Rußland gegenüber noch größer, als bei anderen Völkern. Wenn
die Pflicht nicht fo dringend wäre, hätte sie nicht über die
Bedenken gesiegt, die sich ihrer Erfüllung entgegenstellten. Ueber Rußland

sollte eiu Russe reden. Oder doch jemand, der an Ort und Stelle



— 4SI —

die genaue Kenntnis geholt hat, ohne die eine umfassende Arbeit der
festen Grundlage und der lebendigen Seele entbehrt.

Ich betone dies, um recht deutlich abzugrenzen, in welchem Sinn
der folgende Beitrag zu verstehen ist. Er ist bescheidener Ersatz für
das, was wir, vorläufig wenigstens, nicht bieten können. Er ist das

ganz einfache, persönliche Zeugnis eines Nichtrussen, dem die russische
Seele viel gegeben Hut und der sich ihr, ohne ihre Schattenseiten,
ihre Fehler und Mängel zu übersehen, ohne dogmatisch zu bewundern
oder gar zu vergöttern, ohne zu vergessen, was der Westen Eigenes
und Großes besitzt, sich ihr zu Dank verpflichtet fühlt.

Dieser Aufsatz möchte zunächst gegen die für uns selber so

entwürdigende Verkennung des Wertvollen, das in der russischen Seele steckt,

protestieren; dauu aber auch auf alle Anregungen, Problemstellungen und
Löfungsversuche großer Lebensfragen hinweisen, die dort liegen und deren
Kenntnisnahme für uns eine Bereicherung wäre. Denn gerade wenn er
vvn einem Westeuropäer verfaßt wird, muß ein Aufsatz über Rußland sehr
viel mehr sein, als ein Protest gegen Schlagwort und Ungerechtigkeit.
Das Einstehen für ein Volk, das neben viel Problematischem und
Abstoßendem auch so viel Edles aufweist, mag der Ausgangspunkt sein.
Bald aber wächst sich die Arbeit zu etwas anderem aus. Der russische

Geist ist nicht ein Gebilde, das neben Schmutz und Roheit, ausnahmsweise,

fast als Versehen und Zufall, einzelne anerkennenswerte Züge
aufweist. Wir haben hier ein viel tieferes Problem zu erfassen.

Auch ein Urteil, das sich völlig sern vvn einseitiger Verherrlichung
hält und sich im Vergleich mit andern Kulturwerten einen gerechten,
weitherzigen Maßstab geholt hat, wird nicht bestreiten können, daß
wir im russischen Geist, in seinen leidenschaftlichen Kämpfen eines der
ergreifendsten Zeugnisse menschlichen Sehnens nnd Kämpfens überhaupt
haben.

Wir verwechseln immer noch einen aus Chaos und Barbarei,
aus Not und Schmutz emporlodernden Geist mit den Mächten, denen
er den Krieg erklärt hat.

Hier gehen wir von der Kriegserklärung aus, weil wir
überzeugt sind, es fei der einzige richtige psychologische Ausgangspunkt
zur gerechten Beurteilung des russischen Geistes.

„Sage mir, gegen wen du kämpfst, ich werde dir sagen, wer
du bist." Dies Wort, das von jeder Kultur gelten kann, gilt wohl
befonders von der russischen. Denn hier ist der Gegensatz, der Kampf
gerade die Hauptsache. Rußlands Wert für die Menfchheit besteht
nicht in geschlosfenen, fertigen Lebensformen, fondern in einer ungeheuren
Spannung zwischen ungenügenden Formen und einem großen, reinen
Ideal. Der Geist kämpft hier gegen feine Gegner, wie er es wohl
selten mit solcher Schärfe und Leidenschaft getan hat. Lächerlich ist
es, die Gegner zu übersehen, oder gar, ihren Gegensatz zum Geist
abschwächen zu wollen. Aber es ist auch ein Verbrechen gegen den



— 4S2 —

Geist, den heroischen Kampf nicht anzuerkennen, den er hier ausgesuchten
hat und noch weiter führt.

Eine solche Bewertung des russischen Geistes gehört zu den

dringenden Geboten der Stunde. Sie wäre ein Beitrag zu der Arbeit
der Selbstbesinnung und Vertiefung, welche die Menfchheit nun zu
vollbringen Hut.

An einem Wendepunkt ihrer Entwicklung angelangt, muß sich

nun die Menschheit mit allem, was bisher an hohen Werten
geschaffen worden, aufs engste verbinden.

Nie ist die Pflicht dringender gewesen, allen Scheinwerten
abzusagen, mögen sie durch noch fo langen historischen Bestand legitimiert
sein. Aber nie ist auch die Aufgabe dringender gewesen, unter den
Trümmern die starken Fundamente aufzusuchen, die allen
Erschütterungen getrotzt haben und wie eine Aufforderung zum Wiederaufbau
find. Zu der jetzt erforderlichen Selbstbesinnung der Menschheit
gehört die Besinnung auf das leidenschaftliche Suchen, nach Wahrheit,
auf die Kämpfe gegen Schein, Heuchelei, Veräußerlichung und
Entwertung des Lebens, die sich bis jetzt in ihrer Geschichte verkörpert
haben.

Die russischen Geisteskämpfe stehen hier im Vordergrund. Es
ist Zeit, daß man ihnen den Rang einräume, der ihuen gebührt. Der
russische Geist hat, wie schwerlich ein anderer Geist, die teuflischen
Gewalten bekämpft, die am jetzigen Weltuntergang schuld sind, Veräußerlichung,

Mechanisierung, Entwertung des Lebens, Vergötterung des

Ich, Abwendung vom lebendigen Gott. Dieser Geist, der über so viel
junge, unverbrauchte Kraft verfügt, kann darum, wenn er sich treu
bleibt, beim Aufbau einer Welt, die das Gegenteil der von ihm fo
leidenschaftlich bekämpften sein soll, einen hervorragenden Anteil nehmen,
und auf alle Fälle zum Kampf gegen sie anspornen.

II. Me Ausrüstung.

Kämpfe werden nur verständlich, wenn man etwas von der
Ausrüstung weiß, die der Kämpfende mitnimmt. Was bringt nun die
russische Seele in den Kampf mit?

Freilich ist sie eine Sphinx. Eine Sphinx, die uns Westeuropäer
hundertmal irreführt, die uns scheinbar ihre Geheimnisse enthüllt, um
uns dann mit tückischem Lächeln zu zeigen, daß wir an der Hauptsache

vorbei sind und Schein für Wesen gehalten haben. Nnd doch
kann auch diese Sphinx dem redlich Suchenden ihre Geheimnisse nicht
ganz verhüllen. Sie will es auch gar nicht. Denn sie ist im Grunde
gutmütig. Sie weiß, wo Spott angebracht ist; ste weiß aber auch,
wo ein sarkastisches Lächeln ungerecht wäre.

Die russische Sphinx hat es mit den Evangelien gemein, daß sie
sich den Weisen und Klugen verbirgt und nur den Einfältigen offenbart.

„Man versteht nicht Rußland, man glaubt an Rußland", ist



— 4S3 —

gesagt worden. Um die russische Seele zu erleben, braucht es den

Sprung des Glaubens, das Wagnis der Intuition.
Die russische Seele würde genügen, nm die Richtigkeit der

Grundgedanken Bergsons zu erweisen. Sie ist ein Beweis, daß es
verschiedene Arten von Sein gibt, und daß das Wesen der Dinge nicht
das Sein ist, an das man sich gewöhnlich so ängstlich klammert.
Verstehen kann man sie nur, wenn man die höhere Realität erfaßt, die
hinter der kühlen, nüchternen Welt des Verstandes und ihren
Kategorien liegt. Und gerade sie sagt uns sv deutlich: Es gibt noch eine
andere Welt als die Welt, in der wir als gute Normalbürger, als
treue, pflichtbewußte Mitglieder der heutigen äußerlichen Kultur und
Gesellschaft leben und gelebt werden. Weit hinter der äußeren Form,
den Konventionen, weit hinter dem Bann und Fluch des Offiziellen,
hinter den Schablonen, den Organisationen, den sorgfältigen
Einschränkungen, Einteilungen, Abgrenzungen, weit lveg von Kaste, Klasse
liegt eine andere Welt. Es ist die Welt des Wesens, nicht die Welt
des Scheins, die Welt des Werdens, nicht die Welt des toten, starren
Schemas. Jn ihr kommt es auf die Intensität, Unmittelbarkeit, Echtheit

des Empfindens an. Das Erleben ist die Hauptsache, nicht die
äußere mangelhafte Form, in die sich das Erleben hüllt. Was nachher
verzerrt, entstellt, gehemmt, uniformiert an die Oeffentlichkeit tritt,
ist hier noch echt, primär. Gut und Böse sind unmittelbare Kräfte oder
dämonische Regungen der Seele, nicht Paragraphen und mechanische
Handlungen. Das Gute hat dort noch kein abstumpfendes Taylorsystem

durchgemacht, und das Böse ist dort noch ehrlich unanständig,
noch nicht unehrlich anständig.

Es ist das Reich der Seele. Der wirklichen Seele, nicht des

Präparates, das unsere modernen Alchimisten darstellen und analysieren.

Seele im Sinne von etwas recht Unheimlichem, voller
Möglichkeiten, voller Widersprüche, voller Kämpfe, voller Spannung zum
Guten wie zum Bösen. Seele als Kraft, die den Himmel erstürmen
oder in die Hölle hinunterreißen kann.

Auch auf uns gut organisierte Westeuropäer übt dieses Reich
bisweilen noch einen zauberhaften Einfluß aus. Oft sind wir sinnend
und träumend an seiner Grenze gestanden, wenn wir uns trotz
unserer Kultur als Bettler fühlten, arm an Seele und Gemüt, bankerott
an Geist. Mancher von uns hat vielleicht das Heimweh nicht
unterdrücken können. Es zieht uns noch beständig hinüber.

Aus Gründen, die wir nur ganz unzulänglich mit historischen
Faktoren erklären können, und die sich unserer Analyse meist entziehen,
hat die russische — überhaupt die slavische — Seele den Anschluß an
dieses Reich der Unmittelbarkeit besser bewahrt, als wir.

Wir stellen, wohl bemerkt, zunächst die Tatsache sest. Wir
haben hier nicht den Slaven ein Lob daraus zu machen. Wir
müssen ganz einfach diese Tatsache und was sich daraus ergibt,
psychologisch bewerten. Das Problem, das wir verfolgen, lautet: „Was



^ 454 —

ist der russische Geisteskampf, und was kann er uns bieten?" Und
nun erklärt uns diese Eigentümlichkeit der russischen Seele, wie hier
der Boden sür einen Geisteskampf von ganz besonderer Größe und
Intensität vorhanden ist. Freilich zu einem Kampf, der zum großen
Teil gegen sich selbst und die fich aus dem eigenen Wesen ergebenden
Entartungen geführt werden muß.

Es liegt auf der Hand, daß dieses Vorwiegen des emotionellen
Lebens, diese so unmittelbare, oft fast kindlich sprunghafte Reaktionsfähigkeit

zur Flatterhaftigkeit, zu einer unsteten, unsicheren und
schwankenden Haltung führen kann. Klar ist auch, wie sie aus —
teilweise unbewußtem — Gegensatz gegen stch felber dazu treibt, bei

etwas rein Aeußerlichem, Formalistischem, Zuflucht und Halt zu suchen.

„Himmelhoch jauchzend, zu Tode betrübt" ergänzt sich nur zu oft
durch einen pathologischen Hang zu äußerer Ordnung. Die innere
Unruhe will man los werden, indem man sich einen äußeren Halt
holt. Die russische Psychologie (man denke nur an den russischen

orthodoxen Marxismus, vielleicht das größte Beispiel der eigenen
Entseeluug und Entpersönlichung) ist besonders reich an solchen
Beispielen.

Freilich ist zugleich einleuchtend, daß diese seltsame Veranlagung,
wenn sie durch Selbstreinigung, Selbstbewahrung vor ihren Gefahren
und Auswüchsen ihre volle Expausionskraft erhält, zu einem ganz
befonders intensiven und leidenschaftlichen Kampf führt.

Die größere Nähe der Natur, das starke Empfinden, dieser innige
Anschluß an das Unmittelbare, können Segen oder Fluch bedeuten.
Sie sind eine Waffe, die sich gegen den kehrt, der ste nicht zum Kampfe
braucht. Der Ruffe ist mit einzigartigen Waffen zum Lebenskampf
ausgerüstet worden. Sie sind aber fein Verderben, wenn er nicht
kämpft. Sie führeu ihn zur Feigheit, Trägheit, zum dumpfen Brüten.
Sie lassen ihn Verantwortung und Initiative vergessen. Sie treiben
ihn zum Formalismus und lassen ihn dort Sklavendienste verrichten.

Die Intensität der Empfindung, die Stärke der Affekte, die fast
kindliche Reaktionsfähigkeit auf die Reize des Daseins und die Konflikte

des Lebens, der primitive Pessimismus, der in der slavischen
Seele steckt und sie für die düstern Seiten des Daseins so empfindlich
macht, können zu völliger Tatenlosigkeit führen. Der Affekt kann sich

selber leben, sich genügen und sich stets im Kreislauf bewegen. Keine
Psychologie ist so reich an Beispielen einer Passivität, die aus der
Wollust des Gefühlslebens nicht herauskommt oder durch das Ueber-
wältigende der Empfindung tatenlos wird, wie die russische. Auch
widrige, qualvolle Empfindungen können hier Selbstzweck werden und
die Wendung zur Tat unmöglich machen.

Der russische Geist hat viel von Hamlet. Er hat sv tief in die

grausigen Seiten des Lebens geschaut, daß sein Tatendurst Schaden
litt. Dagegen gibt es für ihn nur ein Mittel, den Kampf. Jn der

Kriegserklärung liegt seine Selbstbewahrung. Die gleiche Sensibilität,



— 455 —

der ungeschwächte Sinn für die Konflikte des Daseins, die sprunghafte,

völlig ungeschwächte Reaktionsfähigkeit, die zur Selbstzersetzung
sühren können, können auch, als Waffen verwendet, zu einem
leidenschaftlichen Krieg befähigen. Denn die revolutionäre Leidenschaft geht
nicht von einer harmonischen, optimistischen Weltanschauung mit
abgeschliffenen Kanten, abgestumptem Empfinden aus. Erst aus der
Verzweiflung, aus dem Empfinden der Konflikte in ihrer ganzen,
ungeschwächten Tragik taucht sie empor. „Erst aus der Verzweiflung
wurde ich, was ich bin", sagte einer unserer größten Revolutionäre.
Freilich muß sich dann die Verzweiflung in den Willen umsetzen, zu
stürzen, was zur Verzweiflung treibt.

Der russische Geist hat diese Wendung vollzogen. Sonst hätten
wir hier nicht von ihm zu reden. Die gleiche Sensibilität, das gleiche
starke Empfinden der düstern Tragik des Lebens kann einen Märtyrer
der Selbstzerfleischnng, einen raffinierten Techniker der Betäubung, kann
aber auch einen Bakunin und Krapotkin hervorbringen. ^

Die allergrößten Vertreter des russischen Geistes: Bakunin,
Krapotkin, Tolstoj und Dostojewsky sind nicht weniger Pessimisten als
die Russen, die den Pessimismus für das letzte Wort der Weisheit
halten oder in äußerm Formalismus oder wilder Sinnenlust einen Ersatz

für das, was ihnen das Leben versagte, suchen. Sie haben nur
anders reagiert. Sie haben sich nicht vor der Welt geflüchtet, sondern
sie zn stürzen beschlossen. Sie haben nach der dazu erforderlichen
inneren Entscheidung den, Krieg erklärt, dessen Hauptphasen wir nun
zu schildern haben.

M. M Meratur «l§ «.amptessorm.

„Der Schriftsteller, wenn er eine Woge ist,
Des Ozeans, den man Rußland heißt,
Kann nicht sich nicht empören,
Wenn sich die Elemente empören.

Der Schriftsteller, wenn er ein Nerv ist
Im großen Körper, den man Volk heißt,
Kann nicht nicht getroffen werden,
Wenn die Freiheit getroffen wird,"

Es liegt tief in den russischen Zuständen begründet, daß die

Literatur zu einer Hauptform des Kampfes geworden ist. Und zwar
nicht nur, weil den Russen andere Kampfesarten versagt wären. Die
literarische Form ist dort viel mehr als notdürftiger Ersatz für

Es ist oft bemerkt worden, daß nach dem Scheitern der russischen Revolution
ganze Kreise einem düstern Pessimismus verfielen, bei dem Entläuschung und Verzweiflung

mit Siunenlust und Sinnentaumel verbunden waren. Der sexuelle Orgiasmus
war das Surrogat der revolutionären Spannung, Freilich ist sofort zu sagen — und
dies ist sehr bezeichnend für den russischen Geist—daß dieser Taumel sehr kurz
anhielt. Die Literaturperiode, in der er sich spiegelte, darf nun als völlig abgeschlossen
betrachtet werden, Artschibasef, einer ihrer Hauptvertreter, wird jetzt in russischen
Antiquariaten nach dem Gewicht verkauft.



— 456 —

andere Kämpfe. Sie ist eine der Waffen, die sich ein fehr reger,
kühner, revolutionärer Geist geschaffen hat, der mit geistigen Mitteln,
seiner Würde und Größe entsprechend, den Kampf führen will, zu dem
er berufen ist. Darum spielt auch die Literatur in der Entwicklung,
von der wir hier zu reden haben, eine hervorragende Rolle. Sie hat
den Kampf eröffnet; sie hat zu ihm aufgerufen. Und sogar, als sie
die Truppen geworben und gewonnen hatte, die ihn führen sollten,
ist sie nicht von der Front zurückgetreten, sondern blieb, als
Sturmkolonne, die zu jedem neuen Vorstoß bereit war, und es als ihren
Ehrentitel betrachtete, als erste vorzugehen. Literarische Werke
bezeichnen die Hauptetappen der russischen geistigen Entwicklung. An
ihren Wendepunkten stehen Bücher. Freilich sind diese Bücher nicht
gewöhnliche Bücher.

Damit ist auch gesagt, daß man diese literarische Form nicht für
ein bequemes Mittel halten darf, durch das die Elite der ganzen
Schwere des Kampfes zu entgehen sucht. Das Verhältnis ist umgekehrt.

Die Elite, der Geist ruft zum Kampf auf. Sie richtet einen
Appell an das Volk. Zum Schaffen, wie sie es wollen, müssen
zunächst Herz und Gewissen gewonnen werden, der Boden vorbereitet,
oder gar dem Feinde ertrotzt werden. Darum schreiben sie. Darum
hat die intellektuelle Form den Kampf nicht auf das Niveau der
reinen Verstandestätigkeit herabgedrückt. Man kann vielmehr sagen,
das Charaktervolle, Heroische dieses intellektuellen Kampfes habe auch
der Form des literarischen Kampfes Größe eingehaucht. Es wird
kaum eine Literatur geben, die fo sehr alle Kennzeichen eines ganz
ernsten, mit vollem Bewußtsein aufgenommenen Kampfes aufweist, wie
die russische. Hier ist der Literat mehr als Problemsteller, Aesthetiker,
geistiger Führer. Er ist Apostel, Prophet, Ketzer und teilt das Los
der Apostel uud Ketzer. Er steht ein für sein Werk, und dies nicht
nur mit feiner Feder, seinem Verstand; er fetzt mehr aufs Spiel, als
seinen Ruhm. Er zahlt mit seiner Freiheit, seinem Leben.

„Ein Leben heisch ich voller Leiden,
Zum Trotz der Liebe und dem Glück:
Mein Geist ist schlaff von all den Freuden,
Und blöd von all der Lust mein Blick I

Mag Haß und Hohn wie Blitzesstrahlen
Entnebeln meine Lebensbahn:
Was ist der Dichter ohne Qualen,
Was ohne Sturm der Ozean?

Nur um den Preis der Schmerzenstrane
Erwirbt er fich das Priestertum;
Er kauft die hehren Himmelstöne —
Geschenkt, verweigert er den Ruhm!')

Darum ift auch die russische Literatur charakterbildend und
erhebend wie wenig Literaturen. Wer Beweise hiefür braucht, kann sie

') Lermontow.



— 457 —

schon im äußeren Schicksal ihrer typischen Vertreter finden. Wo gibt
es einen der ganz Großen, der nicht für seine Neberzeugung und die
Verbreitung seiner Ideen schwer gelitten hätte, der nicht ins Gefängnis,
in die Verbannung gewandert wäre, nicht den Fluch des Ausgestoßenen,
die Schmach des Ketzers getragen hätte? Sie alle haben auf irgend
eine Weise unter dem schweren Konflikt zwischen der wilden Welt
des revolutionären Werdens und der brutalen, zynischen Welt des

Seins, dieser kalten, offiziellen, ihrer selbst gewissen Welt, die die
Störefriede zu Tode plagt, leiden müssen. Der russische Geisteskampf

trägt die Schmach des Paria — freilich umstrahlt ihn auch die
Märtyrerkrone. „Der Glaube verpflichtet zum Martyrium." Wo wir
Martyrium finden, muß ein großer Glanbe vorhanden sein.

Sobald die russische Literatur die fremden Einflüsse überwunden
hat, und ihr eigenes Wesen, ihre Bedeutung erfaßt hat, wirft sie sich

auf das Gebiet, auf dem sie ihre Meisterschaft erweisen kann. Sie
sucht nicht mehr nach Anlehnung; sie tastet sich nicht mehr, noch halb
auf die Romantik gestützt, in der unklaren Schwärmerei des Auslandes
herum. Sie weiß felber, was Sehnsucht ist. Zum Entflammen dieser
Sehnsucht braucht sie nicht mehr die Stürmer und Dränger des
Auslandes. Sie wird selber in den Kampf eintreten; mit ihren Mitteln, ihren
Waffen wird sie ihn führen. Dieser Kampf wird der ganzen schmachvollen,

düstern Realität gelten. Es wird ein „sozialer" Kampf sein,
wenn wir dem Wort „sozial" einen viel weiteren Sinn geben, als er
ihn bei uns haben kann, wo es so leicht etwas Halb- oder
Ganzpolitisches bedeutet. Die russische Literatur mird sich in den Dienst
des wahren Lebens stellen, entgegen allen Verzerrungen und
Vergewaltigungen des Lebens. Sie wird zum reinen Ausdruck eines Geistes,
der nach einem tieferen Sinn des Lebens sucht, das Problem der
Bestimmung der Menschheit wieder aufnimmt, voller Liebe zu den
Armen und Entrechteten ist/) voller Trotz gegen die Gewalten ist,

Des Nächsten Elend.
„Was in die Augen mir Stunde für Stunde
starrst du, des Nächsten entsetzliches Elend,
heulst in das Ohr mir gleich hungrigem Hunde,
stichst mich als Schlange, die Brust mir entseelend?

Wie kann ich helfen dir? Wie kann ich mindern
dir deine Last mit den kraftlosen Händen?
Wie mit den Tränen des Weibes dir lindern
je deiner Wunden Gcglüh und es enden?

Gold Hab' ich nicht, zu befehlen und siegen,
Macht nicht des Wortes, zu donnern und blitzen —
wie kann ich dann das Verhängnis bekriegen,
wie kann den rechtlosen Bruder ich schützen?

Wie kann zerreißen alsdann ich die Schlingen?
Wie kann das ewige Dunkel ich lichten?
Wie kann das Lied der Erlösung ich singen?
Wie kann ringsum ich das Elend vernichten?" Anna Baryrowa.



— 458 —

welche diese Bestimmung unmöglich machen und Recht und Wahrheit
zu Boden treten.

Sie tritt damit in den Dienst der Revolution, mit den
Eigenschaften gewappnet, die man znr Revolution braucht. Sie wird Glut,
Hoffnung, Glaube.

„Mein Freund, mein Bruder, leidender, erschöpfter Bruder,
Wer du auch seist — verzage nicht.
Mögen auch herrschen das Böse und die Ungerechtigkeit
Auf der von Tränen durchtränkten Erde,
Mag auch das heilige Ideal zerschlagen und geschmäht sein,
Und stießen das unschuldige Blut,
Glaube! Es kommt die Zeit, da Baal stürzen wird,
Und da die Liebe wieder auf Erden kommt.

Und dann gibt es nicht Tränen und nicht Haß,
Es gibt keine Gräber ohne Kreuz, keine Sklaven,
Es gibt keine lichtlose Not mehr, kein Schwert, keine Schandpfähle,
O mein Freund — es ist nicht nur ein Traum.
Schau... Es gibt zu viel Not um uns herum.
Zu schwarz ist die Nacht.
Die Welt wird müde sein ihrer Not, sie wird ersticken im Blut.
Müde wird sie sein ihres unsinnigen Kampfes,
Und wird aufleben zur Liebe, zur grenzenlosen Liebe,
Die Augen voll tiefgebeugten Gebetes, Nadson.

IV. Die Satire.

Der revolutionäre Kampf kann sehr verschiedene Formen
annehmen.

Es gehört zu den Kennzeichen der russischen Seele, daß sie sich

auf diese verschiedenen Formen verstanden hat. Diese so unbeugsame
und wieder so geschmeidige, fo ernste nnd so schalkhafte Seele hat rasch

begriffen, daß der äußere Umsturz nicht am radikalsten aufräumt. Sie
hat sich im Kampf gegen Schein, Heuchelei, Unterdrückung in meisterhafter

Art auch der feineren Mittel bedient. Sie hat auch nicht fofort
an den Sturz des Bestehenden denken können, sondern es zunächst
unterminieren müssen. Und ste hat es darin zur Meisterschaft gebracht.

Der Russe kann auf Zar und Polizeipräfekten schießen; er kann in
unterirdischen Gängen Bombenattentate vorbereiten oder aus
Geheimdruckereien die Welt mit Flugschriften überfluten. Aber er versteht
sich auch darauf, die Welt des Scheins ohne folche änßere Mittel zu
entwerten. Er kennt die Methoden, die sie innerlich unmöglich machen.
Man kann stch fragen, ob uns eine andere Literatur so deutlich zeigt,
wie Ironie und Satire ein Stück Revolution sind. Wie sie das unechte
Sein entwerten, ivie sie eine Auflehnung des echten, tiefen Empfindens
gegen das erkünstelte Wesen sind, das uns umgarnt.

Wie kaum eine andere Rasse, dank ihrem unmittelbaren Empfinden
und der Intensität ihres GeMütslebens zum Kampf gegen den Schein
auserlesen, haben die Rnssen als eine Hauptkampfwaffe die Satire
erwählt. Darum ist die russische Satire etwas sehr Eigenartiges. Fremd



— 459

in ihr im Ganzen, was nur aus der Lust am Zersetzen, aus der frivolen,
Freude am Herunterreißen hervorgeht. Auch wo sie elegant, leicht
beschwingt einherschwebt, merkt man ihr ihren Ursprung an. Sie
kann nicht verleugnen, daß des Lebens düstrer Ernst ihr Vater, daß
die Empörung ihre Mutter ist. Jn seinen Satiren ist der Russe ernster
als manches Volk in seinen Dramen, und gerade darin offenbart sich,
wie sein Schaffen aus den Tiefen der Seele hervorquillt.

Daß die russischen Satiriker den Spürsinn des genialen Detektivs
besitzen und an Darstellungsgabe den besten französischen Humoristen
und Essayisten nicht nachstehen, soll uns nicht vergessen lassen, daß sie

in ihrer Art viel mehr als Literaten und Detektive sind, daß sie

Propheten und Umstürzler sind. Man kann noch weiter gehen. Die
Form ist nur deshalb so glänzend, so ergreifend, weil sie der Ausdruck

einer innern Empörung ist, der die ganze Seele erzittern läßt.
Es ist eher Beweis der Zucht des Charakters, wenn die Darstellung
sich innerhalb der Grenzen reiner Objektivität hält, kein Zeichen innerer
Teilnahmslosigkeit.

Die russischen Satiriker haben den Diensteifer ihrer Polizei-
präfekten und Untersuchungsbeamten entlehnt. Kein Schlupfwinkel,
keine Spelunke ist ihren Sperberaugen entgangen. Und wenn sich

Heuchelei und Gemeinheit auch noch so verborgene, heimliche Stätten
ersehen haben, so stnd sie doch bald von der Satire entdeckt und
entlarvt worden. Bald wurde der Rapport über sie aufgestellt und
veröffentlicht. Und in diesem Rapport ift der Angeklagte mit fo meisterhafter

Kunst gezeichnet, uud die innersten Triebfedern seines Handelns
sind so klar dargelegt, daß sich das Urteil schon aus dem Rapport
ergibt. Man braucht nicht einmal vor den Richter. Ein jeder kann
es fällen.

So sind die russischen Satiriker die Detektive und Untersuchungsrichter

aller Verbrecher geworden, die am Leben gefrevelt haben. Wo
das Leben entwertet, veräußerlicht wird, wo man sich einem trägen,
faulen Genuß hingibt, wo das Ofstzielle und das Philiströse alles
frische, echte Empfinden zurückdrängen, da ertönt ihre Anklage.

Noch lauter erschallt sie, wo hohle Süffisanz, bureaukratische
Förmlichkeit, roher Machtdrang, soziale Urlgerechtigkeit es erdrücken,
wo schlane Kompromisse, Armut des Denkens, Feigheit des Charakters,
Kriecherei, Angst um das Fortkommen, Angst vor den Entscheidungen
und Konflikten des Lebens dieses Leben zu etwas Hohlem, Wertlosem
werden lassen.

Damit ist die russische Satire zu einer sozialen, ethischen und
religiösen Erscheinung geworden. Sie hat mit ihrer langsamen, aber
sichern Minierarbeit die Grundlagen der ossiziellen Mächte unterwühlt.
Wenn Bureaukrutie, Absolutismus, Kirche, korrupte Politik unter den

Stößen eines änßern Sturms ins Wanken geraten, so ist das nur
durch diese unscheinbare Maulwurfsarbeit denkbar. Und wenn sie trotz
ihrer äußern Unerschütterlichkeit in den Augen der tiefer blickenden zum



— 460 —

Tvde verurteilt sind, so ist dies zum großen Teil der Satire zu
verdanken. Wie hat z. B. Gogols Komödie „der Revisor" mit ihrer
Persiflage der Bureaukrutie zum Kampf gegen die korrupte Politik
angefeuert. Sie eröffnet die Fehde gegen das Regime der äußern
Macht und der Bestechung, wie die „Hochzeit des Figaro" in Frankreich

den Kampf gegen das ,,^,u«isu rsgirus". Ihre Tragweite reicht
wegen des größern Ernstes sogar noch weiter.')

Und was für eine verkappte Revolution ist Tschechow. Es gibt
keinen Typns der Heuchelei, der unwahren Lebensführung, der Kriecherei,
der Süffisauz, der Pedanterie, es gibt keine Verdrängung wahren
Empfindens durch Schablone und Offizialität, die sein scharfer, wehmütiger
Blick nicht zum Gegenstand seiner Beobachtung gemacht hättet) Er
drang in alle Tiefen der Seele ein. Er enträtselte den Mechanismus, der
uns den Schein statt der Wahrheit suchen läßt, und aus dem Leben,
das wir frisch empfinden, groß führen sollten, ein fratzenhaftes Zerrbild
macht. Jede Gestalt ist wahr, so lebenswahr, daß man ihr ihren
Ursprnng aus dem realen Leben anmerkt. Aber die Gestalten sind
zugleich ins Typische, allgemein Charakteristische erhoben, von allem
Nebensächlichen befreit, sind sie groß, prägnant dargestellt. Sein Werk
ist das pathologische Museum der Seele. Alle Entwertungen des
Lebens sind hier vorhanden, nicht von einem Pedanten rubrifiziert,
sondern von einem genialen Darsteller des Lebens in Wachs gegossen.
Die ganze Handlungsweise nnd die Katastrophen, zu denen sie treiben
muß, nötigen nns, bis auf den Ursprung zurückzugehen. Die
Krankheitsgeschichte, bis zum tötlichen Ausgang von Meisterhand verfaßt,
zeigt, wie tief der Organismus infiziert war.

So ist Tschechow Erzieher zum Sehen. Und er, der Darsteller
der Willenlosen, der leeren Existenzen, der Neurastheniker, ist ein
Erzieher znm Wollen. Er zeigt, was für elende, flache Geschöpfe ein

unwahres Leben aus uns macht, und damit spornt er den Willen an,
sich von diesem Leben loszureißen. Und ganz felten — aber dann um
so unmißverständlicher — mifcht fich ein zarter, feiner Ton ein, der
das düstere Bild durch etwas Positives ergänzt. Es ist ein lichter,
zarter, fast unmerklicher Schein wie der Sonnenstrahl im Hintergrund

1) In einem gewissen Sinn ist auch das ganze Hauptwerk Gogols „Die toten
Seelen" eine großartige Satire, bei der die Hauptmotive der russischen Ironie,
namentlich der Gegensatz zwischen Schein und Wesen, zum glänzenden Ausdruck
kommen. Was ist eine Welt, in dcr man mit „toten Seelen", das heißt, mit bereits
gestorbenen Leibeigenen, glänzend Carrière machen kann.

2) Gerade bei ihm wird uns etwas klar, das man nicht genug betonen kann.
Die russische Ironie ist im ganzen der Versuchung entgangen, die so leicht der Satire
droht, durch die glänzende Darstellung des Unsinnes und dcr Gemeinheit des Lebens
eine Art Rechtfertigung davon zu geben, Sie ruft selten die Stimmung hervor
die man etwa bezeichnen könnte: „Wir verzeihen gern etwas schlechtes, wenn es eine
so geniale Schilderung hervorgebracht hat." Sie ist somit nie Rechtfertigung, sondern
Entwertung des Gemeinen. Wie lehrreich ist hier ein Vergleich zwischen Tschechow,
Saltykow und Maupassant,



— 461 —

einer düstern Ruysdaellandschaft, durch den aber doch die Landschaft
erleuchtet ist, während die Schatten noch trüber werden.

Weniger bekannt, bei uns fast unbekannt, ist Saltykow-Schtschedrin,
einer der größten politischen, ethischen und sozialen Satiriker aller Zeiten.
Auch er ist darin klassisch, daß die Schärfe seiner Satire seiner Sehnsucht

nach einem ganz großen, absoluten Ideal entstammt, und daß sich

die Größe, die er dem satirischen Ziel gegeben, aus der Weite seines
die ganzen Menschheit umfassenden Horizontes ergibt. Der warme, edle

Idealist wird zum genialen Darsteller der Heuchelei, aller Zwittergestalten

zwischen Tugend und Laster, aller Hüllen, welche Bequemlichkeit

und Scheinheiligkeit aufs Leben legen. Der Vertreter eines

hohen sozialen Ideals hat die Phrasen des unwahren politischen Ideals
an den Pranger gestellt, wie selten einer. Die Hohlheit, Phrasen-
haftigkeit und Impotenz des politifchen Liberalismus hat dieser Russe
in einer Art gegeißelt, die für das der liberalen Phrase gegenüber so

wehrlose Europa beschämend ist: Der „Barbar" ist hier weiter als der
Kulturmensch. Er glaubt nicht an die Lüge und kennzeichnet sie

als Lüge.
Saltykow hat sogar einen Heuchlertypus geprägt, der sich neben

„Tartufe", die Bearbeitung der Heuchelei durch das französische Genie,
stellen darf. Die Gestalt des Porphyrins Golvwliow ist nicht nur nach ganz
neuen Gesichtspunkten gezeichnet, fondern anch dadnrch originell, daß
hier der Heuchler, wie es ja tatsächlich gewöhnlich der Fall ist, fich

nur zum Teil seines Betruges bewußt ist und durch eiue unerbittliche
innere Logik, durch die Logik des Selbstbetrugs, an sich selber zu
gründe geht. Es ist ein wesentlicher Charakterzug der russischen Satire,
den Tod der Seele nicht durch einen änßern Anlaß herbeizuführen,
sondern ihn durch die Feinheit und unerbittliche Logik ihrer Psychologie

aus der seelischen Krankheit abzuleiten.
Was für eine Bedeutung der Ironie im russischen Geistesleben

zukommt, sehen wir auch au den ganz großen Gestalten, bei denen sie

freilich zur Nebensache wird und vor dem positiven Schaffen zurücktritt.
Auch da fehlt ste nicht. Bei Tolstoj ist sie noch da. Nicht offiziell,
sondern gleichsam ins Unbewußte zurückgedrängt. Aber doch ist ste

da in all ihrer Schärfe, ein wichtiges Darstellungsmittel und zugleich
ein Mittel zu entwerten.

Tolstoj versteht es, den Menschen eine lächerliche Rolle spielen

zu lassen und damit fich felber und der von ihm vertretenen Sache
das Todesurteil zu sprechend) Wenn die Szenen zwischen dem Haupthelden

und dem die ganze UnHaltbarkeit des kirchlichen Standpunktes
vertretenden Priester in „Das Licht leuchtet in der Finsternis" nicht
eine Satire ersten Ranges sind, wüßte ich nicht, wo wir Satiren zu
suchen hätten.

') „Das Licht leuchtet in der Finsternis". Auch im „Lebenden Leichnam",
in der „Kindlichen Weisheit" und in zahlreichen Märchen, Volkserzählungey zc.



— 462 —

v. Me «évolution.
Die Satire ist nur die Vorschule der Revolution. Sie spornt

zur Tat an; aber sie ist noch nicht die Tat. Darum ist auch der
russische Geist nicht bei ihr stehen geblieben. Dem Vorpostengefecht
folgte der eigentliche Kampf.

Die russischen Zustände machen es nur zu begreiflich, daß dieser
Kampf zum großen Teil den politischen Formen galt. Aber es wäre
eine schwere Ungerechtigkeit, wenn man darum das politische Moment
zum Hauptmoment des Kampfes machen wollte und meinte, damit
höre er auf, ein Geistes kämpf zu sein.

Das Eigentümliche ist vielmehr, wie der russische Geist auch in
den politischen Kampf die Weite, Spannung und Würde des Kampfes
um hohe Menschheitswerte hineinlegt. Wir haben mit Recht eine starke
Abneigung gegen die „politische Literatur". Sie liegt oft so weit abseits
von allem tieferen, echten Empfinden. Sie stellt sich so leicht in den Dienst
der Partei, der Clique. Sie reduziert so gerne den Weltkampf auf
den Streit zweier Parteien; ihr wird die Weltüberwindung zum
Wahlresultat. Mehr als Heiligkeit und Größe gelten ihr die Urne oder
die Barrikade. Die Schriften der Generation vou 1848 sind uns
zum Teil recht fremd geworden. Was da von Preßfreiheit und
Konstitution geschrieben wird, dürfte gegenwärtig schwerlich jemand anders,
als die Politiker und Geschichtsschreiber interessieren.

Die Literaten, die in Rußland für die Abschaffung der Leibeigenschaft

eingetreten sind, die Russen, die gegen Bureaukrutie und
Absolutismus geschrieben, haben/) sind heute noch aktuell. Das gleiche gilt
von den sozialen Kämpfen im engeren Sinn, von der sozialistischen
Bewegung.

Schwerlich wird der Sozialismus irgendwo mehr als heilige
Empörung erlebt und gelebt. Der Sozialismus ist dort so viel mehr
als der politische Sozialismus. Er ist das Leben, das aus der Enge
des ftnstern Egoismus, aus der Kaserne des autoritären Zwangs
heraus will und sich durch Opfer, Liebe und Hingabe aufwärts schwingt.
Er bedeutet ein Leben, in dem alle heiligen Energien, die im Menschen
nach freier Entfaltung rufen, sich auch wirklich frei entfalten können.

Es ist nicht zufällig, daß einer der typischen Vertreter des
russischen Geistes, Maxim Gorkij, das, was man das Hohelied des
Svzialismns nennen könnte, geschrieben hat. Seine kleine Schrift „Genosse"
läßt uns empfinden, was es heißt, wenn einmal die Menschen Genossen
sind, wenn einmal die Welt der Konvention, die uns in Klassen, Stände,
Kasten trennt, die uns zu Ausbeutern und Ausgebenteten macht, wegfällt,

und der Mensch den Menschen nicht nur als Genossen anredet,
sondern als Genossen behandelt. Was der Sozialismus bedeutet, was
er in der Seele an heiliger Leidenschaft auslöst, wie er jauchzen läßt
und die Faust ballen läßt, wie er Jubeltöne entlockt und zu den

Gogol „Tote Seelen", „Revisor"; Turgenieff „Memoiren eines Jägers".



— 463 —

wuchtigsten Hieben ausholen läßt, wie er die Hure mit neuer Würde
ausstattet und den Bettler aufrecht gehen läßt, wie er den Stolzen
zerbricht und den Gekrümmten wieder aufrichtet, das alles sagt uns
„Genosse".

Und auch hier ist, was die großen Vertreter des russischen Geistes
zu einem klassischen Ausdruck gebracht haben, was in den Tiefen der
Volksseele schlummert. Jn der russischen Volksseele, ihrem naiven
Altruismus, ihrem unerschöpflichen Schatz an Gemüt, an einfacher,
herzlicher Liebe, in ihrem humanen, felbst gegen Feinde humanen Zug,
liegt ein unbewußter Sozialismus, der, wenn er die richtige Anregung
und Verwertung fände, dem Sozialismus nicht nur zu einer schönen
theoretischen Form, sondern zu einer konkreten, großen Verwirklichung
seiner Ideale verhelfen könnte.')

Es ift darum auch leicht erklärlich, warum der Sozialismus in
Rußland in sehr radikaler Form vertreten ist und bis zu den letzten
Konsequenzen durchgedacht wird. Eine gewisse Sozialphilosophie leitet
den russischen Anarchismus aus dem ungestümen, fast noch kindlichen
Gegensatz gegen den Absolutismus ab. Ohne Zarismus hätten wir
keinen Vakuum. Ohne ihn wären Krapotkin und Tolstoj wohl zu
Sozialreformern, aber sicherlich nicht zu sozialen Umstürzlern geworden.

Man könnte sich zunächst fragen, woher es kommt, daß diese
Anarchisten sich in konstitutionellen Staaten, ja sogar in Demokratien^)
keineswegs" zu einer wesentlichen Revision ihrer Haltung veranlaßt
sehen, daß sie den Staat nicht weniger bekämpfen, auch wenn er ein
Parlament anfweist oder nur „der freie Ausdruck des Volkswillens"
oder seiner Majorität ist. Woher kommt es, daß ihnen der Anarchismus

nicht vergeht, wie etwa das Frieren, wenn sie an die Sonne
des Südens gelangen? Woher kommt es ferner, daß sie von
temperamentvollen Westeuropäern nicht als Bekehrungsobjekte, sondern als
Anreger zu neuem Wollen angesehen werden?

Der russische Anarchismus muß somit andern Ursprungs sein.
Wir werden bei feinen typischen Vertretern den dnrch den Absolutismus
geweckten und geschärften Zug des russischen Geistes zur absoluten
Revolution gegen alle Mächte, die die Seele erdrücken, finden. Er ist
in gewisser Hinsicht das letzte Wort des russischen Geistes, und bevor
der russische Geist dieses Wort gesprochen hatte, durste er nicht schweigen.
Dieser Geist, der fo ganz Seele, sv ganz Gemüt ist, mußte einmal das
soziale Problem völlig ins Seelische übersetzen, mußte alles daraus

') Schon die dem russischen Geiste eigene Liebe zu den Kleinen. Armen,
Verachteten, die Bereitwilligkeit, für sie einzutreten, ihre Sache zu fuhren, die Einfühlung

in die Leiden der Paria der heutigen Kultur, der Wille, die Kultur zu stürzen,
die zu einer solchen entwürdigenden Existenz führt, gibt dem russischen Sozialismus
etwas sehr Radikales und zugleich Seelenvolles. Radikales gerade, weil es so

seelenvoll ist
2) Man braucht nur zu lesen, was Bakunin und Krapotkin über Liberalismus,

Demokratie, Freisinn, Jakobinertum schreiben, um sich davon zu überzeugen. Der
Anarchismus Tolstojs macht keineswegs bei den liberalen Regierungen Halt,



— 464 —

ausschalten, was sich nicht auf geistige Werte stützt, fondern von
äußeren Ordnungen etwas erwartet. Sein Ideal einer durch geistige
Bande vereinten, sich an der wechselseitigen Steigerung ihrer reinsten
Energien freuenden Gemeinschaft mußte der russische Geist einmal in
voller Reinheit entwerfen und mit aller Kraft zu verwirklichen suchen.

Der russische Sozialismus ist darum auch zur Charakeristeruug
des russischen Geistes von großer Bedeutung. Rußland ist das Land,
in dem sich das Leben gegen die Mechanisierung und Veräußerlichung
stark und tapfer zur Wehr setzt, auch wenn die Verkuppelung des
Lebens aus dem eigenen Wesen stammt. Sehr typisch spiegelt der
russische Sozialismus diesen Gegensatz wieder. Man kann sich fragen,
ob der starre, orthodoxe Marxismus, der an Intoleranz nnd dogmatischer

Borniertheit die ultramontane Kirche nvch übertrifft, irgendwo
so gesinnungstreue Apostel zählt, wie in Rußland. Ein Russe, der
seine Unmittelbarkeit und Freiheit aufgibt, tut auch das nicht halb.
Er wird Fanatiker der Veräußerlichung und Mechanisierung. Da
bietet aber wieder Rußland selber die stärkste Reaktion dagegen.
Der russische Geist bäumt stch auf gegen den Zarismus und die
Bureaucratie. Er sperrt sich aber auch gegeu die rote Bureaukrutie
uud die sozialdemokratische Kirche mit ihrem Katechismus, ihrem Index
und ihrer Ertötung jeder Freiheit. Das Land, das nach Westeuropa
so manchen Organisator und Kardinal der marxistischen Orthodoxie
liefert, hat uns auch Bakunin, Krapotkin, Tolstoj nnd Herzen gegeben.
Die Ketzer sind vielleicht nicht in großer Zahl vorhanden. Es genügt
aber, daß sie da sind. Bei Ketzern ist das Quantum Nebensache.

Damit hat Rußland in der Geschichte des Sozialismus eiue

Bedeutung, die lvir bis jetzt nur annähernd schätzen können. Es hat
durch seiue Kritik der sozialen Schäden aus der Tiefe seines Gemüts
heraus das Entstehen eines wahren nnd tiefen Sozialismns befördert.
Es hat durch seine Leidenschaft und seinen Zug zum Ganzen dem

Sozialismus Leidenschaft eingehaucht. Der echte russische Geist ist eine

Selbstbewahruug des Sozialismus vvr feigen Kompromissen und
innern Entartungen. Der russische Geist ist neben dem Kantischen
Idealismus und dem französischen revolutionären Temperament die

welthistorische Macht, die den Sozialismus vor dem innern Verkommen,
vor Schematismus, vor Anpassung und entnervenden Bündnissen
bewahrt Hut. Er ist uicht nur die Revolution gegen Kapitalismus und
Staat, fondern auch die Revolution gegen den Sozialismus, der alles
aus materiellen Ursachen herleitet und auf materielle Zwecke abstellt, dein
Geist die Selbständigkeit versagt nnd alles von der Zahl, der Organisation
und der äußeren Macht erwartet, anstatt sich auf die Stärke des
Impulses, die Leidenschaft und die Begeisterung zii verlassen. Je radikaler
er vorgeht, desto mehr offenbart uus der radikale Zug bei den Russen,
das er aus der Tiefe der Seele quillt uud mit der gänzlichen Befreiung
des Menschen Ernst macht. Er ist darum weit, srei, antidogmatisch;
allem, was er anpackt, verleiht er etivas Tieses und Weites. Es ist



— 465 —

nicht zufällig, daß Bakunin nicht nur politischer Anarchist ist, sondern
den klassischen Protest des Lebens gegen alle Versuche, es durch
Schablone, durch geistigen „Knutogermanismus" einzuengen,
geschrieben hat.

Damit kommen wir auf den Gedanken zurück, den wir bereits
am Anfang dieses Abschnittes andeuteten. Die Revolutionen des
russischen Geistes sind nicht ausschließlich, nicht einmal vorwiegend
politischer Natur. Sie wenden sich überhaupt gegen alles, was das
Leben erdrückt, es seiner Spannung beraubt. Der echte russische Geist
ist ein antidogmatischer Geist. Er will frei sein „wie Wind auf
Bergen". Darum seine Stürme gegen Dogma und Tyrannei jeder
Art, ob kirchlicher, politischer oder wissenschaftlicher Natur. Gegen
Schablone und Gesetz, gegen Autoritätssucht und Verklausulierung des
Lebens durch das System. Es ist nicht Zufall, daß ein Russe, das
glänzendste Requisitorium gegen die formalistische, ihrer selbst zu
gewisse, selbstbewußte und aus Liebe zum Schema gegen das Leben
ungerechte oder gar verbrecherische Wissenschaft geschrieben hat. Die
„Memoiren eines Arztes" von Weressajeff sind wie der „Knntogerma-
nismus" Bukunins ein hervorragendes Zeugnis, daß der Russe nicht
nur gegen die Brutalitäten des Zarismus, fondern mit ebenso regem
Eifer gegen die Anmaßungen der Wissenschaft nnd ihrer Hierarchie zu
kämpfen weiß.

Aehnliches gilt auch vom russischen Antimilitarismus. Es ist
auffallend, wie der russische Geist mit ganz anderer Ausrüstung in
den Kampf gegen den Militarismus, diese gröbste Verkörperung der
Gewalt und Negation aller Menschenwürde zieht, und diesen Kampf
darum ganz anders ausficht, als wir. Der russische Antimilitarismus
ist so weit vom dnrchschnittlichen westeuropäischen entfernt, wie etwa
ein Krapotkin von einem Staatssozialisten. Im russischen Antimilitarismus

empört sich die ganze Seele gegen die Ordnung, die sie

ertötet.') Es gibt drum hier kein Markten und Feilschen. Es wird
hier kein politischer Kampf gekämpft. Die Frage lautet gauz anders.
Kann die Seele durch das Höchste, dessen sie fähig ist, dnrch Heiligkeit

und Opfer, das System überwinden, das sie vergewaltigt? Wird
Gott über den Teufel siegen?

Doch dies bringt uns auf ein weiteres Kapitel.
(Schluß folgt.)

') Es fällt uns bei sämtlichen Russen auf, die gegen den Krieg und den
Militarismus geschrieben haben, nicht nur bei Tolstoj. Bei Garschin ist es das
zarte, weiche, reine Gemüt, das sich gegen diese Roheit empört. Andrejews „Rotes
Lachen", Wohl die genialste Darstellung des „Dämonischen" im Krieg, läßt die Seele
unter dem Eindruck dieses Dämonischen so erzittern, daß sie, wenn sie nicht zu
gründe gehen will, selber alle dämonischen Kräfte aufbieten muß, die in ihr
schlummern.


	Russische Geisteskämpfe. I., Einleitendes ; II., Die Ausrüstung ; III., Die Literatur als Kampfesform ; IV., Die Satire ; V., Die Revolution

