
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 10 (1916)

Heft: 9

Artikel: Grundlagen für ein neues Leben. 3., Entwicklung ; 4., Kultur ; 5., Ethik

Autor: Oerter, Fritz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-133816

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-133816
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 411 —

Daß unser Licht sich eigne Bahnen breche,
Und leuchtend, siegend sich zum Urquell ringe,
Zum Urquell alles Lichts und alles Seins.
So stehn wir werdend — schaffend in der Zeit.
Weh uns, daß Furcht noch Fesseln um uns schlägt
Und unsre freien Geisteskräfte hemmt!
Weh uns, daß Erdengold die Sinne knechtet
Und unser Königsrecht die Liebe schändet!
Weh uns, daß wir der Erde Sklaven sind!

Carolina Lutz.

SrunSIagen lur ein neues Heven.

z. Entwicklung.')

M^ine der wichtigsten Errungenschaften, die wir der modernen
Naturwissenschaft verdanken, ist, wie bereits bemerkt, die Ent-
Wicklungsidee. Sie hat der biblischen Auffassung von einer

einmaligen Gefamtfchöpfung am Anfang der Welt ein Ende bereitet.
Selbst christliche Gelehrte messen ihr eine solche überzeugungskräftige

Wahrscheinlichkeit bei, daß sie sich bemühen, die Worte
der Bibel so zu deuten, daß sie mit dem Entwicklungsgedanken
einigermaßen übereinstimmen.

Die Entwicklungskraft beruht auf der Fähigkeit des sich
fortzeugenden Lebens — im weitesten Sinn — sich nicht nur ewig
zu wiederholen, sondern ein kleines, wenn auch noch fo geringfügiges

Etwas hinzuzufügen, das über das unmittelbar
vorausgegangene Stadium hinausführt.

Ueber den Ursprung des Weltsystems im Allgemeinen und
über die Entstehung organischen Lebens auf der Erde im Besonderen
gibt es verschiedene Theorien von größerer und geringerer
Wahrscheinlichkeit, die hier im einzelnen nicht erörtert werden sollen;
aber bei der Feststellung des weiteren Verlaufs der Entwicklung
tritt die Forschung immer bestimmter und beweiskräftiger auf.
Und das Bild, das sie uns davon gibt, zeigt uns,
daß die Entwicklung einem Baume gleicht, dessen
Krone die Menschheit ist, zeigt uns, daß der
Entwicklung eine Tendenz innewohnt, die aufwärtsführt.

„Aufwärts?", wirft hier spöttisch der Pessimist ein; „mit
Nichten! Im Kreise führt sie herum." Gut, bleiben wir beim Bilde des

') Vgl. die redaktionelle Bemerkung zum ersten Teil dieses Aufsatzes.
Die Red.



— 412 —

Kreises; er fei uns das Symbol der Vollkommenheit, Einheit und
Harmonie. Ist anzunehmen, daß die Entwicklung bereits
abgeschlossen ist? Ist die Kreislinie schon fertig gezogen? Klafft in der
ver Peripherie nicht noch eine große Lücke? Befinden wir uns
nicht noch mitten drin im sausenden Schwung der Entwicklungsbewegung?

„Ja", wird der Pessimist hier abermals einwenden, „aber
einmal muß die Linie doch wieder zum Ausgangspunkt zurückkehren
und dann beginnt der alte Leidensweg von neuem." Solchen
Verzagten und Kleinmütigen werden wir antworten, daß sich in der
Natur nichts wiederholt und daß das fortzeugende Leben, die
Entwicklung, wohl Ähnlichkeiten, aber nie das absolut Gleiche schafft.
Wir wissen z. B. recht gut, daß, wenn wir einmal tot sind, sich

unser Leben nicht mehr wiederholt, daß aber unsere Kinder und
Kindeskinder einen ähnlichen Kreislauf zurücklegm werden wie wir.
Und wir sehen in dieser Weise immer mehr und mehr Kreise
auseinander hervorgehen, die sich berühren, an einander anlehnen
und sich schließlich zu einem Ganzen verschlingen. Es ist wie
beim Zeugungsakt: Die befruchtete weibliche Eizelle bildet den
strahlenden Kern, von dem fich immer mehr uud mehr neue runde
Zellen ablösen und um die Kernzelle herumgruppieren; diese

erzeugen wieder andere und so reift langsam der werdende Mensch
im Mutterleibe dem Licht entgegen. So stehen wir mitten im
Leben und es bangt uns nicht vor seinem Abschluß, denn ob wir
schließlich wieder zur Erde zurückkehren, aus der wir uns erhoben
haben, inzwischen schufen wir unser Lebenswerk und wohl Allen,
von denen sich sagen läßt, ihr Leben und Wirken habe ein schönes
Bild geboten!

Wir dürfen demnach an der optimistischen Auffassung schon

festhalten, daß es ein „Aufwärts", ein „Empor" gibt, wenngleich
es verkehrt wäre, sich die Entwicklungslinie als eine ununterbrochen
ansteigende vorzustellen; Rückschläge, Niederungen und Unterbrechungen

sind zu verzeichnen. Daher dürfen wir die Linie
am ehesten eine wellenförmige nennen; denn es
müssen fchon sehr große Zeiträume zusammengefaßt

werden, eh sich einallgemeiner Aufstieg
nachweisen läßt.

Wir denken dabei nicht an den einseitigen Fortschritt der
Technik, der keinen unbedingt günstigen Einfluß auf das Wesen
des Menschen ausübte — der Weltkrieg liefert den Beweis hierfür

— sondern an die körperliche und geistige Vervollkommnung
im allgemeinen.

Wer erschauert nicht ehrsürchtig, wenn er das Werden des'
Menfchen vom Keim an bis zur Geburt überdenkt und dabei
erkennt, wie sich in diesem Werdeprozeß die ganze, fast unendlich
währende Entwicklungsgeschichte des Lebens wiederholt von der
einzelnen Zelle bis zum wundervollen, vielzelligen Organismus des



— 41Z —

Menschenkörpers? Wenn er hier die Entwicklungsgeschichte von
Jahrmillionen sich abspielen sieht in wenigen Monaten?!

Wen ergreift nicht die Betrachtung des ungeheuren Weges,
der uns aus den Tiefen unwirtlicher Höhlen, die von dunklen
Trieben erfüllte Wilde bewohnten, allmählich und langsam heraufführte

in unsre bequemen Heimstätten und lichtvollen Wohnhäuser?
Haben wir uns nicht der dumpfen Furcht vor den

Naturerscheinungen, wovon unsre wilden Urahnen noch völlig beherrscht
waren, entwöhnt und es gelernt, sie unseren Zwecken dienstbar
zu machen?

Hier unter diesem Himmelstrich, den wir bewohnen, hausten
in grauer Vorzeit vielleicht noch Kannibalen, deren Gemeinschaftssinn

kaum über die Geschlechtsgemeinschaft, die Sippe, die Horde
oder den Stamm hinausreichte. Der außerhalb des Stammes stehende
Menfch galt ihnen nicht höher als irgend ein Tier, das man erlegte
und aufaß. Gewiß, der Abstand ist weit, der uns von jenen trennt
und doch noch lange nicht soweit, als er sein sollte. Zwar der
Kanibalismus ist erledigt, aber das Menschentöten wird immer
noch geübt. Die Stämme verdichteten sich erst zu kleineren, dann
zu größeren Volksverbänden. Hierauf entstanden Staatengebilde von
wachsender Ausdehnung, denen oft verschiedene Völker zu einer
— mitunter freilich zweifelhaften! — Einheit angegliedert wurden.
Aber auch die Großstaaten schloffen fich wieder zu größeren Gruppen
zusammen und nichts schien mehr einer allgemeinen Vereinigung der
europäifchen Staaten im Wege zu stehen. Da brach mit einem
Male der Weltkrieg aus und riß jäh auseinander, was mit aller
Macht zusammenstrebte. Wir haben ähnliche Trauerspiele —
allerdings in kleineren Maßen — sich des öftern in der neuern
Geschichte wiederholen sehen. Gingen nicht jeder größeren
Staatengründung heftige Kämpfe im Inneren voraus? Ist es nicht ein
furchtbares und tragisches Geschick, daß die Völker fich erst in
tätlichstem Kampfe miteinander messen müssen, bevor sie Achtung
vor einander lernen?

Als wir soweit fortgeschritten waren, daß kein Zivilisierter
mehr Menfchenfleifch als Speise genießen konnte, da haben wir
gleichsam die eine Hälfte der uns überkommenen Tierheit schon
abgestreift; wenn wir es einmal über uns gewinnen, auch keinen
Menschenbruder mehr zu töten — auch im Kriege nicht, weil
es einfach über unfere Kraft geht — dann erst werden wir ganz
das Tierische in uns überwunden haben.

Unser höchstes Ziel soll sein: Die größtmöglichste
harmonische Entwicklung aller moralischen

geistigen und physischen Kräfte, nicht nur bei
Einzelnen, sondern bei allen Einzelnen, d. h. der
Allgemeinheit.



— 414 —

Um einen einzigen Menschen zu erzeugen, ist ein Menschenpaar

nötig; um dieses hervorzubringen, mußten vier Individuen
am Werke sein. Diese hatten acht Personen zur Voraussetzung und
wenn wir nur bis auf zwanzig Generationen die Sache zurückverfolgen,

steigert sich die Zahl der in Frage kommenden Ahnen und
Urahnen bereits auf über eine Million. Wer noch weiter
zurückrechnen will, gelangt bald zu einer Zahl, die kaum mehr geschrieben
werden kann. Dies Beispiel mag eine Vorstellung geben, wie tief
der Einzelne in der Gefamtheit wurzelt. So viele Herzen mußten
schlagen, soviel Blut mußte rauschen, soviel Sinnenglut sich
entzünden, damit er werden konnte. „Wir Menschen sind alle Brüder
und jeder ist mit uns verwandt," so heißt's in einem alten Volkslied.
Wer einen Menschen erschlägt, wo und wann es auch sei, begeht
immer einen Brudermord.

Genau so breit und tief wie der physische Zusammenhang
ist auch sein geistiger, der ihn mit der Allgemeinheit verbindet.
Was in den verflossenen Jahrtausenden des menschlichen Geisteslebens
erdacht und geschaffen worden ist, harrt der Ausbeute. Kaum, daß
unser Verstand erwacht ist, fetzt man uns vor einen ungeheuren
Wissenskram, durch den wir uns hindurchfressen müssen, falls wir,
groß geworden, als gebildete Menschen gelten wollen. Ein
Schlaraffenleben ist es zwar in der Regel nicht, was wir uns damit
erwerben, aber wir werden vielleicht urteilsfähiger und gereifter.
Die besten Stücke von diesem Wissenskuchen bleiben freilich für
die Bevorechteten und Zahlungsfähigen reserviert. Sie erhalten
auf deu Gymnasien und Universitäten die geistige Nahrung gleichsam

konzentriert, während der große Haufe sich mit einer recht
verdünnten und verwässerten Lösung zufrieden geben mutz.

Alles was an Werten und Schätzen materieller und geistiger
Art Vorhänden ist, kann als das Produkt der gemeinsamen Arbeit
aller Menfchen und Zeiten bezeichnet werden. Nach natürlichem Recht
hätte daher auch jeder einzelne Mensch den gleichen Anspruch darauf.
Aber so ist es nicht, der großen Masse des Volkes
wurden sowohl die materiellen als auch die geistigen
Güter vorenthalten. Wenn trotzdem in unserer wüst-egoistischen

Zeit der Arme immerhin noch eher die Möglichkeit hat,
sich geistigen Reichtum zu erwerben, als daß er imstande wäre,
Schätze zu sammeln, die — nach der Bibel — von Motten und
Rost gefressen werden, fo liegt das weniger darin begründet,
daß die geistigen Schätze ihrer Natur nach nicht so leicht zu
bewahren sind, sondern vor allem darin, daß eben in unserer Zeit
alles Materielle höher geschätzt und ängstlicher behütet wird.

Die Epoche, in der wir leben, war schon vor dem Krieg
als eine absteigende zu bezeichnen (wir erinnern hier an die
Vorstellung einer wellenförmigen im Ganzen aber aufwärtsstrebenden
Entwicklungslinie) und ist durch den Krieg auf ein Niveau herab-



— 415 —

gesunken, wie es das Menschengeschlecht seit Jahrhunderten nicht
mehr erlebt hat. Es gibt wohl keinen Gebildeten, der einen solch
ungeheuren Rückschlag voraussah. Und wenn wir dennoch die
Hoffnung nicht verlieren, so geschieht es deswegen, weil wir trotz
alledem an der aufwärts gerichteten Tendenz der Entwicklung glauben
festhalten zu dürfen; denn was wir bei der Betrachtung der
Naturgeschichte, die sich über einen schier unendlichen Zeitraum erstreckt,
als richtig erkennen, das müssen wir für die Periode des
geschichtlichen Menschen, die höchstens sechs bis acht Jahrtausende
umfaßt und gleichsam als das letzte Kapitel der Naturgeschichte
angesprochen werden kann, doch wohl auch gelten lassen.

Die Fähigkeit zur Entwicklung ist eine Eigenschaft des Lebens.
Sie aufhalten zu wollen, wäre ein ebenfo törichter als vergeblicher
Versuch wie der jenes Narren, der glaubte, den Lauf eines Stromes
verhindern zu können, indem er seiner Quelle den Weg vertrat.
Aber wir können sie fördern, wenn wir uns des
Ziels bewußt s imd, auf das sie hinsteuert und Alles
tun, was sie beschleunigt. Bei diesem Bemühen wird der
Erfolg stets von dem Kraftaufwand abhängen, den wir aufbieten,
das Ziel zu erreichen. Es ist nicht ganz richtig, was einst der alte
Liebknecht sagte, daß das Revolutionäre hauptsächlich im Ziel läge;
nein es liegt nicht nur im Ziel, sondern viel mehr im Tempo,
mit dem sich die Umwandlung vollzieht. Auch der Ernst und
die Tiefe der Auffassung sowie die Begeisterung für die gewollte
Umgestaltung verstärken den revolutionären Charakter einer
Umsturzbewegung. Jn diesem Sinne wäre die Revolution überhaupt nichts
anders als eine bewußt herbeigeführte und beschleunigte Entwicklung.

4. MtUf.
Der Menfch hat das, was man heutzutage „Kulturfortschritt"

heißt, teuer bezahlen müssen. Sein Leben, dem früher sich
unbegrenzte Möglichkeiten boten, ist jetzt sorgfältig umzäunt und
eingeschränkt worden. Die Autoritätsgewalten, denen er sich beugt,
bestimmen nicht nur sein äußeres Treiben und Tun, sie lasten
auch schwer auf feinem Herzen und feinem Hirn. Wohl ist er im
'Laufe der Zeit, was Wohnung, Atzung und Kleidung anbelangt,
von den Zufälligkeiten der Natur immer unabhängiger geworden,
aber dafür wurde sein Leben in anderer Hinsicht unfreier,
oberflächlicher, kraft- und haltloser, dafür ist er — im schlimmsten Sinne
— von seineu „lieben" Mitmenschen immer unabhängiger geworden.
Er läßt sich dahintreiben mit dem materialistischen Strom der
Zeit, der sich dick und träg, Alles mit sich fortschwemmend, durch
die Gegenwart wälzt und verläßt fich auf all die schönen
Einrichtungen wie „Staat", „Kirche", „Militär", „Gesetz" und so weiter,
daß sie seinem Leben eine Richtung, einen Zweck und einen Sinn



^ 416 —

geben follen. Das tun diese Mächte auch, allerdings in ihrer
Weise: Tausende und Abertausende versinken und
gehen physisch, moralisch und geistig zugrunde, und
die vom Glück Begünstigten vermeinen doch, in der „besten der
Welten" zu leben.

„Schaut", rufen sie aus, „haben wir nicht großartige
Verkehrsmittel, Dampfbahnen, Telegraphen, Telephone, elektrisches Licht,
Flugapparate, Ueberlandzentralen und herrliche Maschinen für alle
Zwecke (sogar für's Menfchenmorden) Haben wir nicht prächtige
Theater und Museen, eine reiche Literatur und eine hohe Kunst?"
— Und haben wir nicht, so wollen wir die Aufzählung fortsetzen,
stinkige Fabriksäle, eine jammervolle Heimindustrie, fuselduftende
Schnapskneipen, düstere Gefängnisse, Zuchthäuser, Schafotte und
Irrenanstalten?

Ach, alle diese Erfindungen und Maschinen, diese ganze
vielgepriesene Technik und einseitige Verstandesentwicklung vermochten
nicht, die Menschheit sittlich zu heben und zu läutern. Noch ist die
Bestie aus ihrem Herzen nicht vertrieben und harrt nur des
Anreizes, um loszubrechen. Wir erfahren es ja täglich, stündlich,
was für schändliche Möglichkeiten das Menschenherz in sich birgt.
Das ist eben das Grauenvolle des Zustandes, den man anmaßend
„Kultur" nennt, daß Leute, die unter gewöhnlichen Verhältnissen
harmlos, gemütlich, ja liebenswürdig sind, unter Umständen schrecklich

roh, gewalttätig und gewissenlos werden können, daß unter den

gleißenden Blüten, welche die Technik hervorzauberte, immer noch
die giftigsten Schlangen lauern, um plötzlich bei gewißen Anlässen
hier oder dort hervorzuzischen.

Wir ersehen daraus, daß „Technik" und „Kultur" unter keinen
Umständen verwechselt werden dürfen. Technik ist im Wesentlichen
angewandte Wissenschaft und kann nur als ein untergeordneter
Bestandteil Ver Kultur betrachtet werden. Aber unter Kultur
fassen wir alle in der Vergangenheit und Gegenwart

gemachten geistigen und physischen Anstrengungen
nnd Ergebnisse zusammen, die den Zweck

haben, der Natur eine sich stetig mehrende Summe
materieller und geistiger Werte abzuringen,
damit diefe in der Gegenwart und Zukunft wieder
der Gejamtmenschheit zugute kommen.

Nicht das bloße Vorhandenfein einer Fülle von Annehmlichkeiten

und Möglichkeiten gilt uns als Gradmesser für die Höhe
der Kultur, fondern das Maß und das Verhältnis, in welchem
alle Einzelnen an den Errungenschaften Teil haben, zeigt uns
den Stand der jeweiligen Kulturhöhe an. Uns genügt nicht
die Tatsache ungeheurer ideeller und materieller
Fonds und Besitzstände — der Ausgleich, die Art
und Weise, wie alle das geistige und Wirtschaft-



- 417 —

li che Vermögen unter den Menschen verteilt ist,
interessiert uns, wenn wir von Kultur reden.

Diese Betrachtung lehrt uns, wie groß die Kluft ist zwischen
dem, was man heutzutage gemeinhin Kultur nennt, und dem, was
in eigentlichem Sinne Kultur ist.

Vor dem Kriege kannte man nur eine allgemeine menschliche
Kulturbewegung; jetzt werfen sich die großen Nationen gegenseitig
Barbarei vor und eine jede rühmt sich jetzt, eine höhere und
bessere Spezialkultur zu besitzen. Jn Wirklichkeit sind aber die
einen genau so weit vom wahren Kulturideal entfernt wie die
andern.

Aber der Geist der Kultur und der Entwicklung, der
unaufhaltsam zur Vollendung drängt, ist mächtiger als die siegreichsten
Feldherrn und die größten Volksheere, Vielleicht war das, was
wir bisher für Kultur hielten, zu faul und brüchig geworden, als
daß fich hätte darauf weiterbauen lassen. Vielleicht war es

notwendig, zu einem früheren Ausgangspunkt der Entwicklung
zurückzukehren, weil die Menschheit einen falschen Weg eingeschlagen hatte,
vielleicht dienen die jetzigen furchtbaren und blutigen Zusammenstöße

— ohne daß die Teilnehmer sich dessen bewußt sind —
doch letzten Endes dazu, den Boden sür eine wirkliche und höhere
Kultur vorzubereiten. Auch die Kulturbewegung steigt nicht geradlinig

an, auch sie strebt nach einem Gipfel in blauer Ferne, zu
dem der Weg über manchen Hügel, über manchen Vorberg, durch
Täler und Bodensenkungen und mitunter sogar durch Niederungen
von Sumps und Moor führt.

Zunächft allerdings stecken wir in einem blutigen Sumpf und
müssen fehen wie wir herauskommen, bevor wir wieder aufwärtssteigen

können. Aber den Mut und die Hoffnung wollen wir
deswegen nicht sinken lassen.

Es ist notwendig, die kulturgeschichtlichen Zusammenhänge über
die Jahrtausende hinweg zu erfassen. Jn frühester Zeit, in welche
das Licht der Geschichtswissenschaft nur schwach hineinleuchtet, sehen
wir in den Euphrat- und Tigrisländern sowie am Nil die ersten
Ansätze zu einer nennenswerten kulturellen Entwicklung. Später
ward dann die Kultur nach Griechenland verpflanzt und dehnte
sich über die Inseln und Küsten der Levante aus. Hierauf sprang
sie nach Italien hinüber und zog allmählich alle Küsten des Mittelmeeres

in ihren Bann. Die Kultur des römischen Weltreiches,
die gewiß tiefe Fehler hatte und nach und nach völlig entartete,
brach im Strudel der Völkerwanderung zusammen. Auf ihren
Trümmern erhob sich die Kultur des Mittelalters, Venedig wurde
groß, die Hansa entfaltete ihre kulturfördernde Macht, Städtebünd-
nisie entstanden und die Küsten der Oftsee, des atlantischen Ozeans,
sowie ganz Westeuropa erschlossen fich kulturellen Einflüssen. ,Ein
paar Jahrhunderte später erfolgte die Entdeckung Amerikas; nun



— 418 —

gewann der atlantische Ozean die Bedeutung, die früher das Mittelmeer

als Verkehrsweg der Kulturvölker hatte und heutzutage fprechen
vorausschauende Köpfe fchon vom großen stillen Ozean als dem
Mittelmeer der Zukunft. Indien, Ostasien, Australien, Afrika,
Südamerika find auch bereits der Kultur eröffnet, kurz: diese hat sich

mit all ihren Vorzügen und Fehlern, welche letztere allerdings
bedeutend überwiegen, über den ganzen Erdball ausgebreitet.

Die wirtschaftlichen Bedingungen, die geistigen
Voraussetzungen und die Struktur der Gesellschaft
sind in allen Kulturländern — im wesentlichen —
die gleichen; und wo sie es noch nicht ganz sind, werden sie
sich immer ähnlicher. Das bedeutet, daß die Verteilung der Kulturgüter

überall gleich schlecht ist, daß sie überall von einer
auserwählten Schar verwaltet werden, während die große Masse des
Volkes das Nachsehen hat. Das erhöht ja die Spannung
in so unerträglicher Weise, daß wir wohl wissen,
es ließe sich der Tisch des Lebens für Alle decken,
und doch sehen, wie Wenige in Wahrheit daranPlatz
finden; daß wir erkennen, wie reich sich im schön st en
Sinne des Wortes das Leben ausstatten ließe und
wie er bärmlich es für Viele in Wirklichkeit ist.

Darum können wir auch an den gegenwärtigen Zuständen
keine rechte Freude haben. Der ganze Aufbau macht auf uns den
Eindruck sinnverwirrender Kompliziertheit und des Ueberladenseins
mit zwecklosem, störendem Bei- und Schnörkelwerk. Auch schwere
Konstruktionsfehler lassen sich erkennen. Aller Nachdruck liegt bei

ihr im Aeußerlichen. Die Kultur der Seele und des
Gefühls hat nicht gleichen Schritt gehalten mit der
des Verstandes und der Technik. Nnserer
gegenwärtigen Kultur fehlt mit einem Worte die
Harmonie und damit die Gerechtigkeit,

Naiv und unbewußt ging der Mensch einst aus dem Mutterschoß

der Natur hervor; da überwog noch das Tierische. Seit Jahrtausenden

strebt er nun im Zustande eines mangelhaften Bewußtseins
und einer noch halbbarbarischen Kultur nach aufwärts. Das Tierische
und spezifisch Menschliche halten sich die Wage und in manchen
Zeiten des Niederganges — z. B. im Kriege — sinkt immer noch
die Wage des Tierischen. Von einer wahren Kultur läßt
sich erst sprechen, wenn der Mensch zum vollen
Bewußtsein erwacht, alles Barbarische und Tierische
abgelegt hat und ganz Mensch geworden ist. Das
WesendesMenschenvonallemTierischenzuläutern,
es zu erhöhen: das ist Kultur.

So erhebt sich vor unserm geistigen Blick, ein neues Leben,
das sich durchaus auf den Geist der Gemeinfchaft und Gerechtigkeit
stützt, eine neue Gesellschaft, die einen großen, lebendigen, harmo-



— 419 —

Nischen Organismus bildet, eine freie, geläuterte Menschheit, die
friedlich und freudig — jetzt kaum noch geahnten — höheren Zielen
zustrebt. Alle Schranken, die zur Zeit noch die Menschen trennen,
werden sallen. Ein Vaterland: die Erde, eine Nation:
die Menfchheit! wird es heißen. So sieht unser Kulturziel aus.

Man wird dies als Sozialismus bezeichnen. Wenn darunter
ein Leben in Frieden und Eintracht verstünden wird, ein Bund der
Freiwilligkeit, der äußern Zwangs entraten kann, wo der Geist der
Gerechtigkeit triumphiert und der Wille herrscht, weder als Herr über
den Andern, noch als Knecht unter den Andern zu stehen, sondern in
treuer Gemeinschaft als Gleicher unter Gleichen zu leben, dann
stimmen wir freudig zu.

Gar oftmals im Verlauf der Geschichte wurde der Versuch
gemacht, die Kultur bewußt zu gestalten, ihr eine allgemeinere und
tiefere Grundlage zn geben und sie vor allem auch auf das Gebiet
des Seelischen auszudehnen, stets aber wußten dies finstere Mächte
zu verhindern. Indessen konnten selbst so furchtbare Ereignisse wie
die Völkerwanderung, die Inquisition oder wie der dreißigjährige Krieg
nicht sämtliche Kulturblüten vom Baum des Lebens streifen. Darum
laßt uns getrost der Zukunft entgegenblicken und bewußt zum Ganzen
streben: echte Kultur, Vollbewußtsein und
Sozialismus find identisch.

S.

Wenn wir im Nachfolgenden das Wort
„Religion" gebrauchen, fo verstehen wir darunter die
Sehnsucht des Menschen, sich klar zu werden über
sein Pflicht- und Rechtsverhältnis zur Mit-, Unrund

Allw elt. Was wir unter dem Begriff „Religion" zusammenfassen,

hat nichts zu tun mit den verschiedenen Konfessionen, die
sich sozusagen als die Generalpächter des Religiösen betrachten und
ebensowenig mit übersinnlichen Vorstellungen, die sich meistens an
dieses Wort knüpfen.

Wir können daher ruhig sagen, daß unsere Weltanschauung wie
eine Religion ist, die unferm Leben Sinn, Gehalt und Weihe verleiht,
denn sie verbindet nns mit dem Weltganzen, lehrt uns, in welchem
Verhältnis wir zum All im allgemeinen und znm Mitmenschen
im besonderen stehen und gibt uns den Hinweis, wie wir uns diesen
gegenüber Verhalten sollen.

Wer Anspruch darauf erhebt, ernst genommen zu werden und
alsj Charakter zu gelten, bei dem muß seine Weltanschauung Tat
werden und Früchte tragen. Selbst bei den primitivsten und
ungebildetsten Naturvölkern zeigt sich ein dunkler Drang, feste Grundsätze

über das, was zu tun und zu lassen ist, zu gewinnen, um wieviel
mehr wird es der Gebildete als eine Notwendigkeit empsinden, sich



— 420 —

einen festen Halt zu fchaffen, eine Weltanschauung von religiöser
Kraft, die ihm mit der unverrückbaren Sicherheit einer Magnetnadel
den Weg zeigt durch die Wirren des überkomplizierten Lebens. Wird
diese Notwendigkeit nicht um so fühlbarer, wenn er erkennt, daß die
Moral der Kirche, die im Katechismus, und die des Staates, die
im Gesetz ihren Ausdruck findet, nicht vermochte, das Wesen des

Menschen zu vertiefen und zu verbessern?
Auch im naturgeschichtlichen Sinne läßt fich von einer

Erbsünde sprechen, woran die Menfchheit krankt; das ist der Hang zum
Atavismus, zum Rückfall ins Barbarische und Tierische. Wir sahen
vorhin, daß unfere bisherige Kultur die Menschen nicht von diesem
Erbübel befreit hat und wir finden gleicherweise, daß unsere heutige
kirchliche und staatliche Moral ebenfo ohnmächtig ist, denn sonst
hätte es doch nicht zu solchen furchtbaren Irrungen und Wirrungen
kommen können. Nun dreht sich alles um die Frage: was führt die
Menschheit vorwärts und erlöst sie vom Uebel jener Erbsünde und
was peitscht sie zurück in immer größere Schuld? Oder mit anderen
Worten, was ist in diesem Sinne „gnt" oder „böse"? Was Kirche
und! Staat als „gut" und „böse" bezeichnen, was unsere heutige
Afterkultur als „zweckmäßig" empfiehlt oder als „zwecklos" verwirft,
das kann unmöglich in allen Fällen das Richtige sein, also müssen
andere Kriterien geschaffen werden.

Indem wir dem Geistigen und dem Materiellen
eine gleiche Bedeutung beimessen und in der
Verbindung und wechselseitigen Durchdringung dieser
beiden Daseinskräfte d ie Verwirklichung des
Monismus erblicken, erstreben wir zugleich die Einheit
und Harmonie aller Dinge. Deshalb wollen wir an
Stelle des äußeren Zwanges die Freiwilligkeit,
dieaus demJnnernquillt,anS'telledes autoritären
Staates, der sich auf Gewalt und Disziplin stützt,
die Gleichordnung seb ständiger Individuen, welche
f ich auf dieGleichheit derJnt er esf en, aufSolidarität
gründet, und an Stelle der Gegensätze die Einheit.

Die völlige Harmonie zwischen Geist und Materie würde
höchste Vollkommenheit bedeuten; anderseits sind alle Uebel auf
Mangel dieser Harmonie zurückzuführen. Allgemein gefprochen ist
in diesem Sinne Alles „gut", was zur Verwirklichung dieser
Harmonie und Emheitsbestrebungen beiträgt, und Alles „böse", was
diese hindert und stört.

Demnach wäre es zunächst Pflicht und Aufgabe
desMenfchen, seine eigene Individualität nach
Möglichkeit ins Gleichgewicht zubringen, d. h. Gei st und
Körper gleichmaßig zu entwickeln. Aufs schärfste
müßte er alle Mächte bekämpfen, die ihn daran
hindern wollen. So wäre es dann in höherem Sinne



— 421 —

se i n e P f l i ch t, a l l e n g e g e n s ä tzl i ch e n S t r ö m u n g e n z u m
Trotze, die harmonische Einheit des ganzen
Menschengeschlechtes anzustreben und so soll er in noch
höherem und umfassenderen Sinne die Harmonie
und Einheit des ganzen Kosmos im Auge haben.

Handelt er in allen Fällen nach folchen Grundsätzen, dann
läßt sich feststellen, daß er sich seiner Stellung und Würde als Mensch
bewußt ist.

Es gibt viele Anlässe, die so sinnfälliger Art sind, daß jeder
Zweifel, wie wir uns dazu verhalten müssen, von vornherein
ausgeschlossen ist; aber es gibt auch viele Fälle, wo die Entscheidung
Ungleich schwieriger ist. Daher müssen wir unser Verantwortungsgefühl

so vervollkommnen und unser ethisches Empfinden, d. h.
das Gewissen, womit uns unsere Weltanschauung ausstattet, so zu
verfeinern suchen, daß wir uns auch in schwierigen Fällen über die
Notwendigkeit unseres Handelns völlig im Klaren sind.

Wir gebrauchten vorhin das Wort „Harmonie". Um jedem
Mißverständnis vorzubeugen, sei gesagt, daß wir darunter die
Einheit im Wesen, die Gleichheit der Art bei aller individueller
Verschiedenheit, oder um uns noch deutlicher auszudrücken, das
sinnmäße Sicheinfügen des Teils ins Ganze, des Gliedes in den
Gesamtorganismus nnd des Einzelnen in die Vielheit verstehen. Dabei
unterscheiden wir scharf Organismus und Zwang. Organismus
gleicht dem entwicklungsfähigen Leben, aber Zwang ist nichts als
seelenlofer Mechanismus.

Uns ist es eine Hauptsache, daß der Mensch durch die
Betätigung seiner Weltanschauung — auch, wenn er infolgedessen mit
den bestehenden Mächten in Konflikt gerät — auf eine folche Höhe
des etifchen Bewußtseins und der Verantwortlichkeit gebracht wird,
daß er das Böse gar nicht mehr tun kann, weil es sich an
eine Möglichkeit wendet, die in ihm nicht mehr vorhanden ist, und
daß er das Gute seinem geläuterten Wesen zufolge tun muß; nicht
tun muß infolge eines äußeren Zwanges, fondern auf Grund einer
tiefen inneren Notwendigkeit.

Die Vorstellungen, die wir uns vom Zweck und Inhalt des
menschlichen Lebens machen, erstrecken sich über drei Gebiete,
das der Wiffenfchaft, der Ethik und der K un st oder anders
gesprochen: unser geistiges Leben entspricht dem Drang
nach Erkenntnis, dem Streben, das Gute zu tun und
zu empfangen und der Sehnsucht nach Schönheit und
Harmonie. Je höher diese geistigen Triebe in uns entwickelt
find, desto besser wird auch unser moralisches Bewußtsein
ausgeprägt sein.

Die Werke unserer Gelehrten, Ethiker und Philosophen sowie
auch unserer Künstler, Maler, Dichter und Musiker enthalten eine
Unsumme von moralischer Kraft, die wir voll ausnützen sollten.



— 422 —

So wie wir die Welt anschauen und unsere Erkenntnisse und
Einsichten zu religiöser Glut verdichten, setzen wir uns in Widerspruch

zu deu vorherrschenden Rechts- und Moralanschauungen.
Schwere Kämpfe stehen uus bevor und fordern starke Charaktere
und einen unbeugsamen Willen. Sollen wir, die hellen und klaren
Geistes sind, wir, denen Ziel und Weg deutlich vor den Augen
liegen, weniger Mut in uns bergen und von schwächerer Art sein
als jene Vieleu, unendlich Vielen, die sich im Lause der Zeiten trüben
und unbestimmten oder fanatischen Wahnideen zum Opfer brachten?

Schon vor dem Kriege herrschte die Gewalt in der Welt.
Durch den Krieg wurde ihre Herrschaft unbeschränkt. Was sie an
kulturellen und mehr noch an sittlichen Werten vernichtet hat, ist
nicht in Worte zu fassen. So feiert der extreme, einseitige
Materialismus seinen höchsten Triumph.

Soll zwei Jahrtausende nach Christus, der den Sieg der
Gerechten und Friedfertigen prophezeite, unbekümmert um alle
sittlichen und ethischen Fortschritte aufs neue das Reich der Gewalt und
der physisch Stärkeren errichtet werden?

Wir können nicht daran glauben und beklagen die schrecklichen

Opfer, die einem solchen Wahn dargebracht werden.
Die Völker stehen am Scheideweg:
Dort der extreme Materialismus mit seinen einseitig

überspannten Folgerungen — hier die gleiche Wertung von
Materie und Geist.

Dort ein gewaltsamer Monismus, welcher den Geist tyrannisch
der Materie unterordnet — hier eine Einheit in Gleich -
ordnung und Harmonie.

Dort der wütende Kampf Aller gegen Alle, wo der Mensch
stets des Menschen ärgster Feind ist, wo Haß, Rache und Neid
regieren — hier gegenseitige Hilfe, Duldung und
N ä ch st e n l i e be.

Dort eine gefühllose Verstandeskultur, die überdies nur einem
geringen Teil der Menschen zugute kommt — hier eine
allgemeine, wirkliche Kultur, die Alle ohne Ausnahmen
an den Tisch des Lebens heranziehen will.

Dort die Meinung, daß Alles letzten Endes doch zweck- und
sinnlos sei, hier der fest begrün dete Glaube an eine
aufwärtsführende Entwicklung.

Dort der ewige Krieg, dessen Wurzeln Eigennutz, Habgier und
Eitelkeit heißen, der Krieg, der schon lange vor dem August 1914 die
Menfchheit in wüste Parteilager zerriß und Allen Leiden brachte,
der Krieg, der alsdann plötzlich seine gleißende Maske abwarf
und sich in seiner ganzen nackten Scheußlichkeit enthüllte, der Krieg,
der mit unfehlbarer Sicherheit einst sich erneuern wird, wenn wir
ihm ein- für allemal nicht jede Möglichkeit entziehen — hier aber



— 423 —

der ewige Friede und eine auf Gerechtigkeit
gegründete menschliche Gesellschaft.

Und nun mit einem letzten Wort:
Dort der Kapitalismus mit all seinen trüben, schmerzlichen

Schattenseiten — und hier der frerheit-, licht- und
freudebringende Sozialismus.

Werden die Völker noch lange zögern, den richtigen Weg zu
wählen?

Der Sozialismus bedeutet die Rückkehr zum Paradies der
Natur, aus dem der Mensch vertrieben worden war, als er sein
natürliches Empfinden und seine Naivität verloren hatte.- Im
Urzustand war das Band, das den Menschen mit der Natur verknüpfte
nur aus Gefühlen und dunklen Ahnungen gewebt. Einst aber bei
seiner Rückkehr wird der Mensch auch mit der freudigen Kraft
strahlenden Bewußtseins ausgestattet sein. Bewußt wird er
sich vollkommen und harmonisch der Natur einfügen.

Dann endlich wird auch das Wort „Menschheit" einen realen
Wert, einen richtigen Sinn und eine tiefe soziale Bedeutung erhalten.
Die einzelnen Gruppen und Teile der Menschheit,
die gegenwärtig noch gegeneinander wüten, werden
dann Glieder ernes organischen Körpers sein.

Fritz Oerter.

ver fielS sur heute.

„Den Heldentod litt" — „in Ehren fiel" -
Und drunter der Name steht
Eines, Vieler, die das Gewühl
Des Kampfes niedergemäht.
Ein Leben groß, ein Streben klein —
Dieser, der letzte Ruhm ist sein.

Ich streich' ihn Keinem, Keinem ab,
Bewahr' mich Gott davor!
Sei ihnen weich das frühe Grab
Und weit des Himmels Tor!
Nur — träf' es mich als Muß und Pflicht
Ich könnte nicht.

Ich könnt' und wollt' und dürfte nicht,
Jetzt nicht, jetzt nimmermehr!
Und preist ihr's hundetrmal als Pflicht
Und diesen Tod als Ehr!
Jetzt lieber ehrlos zur Hölle gehn,
Als helfen die Hölle auf Erden erhöhn.


	Grundlagen für ein neues Leben. 3., Entwicklung ; 4., Kultur ; 5., Ethik

