
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 10 (1916)

Heft: 9

Artikel: Das Staatsproblem

Autor: Lejeune, R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-133814

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-133814
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


dem Feuer erfaßt, ergriffen werden. Sie erleben den Vater, den

lebendigen Gott und werdeu mit uus hineingehoben in das herrliche,
wunderbare Reich des Geistes, der Liebe, der jubelnden Freude und
des Lebens. — Amen. P. Martig.

vas 5taatsprob!em.

iRer Staat ist uns wirklich zum Problem geworden, sogar zu

I » einem bereits drückenden Problem, und schon diese Tatsache
weist darauf hin, daß die Zeit einer selbstverständlichen

Bejahung des Staates vorbei ist. Unsere Zeit unterscheidet sich darin
gründlich von früheren, für die der Staat die einfach
selbstverständliche Form der Gemeinschaft oder gar noch ein zu erkämpfendes
Ziel darstellte. Ein Ideal können wir nicht mehr in ihm sehen; die

Ueberzeugung der Griechen und Römer vom unbeschränkten Recht
und Wert des Staates gegenüber dem Individuum, oder die der
deutschen idealistischen Philosophen von der großen sittlichen und
kulturellen Bedeutung des Staates, oder Luthers Ansicht vom Gottes-
gnadentum der Obrigkeit, oder endlich Calvins theokratisches Ideal
in staatlicher Form: diese vier historisch vielleicht bedeutsamsten Formen
der Bejahung des Staates sind uns einfach fremd geworden, so

verschieden wir uns dabei den einzelnen gegenüber verhalten mögen.
Wir nehmen den Staat nicht mehr einfach als eine Selbstverständlichkeit

hin, weder mit der für die Antike charakteristischen
Staatsbegeisterung, ja Staatsvergötterung, noch mit der den lutherischen
Quietismus kennzeichnenden, nur allzuleicht in devote Unterwürfigkeit
und eine neue Staatsfreudigkeit umschlagenden Resignation; wir sind
aber auch gegenüber der ihm zugemuteten sittlichen und kulturellen
Mission und seiner Beurteilung als höchsten sittlichen Gutes sehr
skeptisch, geworden, und auch seine Verwertung als Werkzeug zur
Errichtung der Theokratie, wiewohl uns dem Geiste nach diese

Stellungnahme vielleicht am sympathischsten berührt, lehnen wir
ab; denn gerade in dieser letzten Stellungnahme, der dasselbe Ziel
wie uns vorschwebt und über der das calvinische soli clsc, Z-loriêt
steht, das auch für uns das richtungweisende Wort ist, sehen wir
jene Verquickung anseinanderstrebender Kräfte, die für uns
unhaltbar oder doch höchst problematisch geworden ist: die Verquickung
staatlicher und göttlicher Kräfte. Wir wollen nicht mehr die Theo-
k r a tie, sondern das G o t t e s r eich, mit welcher Gegenüberstellung
das entscheidende Moment ausgedrückt werden foll, daß wir uns

l) Referat, gehalten an der religiös-sozialen Konferenz in Reichenau
(Graubünden), August 1916.



— 389 —

die ideale Menschengemeinschaft nicht als Zwangsherrfchaft — auch
nicht als eine folche Gottes — vorstellen uud der G e w a l t überhaupt
nicht mehr die Fähigkeit, sittlich wertvolle Gebilde zu schaffen,
zutrauen können.

Mit dieser Beurteilung der Theokratie in staatlicher Form —
ich denke dabei vor allem an Calvin in Genf, an die Täufer in
Münster oder fchon an Savonarola in Florenz — ist zugleich anch
dasjenige Moment hervorgehoben, das uns den Staat überhaupt
zum Problem macht: der Staat ist uns fraglich geworden, weil er
seinem Wefen nach sich auf Gewalt aufbaut und weil wir ein Ziel
menschlicher Gemeinfchaft vor Augen haben, das fich mit der Gewalt
nicht verträgt. Ziel der Gemeinschaft, regulative Idee des menschlichen

Zusammenlebens, ist für uns das Gottesreich geworden, und
am Gottesreich gemessen kann der Staat im besten Fall nur als
ein zu überwindendes Stück des Weges vom rein natnrhaften Zustand
zum Ziele hin, vielleicht gar aber nur als ein abfeits führender,
die gesunde Entwicklung unterbrechender Irrweg erscheinen. Ganz
allgemein betrachtet, dünkt mich der Staat eher die erstere Rolle
zu spielen; doch wenn ich den heutigen Staat und die Stellung
zum Staat betrachte, die in den letzten Jahrzehnten mehr und mehr
maßgebend wurde und im gegenwärtigen Weltkrieg einen furchtbar
deutlichen Ausdruck fand, dann kann ich darin nur eine Abirrung
vom Weg zum Gottesreich oder doch eiu verblendetes, jedem
Vorwärtsschreiten radikal abgeneigtes Stillestehen auf demselben erblicken
—, was aber prinzipiell auch auf eine Leugnung jener
richtungweisenden Idee hinauskommt. Der Staat, der einmal vielleicht
die notwendige Schutzhülle gerade für die vorwärtsdrängenden
Lebenskeime gewesen ist, ist zum harten Panzer geworden, der jede
Weiterentwicklung jener Keime verhindert, sodaß diese
Entwicklung zum Staate in Parallele zu setzen ist zu jenen Sackgassen,
in die wir da und dort in der biologischen Entwicklung die Natur
sich verrennen sehen.

Prinzipiell ist also jedenfalls der Staat, wie
er sich uns heute darstellt, und die heute herrschende
Beurteilung des Staates abzulehnen, da sie mit
der Gottesreichshoffnung, die uns geistig einigt,
auf keine Weife zu vereinen find. Prinzipiell ist
der Staat für uns etwas, das überwunden werden muß. Mag er,
was wir rundweg zugeben wollen, der früheren Anarchie gegenüber
einen großen Fortschritt bedeuten, indem er der Willkür und zuchtlosen

Gewalttätigkeit der Einzelnen Grenzen zog, so bedeutet er doch
keineswegs ein Ende der Entwicklung und stellt kein ewiges Gut
dar; vielmehr wird das wahre Ziel und Ende, die Gemeinschafts-
form, die wahrhaft ein ewiges Gut darstellt, den Staat nicht mehr
kennen. Mit der aus Kants Ethik bekannten Unterscheidung möchte
ich sagen: am sittlichen Maßstab gemessen schließt der Staat auch in



— 390 —

seiner besten Form (insbesondere als Rechtsstaat) nur Legalität,
nicht aber Moralität in sich; er ist, nicht selber sittlich, sondern nur
ein von der sittlichen Lebensbewegung ausgeschiedenes, abgelagertes
Gebilde; er ist nicht der Wasserquell, der von den Gletschern ins
Tal eilt, vorwärts und vorwärts, der Unendlichkeit des Meeres
entgegen, voller ungeahnter Lebens- und Kräftemöglichkeiten, sondern
eine, ein Stück weit mitgeschleppte, dann aber von der Vorwärtsbewegung

ausgeschiedene Moräne; oder, um ein verwandtes Bild
zu gebrauchen: er ist nur der Gletscher, d. h. erstarrtes Lebenswasser,

das aber eben erst zergehen muß, bevor es mit frischer
Kraft vorwärts in die weite Gotteswelt hinaus gehen kann.

Das ist unsere prinzipielle Beurteilung des Staates, in
der neben der Ueberzeugung, daß er als bloßes Uebergangsgebilde
überwunden werden muß, auch sein relatives Recht zum Ausdruck
kommt, das ja in jeder Entwicklnngsreihe neben dem absoluten Recht
des Zieles den einzelnen Entwicklungsstufen zukommt. Ich darf
vielleicht darauf hinweisen, daß Kant in seinem Aufsatz „Idee
zu einer allgemeinen Geschichte in weltbürgerlicher Absicht" die
bestehenden Staaten und das durch ihren Zustand bedingte gegenseitige

Verhältnis der Staaten ähnlich beurteilt und diesen Zustand,
da er „nicht auf moralisch-gute Gesinnung gepfropft ist" als „lauter
Schein und schimmerndes Elend" bezeichnet und im Namen der
menschlichen Gattungsvernunft ein Fortschreiten aus dem verderblichen

Staatenzustand zu einem Staatenbund, zum Weltbürgertum
fordert. Ja auch, auf einen oft angeführten Apostel der Staatsidee,
auf Fichte glaube ich mich berufen zu dürfen, wenn man einfach
den Geist seiner Geschichtsphilosophie, wie sie in seinen „Grundzügen

des gegenwärtigen Zeitalters" dargestellt ist, in Betracht zieht.
Bekannt dürfte vor allem Tolstoj's Auffassung von den drei
Stufen des menschlichen Zusammenlebens sein, nach der auf eine
anarchische, staatenlose Periode die gesellschaftliche, staatliche folgte,
welche ihrerseits der christlichen, überstaatlichen, nicht durch Gewalt
und Zwang, sondern durch die Liebe geleiteten weichen muß. Ganz
ähnlich redet auch Pestalozzi von den drei Ständen des Menschen,
dem natürlichen, gesellschaftlichen und sittlichen, denen die Zustände
der Anomie, Heteronomie und Autonomie entsprechen.

Doch nicht nur um prinzipielle, gleichsam in Welt- und
zeitentrückter Sphäre sich haltende Bestrebungen soll es fich hier handeln.
Vielmehr stellt uns die Gegenwart sogleich vor die Frage: wie
wird das Prinzip jetzt, im aktuellen Augenblick, in lebendige
Erscheinung treten? Jn welche persönlich konkrete Form kleidet
sich die Idee, wenn sie unter uns Menschen mit unseren Nöten und
Kämpfen einherwandeln foll? Mit dieser Frage verlassen wir alles
Akademische und tauchen im Gegenwartskampf unter; erst jetzt wird
der Staat wirklich zum drückenden Problem, das immer dringender
eine Entscheidung fordert.



— 391 —

Es ist kein Zufall, daß gerade jetzt das Staatsproblem unter
uns lebendig wurde; denn mit einem Teilproblem des
weitverzweigten Staatsproblems haben wir ja bereits in hartem Augenblickskampf

gerungen und die persönliche Entscheidung ist bei vielen von
uns innerlich bereits gefallen und hat sogar da und dort schon äußere
Lebensgestaltung gefunden. Das Staatsproblem erwuchs uns aus
dem Problem des Krieges, und dieses wurde in uns lebendig,
entscheidungsheischend durch den Weltkrieg. Beider Verhältnis
zueinander kann ich vielleicht am besten in einem Bilde veranschaulichen:
von der Gottesreichshoffnung getrieben nahmen wir die Besteigung
eines sich uns entgegenstellenden Berges in Angriff; der Berg Krieg
stellte sich jedem Fortschritt auf dem Weg zum Gottêsreich entgegen
und wir machten uns, vom Signal des Augenblicks gerufen, an feine
Erstürmung, in der leisen Hoffnung vielleicht, von seinem Gipfel aus
(wie Moses nach Kanaan) ins ferne, unendliche Land des Gottesreiches

hinausschauen zu können. Durch diese persönliche Entscheidung
auf den Gipfel des Berges geführt, erkannten wir aber, daß es sich

nur um einen Vorgipfel handelte, daß hinter diesem und mit ihm
verbunden sich die gewaltigen, vorerst noch nicht einmal übersehbaren
Wände eines neuen Berges auftürmten: und dieser neue Berg
heißt Staat.

Dürfen wir nun stillstehen auf dem ersten Gipfel? Ach, es

ist ja gar kein Gipfel, fo sehr er sich über die Niederung des
dunsterfüllten Tales erheben mag, fondern nur ein Rastpunkt, von dem
der Weg sofort wieder weiter führen wird; und dieselbe Hoffnung,
die uns die vorgelagerte Höhe ersteigen hieß, drängt unaufhaltsam
weiter.

Ich möchte zwar betonen, daß es viele sehr achtenswerte
Menschen und Bestrebungen gibt, die dieses Vorwärts nicht verspüren.
Gerade Kant würde wohl zu ihnen gehören, indem er bei voller
Anerkennung des Staates die Ueberwindung des Krieges fordert
und sich den ewigen Frieden als einen solchen der Staaten denkt.
Und bekanntlich erwartet ja auch ein Großteil der heutigen Pazifisten

von den Staaten die Verwirklichung des Völkerfriedens
und das Schiedsgerichtsgebäude im Haag mag als äußeres Symbol
dieses Pazifismus gelten. Allein, haben wir nicht beim Gedanken
an diesen Palast heute das Gefühl, es wehe kein Geist darin, sodaß
wir uns darin nicht heimisch fühlen und drängt es uns nicht aus
diefem Steinbau mit seinen leeren Räumen und geschlossenen
Kabinetten hinaus unter den freien Himmel? Mit anderen Worten:
der Pazifismus, die am Weltfrieden orientierte Gesinnung
wird ihre Hoffnung auf die Staaten abstellen; wir aber sind nicht
am W el tfrieden orientiert, sondern am Gotte sfrieden und diesen
können wir uns nicht durch irgend einen europäischen oder weiteren
Staatenbund verwirklicht denken, sondern allein durch das Gottêsreich.

Der Pazifismus sieht noch — ähnlich wie die idealistischen



392 -
Philosophen vor hundert Jahren — im Staat den Träger und
Verwirklicher sittlicher Ideen, wenn auch in bereits sehr reduzierter
Gestalt; er erwartet vom Staat noch die Verwirklichung sittlicher
Forderungen, während wir das nicht mehr können und in ihm nur
noch den Förderer (übrigens aber auch den Zerstörer) materieller
Güter erblicken. Vielleicht ist zwar die pazifistische Hoffnung auf
einen von den Staaten zuwege gebrachten Frieden berechtigt — ging
doch, woran der Weltkrieg prinzipiell nichts ändert, die Tendenz
deutlich auf den Internationalismus hin — allein es wäre nicht der
Gottesfriede, sondern der Staatenfriede, d, h. ein Friede um
— ruhiger Geschäfte treiben zu können. Dieser Friede könnte aber
im besten Fall nur als ein Uebergang in Betracht kommen.

Damit kommen wir tiefer in unsere Beurteilung des Staates
hinein. So, wie sich der Staat und die Stellung des Menschen zu
demselben bis auf die gegenwärtige Stunde entwickelt hat, können
wir im Staat überhaupt nicht mehr ein Glied in der Entwicklung zum
Gottesreich sehen, sondern müssen ihn als ein in gänzlich anderer
Richtung orientiertes Gebilde beurteilen. Nur zu wahr ist es,
was uns gewisse Theologen immer und immer wieder zurufen:
daß nämlich der Staat seine Eigen gefeßlichkeit habe! Die
Frage ist nur, ob wir ihn um dieser serner Eigengesetzlichkeit
willen in dieser Eigengesetzlichkeit beharren lassen müssen, oder
ob wir nicht vielmehr als Christen, als von der Gottesreichshoffnung
beseelte Menschen ihn gerade um dieser seiner Eigengesetzlichkeit
willen ablehnen und bekämpfen sollen, da wir darin kein Vorwärts
zum Gottesreich, wohl aber ein Hemmnis für dessen Kommen
erblicken und da für uns die dritte Bitte des Unser Vaters nicht
stillschweigend die Ausnahme des Staates mit feiner Eigengesetzlichkeit
in sich schließt. Diefe Eigengesetzlichkeit des Staates, die uns
besonders durch den Krieg aufs klarste zum Bewußtsein gebracht wurde,
besteht nun vor allem in dessen Gewaltsprinzip, Nicht sein
Charakter als Rechtsstaat, auch nicht sein Charakter als Organisator
des menschlichen Zusammenlebens bringt diese Eigengesetzlichkeit zum
deutlichen Ausdruck (obwohl diese natürlich auch in diesen Funktionen
fich äußert), fondern fein Charakter als Gewaltstaat, Der
Staat baut sich auf dem Fundament der Gewalt auf, er behauptet
fich gewaltsam und setzt seinen Machtwillen mit Gewalt durch, nach
innen und außen, — und zwar geschieht all dies nicht zufällig,
fondern notwendig, denn seine Seele ist gewalttätig! Damit hängt
zusammen, daß er sich niemals an der Sittlichkeit orientiert —
„sittliche Politik" bedeutet wie „christlicher Staat" eine ««ntr^cki«tiu
iu Äckisow — sondern allein an der Macht, insbesondere heute,
im Zeitalter des Kapitalismus, an der wirtschaftlichen Macht. Diese
Orientierung an der Macht statt an der Gerechtigkeit (um nicht
von noch Höherem zu reden) bringt nach innen hin den Klus se irsi

aat und nach außen hin den kriegerischen Nationalstaat hervor.



— 393 -
Für einen solchen Staat (und wir haben diesen vor uns!) erscheint
das gewaltsame Vorgehen gegen mißliebige Bewegungen im Innern
als selbstverständlich und der Krieg als eine Notwendigkeit — oft
nicht einmal als notwendiges Uebel, sondern einfach als das der

ganzen Tendenz entsprechende, bei besonderer Konjunktur opportun
erscheinende Mittel zum Zweck, Ob dann dieser Macht-, Gewalt-,
Klassen-, Kriegsstaat in den konkreten Staatsgebilden deutlichere
oder weniger scharfe Ausprägung findet, ob wir eine Ausgabe in
Quart oder nur in Oktav oder Duodez vor uns haben, sodaß das Macht-
Prinzip nach außen hin sich (zu seinem größten Leidwesen) auf gewaltsame

Selbstbehauptung beschränken muß, statt zur gewaltsamen
Selbsterweiterung schreiten zu können, ändert an seinem Prinzip
nichts mehr: diesen Staat mit dieser Seele können wir nicht,
anerkennen, auch nicht als notwendiges Durchgangsstadium, denn
bei diesem Staat erscheint ein Durchgang zum Gottesreich
unmöglich!

Dieser Staat läßt uns übrigens, seines Gewalt- und
Machtcharakters wegen, gar nicht lange den Gedanken abwägen, ob wir
ihn heute zwar noch anerkennen, prinzipiell aber als ein zu
überwindendes Gebilde betrachten wollen oder ob wir ihm jetzt schon diese

Anerkennung versagen: denn er s o r d e r t ^Anerkennung (das liegt
in seinem Machtprinzip) und ist gewillt, sie auch durchzusetzen
(kraft seines Gewaltprinzips). Und bereits haben ja auch Zusammenstöße

zwischen Gottesreichsgesinnung und Staat stattgefunden: wir
sind bereits praktisch nnd nicht nur theoretisch, speziell und nicht
nur prinzipiell, im Augenblick und nicht nur in zeitloser Ewigkeit mit
dem Staat zusammengestoßen, denn das K r i e g sproblem ist ja eben
ein Stück des Staat sproblems, nnd wo wir im Gewissen die
Entscheidung für unbedingten Friedenswillen und uneingeschränkte
Liebesgesinnnng und gegen Krieg, Kriegsgeist, Kriegsdienst gefällt
haben, da haben wir an einem Punkt den Staat geleugnet.
Der Gegensatz zwischen Christus und Caesar ist bereits lebendige
Wirklichkeit geworden, und an einem fehr zentralen Punkt haben
wir da, wo der Kaiser das forderte, was Gott gehört —
nämlich das Opfer des Gewissens, der christlichen Ueberzeugung,
der Seele — ihm das Opfer verweigert oder sind doch innerlich
entschlossen, es im gegebenen Fall, so wir die Kraft dazu finden,
zu verweigern.

Der Uebergang von der Idee zur Wirklichkeit in unserer
Stellung zum Staat ergibt sich also viel leichter und natürlicher
als wir erst etwa glauben mochten. Da aber gerade hinsichtlich
dieser Frage oft eine merkwürdige Unklarheit herrscht, möchte ich
hier einmal prinzipiell Stellung zu derselben nehmen und sie dabei
in einen größeren, philosophischen Zusammenhang hineinstellen.
Fast alle vergangene und gegenwärtige Philosophie steht im Zeichen
des Intellektualismus — was Wunder, wenn auch die meisten



— 394 —

ethischen Systeme intellektualistisch sind — ja alle Systeme, sofern sie
eben Systeme sind! Im System liegt die ganze Ethik in schöner
Ordnung vor uns ausgebreitet: an der Spitze ein Prinzip — eine
Art Axiom — dann seine Folgerungen und Ableitungen bis in
alle Einzelheiten hinein — genau wie in der euklidischen Geometrie
(wobei uns anch sofort die „Mliios, ruor« A««iustri«o àsinoustrutu"
des Spinoza, dieses Muster-Jntellektualisten, einfällt). Alles sauber
beieinander, nicht nur mit scharfer Konsequenz, d. h.
Folgerichtigkeit, sondern sogar Konexistenz, d. h. gleichzeitiger
Gegebenheit, gerade wie in der Geometrie auch nicht nur eins aus dem
andern folgt, sondern eigentlich alles mit dem einen gegeben
ist. Solche Shstemethik mag etwas Imponierendes an sich tragen
und Menschen, denen die Mathematik das Ideal aller Wahrheit
darstellt nnd die darum allenthalben klare Scheidung und
durchfichtige Konsequenz in Denken und Gewissen verlangen, können sich
eine andere Art von Ethik überhaupt gar nicht vorstellen. Und
doch bedeutet diese Art Ethik nichts anderes als die Uebertragung
einer für die tote Materie zu Recht bestehenden Methode — eben
der intellektualistischen, die ganz an der Materie orientiert isV) —
auf einen Gegenstand, der diese Methode seinem ganzen Wesen
nach nicht erträgt: auf-das Leben, den Geist, das Gewissen. Der
Grundirrtum dieser intellektualistischen Ethik geht gerade aus der
Analogie zu der euklidischen Geometrie hervor: das beiden Gemeinsame

und für beide Charakteristische besteht darin, daß Geometrie
wie Systemethik lauter Gleichzeitigkeiten auswesen, d. h. zeitlos
sind, welches den Tatbestand besser kennzeichnet als das beliebtere
„ewig". Die Zeit existiert für diese Ethik nicht, weshalb auch
der Entwicklungsbegriff so große Verwirrung in ihre Systeme
brachte; die Zeit existiert für sie genau so wenig wie für die
Geometrie, obfchon diese es mit dem Reich des Zeitlosen — das ist
das Hauptmerkmal der Materie — jene aber mit dem Leben
zu tun hat, für das es nichts fo Bedeutsames gibt wie die Zeit,
die Dauer. Jn der Ethik, als einem zentralen Lebensgebiet,
spielt die Zeit, die Dauert, die Entwicklung — und zwar eben
die schöpferischc Entwicklung — eine entscheidende Rolle: drum
ist hier nicht alles mit einem Axiom oder Prinzip gegeben,
sondern es entsteht Neues, vorher Ungeahntes; drum gibt es neue
Offenbarungen des Guten — mag man sie als Selbsterschließungen
Gottes oder als schöpferisches Eindringen der Seele in immer
größere Tiefen der Geisteswelt verstehen — und damit neue sittliche
Erkenntnisse und Imperative. Jn sittlichen Fragen kenne

') Man wird in dieser Beurteilung des Intellekts unschwer de» Einfluß der

Philosophie Bergsöns erkennen. Es fei gleich hier bemerkt, daß der Geist
derselben auch hinter den nächstfolgenden Ausführungen steht,

2) Vgl. die für Bergsons Philosophie zentralen Begriffe der àurss rsslls,
des temps «rsàtsur.



— 395 —

und anerkenne ich daher nur ethische Imperative,
nicht aber logische Schlüsse; ich kenne und anerkenne
überhaupt nur eine intuitive Ethik, bei der die
sittlichen Erkenntnisse und Willensentscheidungen von der Seele geschaut,
im Gewissen getroffen, nicht aber vom Kopf mit klarer Konsequenz
gefolgert und ausgerechnet werden. Zwischen den einzelnen
Entscheidungen liegt nun aber eben jene schöpferische Zeit, die die
Forderungen wachsen und im gegebenen Augenblick — „wenn die
Zeit erfüllet ist" — klar hervortreten läßt. Aller Mechanismus
ist hier verbannt: Gott fetzt die Stunde für jene neuen Schauungen
fest und wir dürfen wohl annehmen, daß jede solche tiefere Schauung
die Frucht ernsten sittlichen Lebens, der Treue gegen das schon
Empfangene ist.

Wenden wir das nun auf unser besonderes Problem an,
fo lautet auch hier unsere oberste Forderung: nicht logische Schlüsse
ziehen für das eigene persönliche Verhältnis zum Staat, sondern
dem Erleben Gottes und seines Willens gehorchen; und dabei nicht
Gottes Ruf vorauseilen wollen in der Meinung, seine Absichten
mit nns im voraus ausrechnen zu können, nein warten, wenn
er nicht redet, aber treu sein, unerbittlich treu gegenüber dem
bereits empfangenen Wort; denn nur diese Treue wird ihn
zu weiteren Offenbarungen feines Willens bewegen können —
wiederum aber, „wenn die Zeit erfüllet ist"! Gott redet in
der Zeit und nicht zeitlos ewig, wie er ja auch in der Zeit, in
der Geschichte lebt, wirkt, schafft. Aus der Zeit heraus ergehen
feine Rufe an uns. Das haben wir auch iu unserem sittlichen
Verhalten zum Kriege erfahren. Der Weltkrieg erst hat ja manche
von uns zu AntiMilitaristen gemacht. Hieß das aber nicht für all diese

Einzelnen — und intuitive Ethik wendet sich stets in eminent
persönlicher, subjektiver Weise an die Einzelnen — daß Gott
zu ihnen redet und ihnen neue sittliche Wahrheiten schenken will,
daß er jetzt die Stunde für gekommen hält, ivo sie einen feinek
Feinde als Feind bewerten müssen? Der Antimilitarismus war
uns längst, vorher als eine Konsequenz des Gottesreichsgedankens
prinzipiell klar — und doch zogen wir diese Konsequenz noch nicht,
wenigstens nicht mit dem Gewissen., AntiMilitaristen wurden wir,
denn es gibt auch in der sittlichen Welt, wie in der natürlichen,
nicht nur ein Sein, sondern ein Werden, das jeweils mit
einem göttlichen, schöpferischen „Es werde!" einfetzt. Antimilita-
risten wurden wir in der Zeit und wir beurteilen die frühere
Zeit deshalb gar nicht als „inkonsequent". Es hat seinen tiefen
Sinn, daß, die Bibel nicht von einer zeitlos ewigen Schöpfung
redet, fondern von einem bestimmten Tag, an dem Gott sprach:
es werde Licht! Lassen wir uns diesen tiefen Sinn nicht
verdunkeln und verderben durch griechisch-intellektualistische Ewigkeitsoder

besser eben Zeitlosigkeitsphilosopheme! Auch heute noch hat



396 —

Gott feme bestimmten Schöpfungstage, an denen er zu uns
spricht: es werde Licht!

Dem Krieg gegenüber hat Gott geredet, und nicht zufällig
gerade diesem Stück des Staates gegenüber zuerst; denn im Krieg
findet der Gewalt- und Machtcharakter des Staates den
deutlichsten, furchtbarsten Ausdruck; hier zeigt der Staat feine gottes-
reichsfeindlichen, ja überhaupt gemeinfchaftsfeindlichen Tendenzen
am greifbarsten. „Antimilitarismus" ist nun aber nicht ein Axiom,
aus dem logisch und konsequent eine Negierung aller übrigen Teile
des Staates sich ergibt: von der Polizei und unserem Gerichtswesen
(in welchen Gebilden der Gewaltcharakter des Staates wohl nächst dem

Krieg besonders deutlich zum Ausdruck kommt) bis hin zu den
staatlichen Schulen und Eisenbahnen. Das mag Logik sein — mit
ihrer Konsequenz aber an Kinderei grenzend! — nicht aber Ethik.
Unser Antimilitarismus ist überhaupt nicht eine für sich bestehende,
von allem anderen losgelöste Forderung; er ist Ausfluß des
Gotterlebens und hat überhaupt nur dort Recht und Kraft, wo er getragen
ist von diesem Erlebnis, wie die Frucht vom Baume. Meine feste

Ueberzeugung ist es, daß unsere Ablehnung des Staates nicht
stehen bleiben wird bei der Ablehnung des Krieges und aller Waffengewalt,

fondern — mit der Zeit, um dies oft charakterlos
gesprochene Wort mit tiefer Bedeutung anzuwenden — mehr und
mehr dem Staat überhaupt gegenüber zur Geltung kommen
wird. Tolstoj hat Recht bekommen mit seiner Forderung dem Krieg
und Militär gegenüber, er wird gewiß auch dem ganzen Staat
gegenüber noch Recht bekommen. Der Staat als Kriegsstaat ist
unser Gegner von heute, der Staat überhaupt ist unser Gegner
von morgen und übermorgen. Auf das „Morgen" gilt es aber
warten zu können — warten, bis Gott redet: denn nur ein von
Gott geweckter Geist, nur von ihm gespendete Kraft vermag es,
den Kampf aufzunehmen und durchzuführen, aber keine Kraft menschlicher

Logik und Konsequenz. Was wir jetzt tun sollen und wollen
ist nicht die Verwirklichung irgend eines konsequenten Programms,
nein wir wollen eindringen in den Geist des lebendigen Gottes,
der uns führen wird in alle Wahrheiten hinein, die wir verstehen
können, und in alle Aufgaben, die wir zu lösen im Stande sind.
Zuerst und vor allem wollen wir trachten nach dem Reiche Gottes
und seiner Gerechtigkeit, so werden uns auch unsere Augenblickspflichten

von felber zufallen.
Zusammenfassend möchte ich also sagen: der Staat wird dem

Gottesreiche weichen müssen; aber er fällt nicht auf einmal, sondern
die Zeit wird (wie sie's schon bisher getan hat; vgl, unsere Haltung
dem Klassenstaat, Kriegsstaat, Militärstaat gegenüber)

einzelne Forderungen des Gottesreiches wachsen und reifen
lassen, die dann in den auf Gott horchenden Menschen zu
persönlicher Willensentscheidung und Tat werden. Der Staat als Ganzes



— 397 -
ist dem Gottesreich im Wege, drum tun wir gut, ihm überhaupt
nicht viel zuzutrauen und auch dort, wo wir ihn noch gelten lassen,
nicht sittliche Werte von ihm zu erhoffen. Wie die ersten Christen
nach einer Stelle im Diognetbrief zwar i n der Welt, doch nicht von
der Welt waren, so werden wir zwar i m Staat leben, doch nicht vom
Staat, d. h. nicht in seinem Geist. Denn vor allem andern wird es

gelten, daß wir uns selber von seinem Geiste rein und frei machen,
werden doch nur die von neuem Geist ergriffenen Einzelnen ihn
überwinden! Nur dann vermögen wir auch, treu gegen Gott und unsere
Seele, ihm dort den Gehorsam zu verweigern, wo er von uns fordert,
was nicht sein, sondern Gottes ist, welche Verweigerung immer
persönliche, wahrhaft sittliche Tat mit einem „Ich kann nicht anders"
Gott helfe mir!" sein muß. Der scharfe Kampf gegen den Staat
wird vielleicht — als Folge unserer Stellung zum Krieg — von
ihm selber herbeigeführt werden, sodaß er selber das Zeichen der
Zeit gibt: dann wollen wir dessen eingedenk sein, daß es nur durch
Kampf vorwärtsgehen kann und daß es gerade die Einzelnen
find, die bahnbrechend voraus müssen. Gebet Gott, was Gottes ist,
wird es dann heißen und dieses Geben wird in irgend einer Art
die Form des Opfers annehmen. Mit einer Anspielung auf
Kierkegaard, um vom Höchsten, dem Kreuz Jesu, zu schweigen,
darf ich vielleicht sagen, daß an den entscheidenden Wendungen des

Weges zum Gottesreich stets Grabsteine stehen — nicht von
Massengräbern, wie sie der Weltkrieg schafft, nein, über Einzelnen — auf
denen allen die Inschrift steht: Dieser Einzelne! Denn der
Kampf für das Gottesreich wird durch Einzelne, durch Persönlichkeiten,
durch oft recht einsam dastehende Jünger Jesu ausgekämpft und nicht
durch unpersönliche Massen und unbewußte Kräfte. Drum auch
kommt es zuerst und vor allem auf den neuen G eist an, ohne den
wir nichts sind und vermögen. Von innen nach außen geht's bei
allem Großen, von innen her, aus den Tiefen des neuen Geistes und
Lebens allein wird auch die Ueberwindung des Staates und die
Schöpfung einer höheren Form menschlicher Gemeinschaft geschehen.

Gegenüber der hier vertretenen Auffassung einer prinzipiellen
Ablehnung des Staates und einer stückweisen Realisierung
derselben, wobei jedes Stück dieser Realisierung persönliche Entscheidungen

und Taten erfordert und eine eigentliche Revolution bedeutet,
in der neuer Geist schöpferisch sich durchsetzt und neue Formen der
Gemeinschaft hervorbringt, erhebt sich die Frage: könnte die
Entwicklung vom Staat zum Gottesreich fich nicht in einem allmählichen,
von felbst sich vollziehenden Uebergang abwickeln, in einer
Evolution statiRevolution? Und liegt diese Auffassung nicht nahe,
wenn doch der Staat eine Zwischenstufe zwischen dem zügellosen,
anarchischen und dem in Freiheit und Liebe gebundenen Zustand darstellt?



— 398 —

Hiezu erst ein kurzes prinzipielles Wort: ich glaube nicht an jene
mechanische Entwicklung, die einfach den biologischen Entwicklungsgedanken

auf die Soziologie überträgt; ja ich glaube überhaupt
-nicht, auch in der Biologie nicht, an eine rein mechanische
Entwicklung. Entwicklung — gewiß! — wer wollte, zumal, wenn er
auf ein Gottesreich hofft, diese leugnen! — aber nicht mechanische
Entwicklung, sondern schöpferische Entwicklung, wo neue
Schöpfungen aus der Tiefe des Lebens hervorbrechen. Und
zumal im Menschenleben, wo das Leben im menschlichen Geist eine
Stätte der Freiheit gefunden hat, glaube ich nur an solche auf
schöpferischer Tat beruhende Entwicklungen. Jede Schöpfung aber,
wie schon jede Aeußerung der Freiheit, ist Revolution. Das
gilt nun auch bei dem sogenannten „Uebergang" von der staatlichen
zur höheren Form der Gemeinfchaft, wie man übrigens auch jeden,
der persönlich diesen Uebergang vollzieht, nicht einen „Evolutionär"
— ich kenne dieses Wort gar nicht — sondern einen Revolutionär
nennen wird. Daß ich bei diesem Bekenntnis zur schöpferischen
Kraft der Revolution nicht an Gewalt und Blutvergießen denke,
brauche ich kaum zu betonen: ich glaube ja eben nicht an die sittliche
Kraft und Bedeutung der Gewalt, sondern nur an den Geist, was
zwar nicht ausschließt, daß ich dabei eine dem Fortschritt und der
Gerechtigkeit dienen wollende Gewalt in der Geschichte anders
beurteile, als die gewaltsame Aufrechthaltung alles Bestehenden. In
diesem Zusammenhang sei darauf hingewiesen, daß der Calvinismus
das Recht der Revolution prinzipiell anerkennt; und ich glaube, daß
fein weltüberwindender Gottesglaube eher geeignet ist, dem sittlichen
Leben des Christen die Richtung zu weisen, als der lutherische
Quietismus, bei dem in geistesdürren Zeiten gar leicht das ganze
Christentum zu dem einen Satz zusammenschrumpft: Seid Untertan
eurer Obrigkeit! Zum Glauben an die Revolution, nicht an die
Evolution, führt vor allem die Ueberzeugung, daß nur das Neue
über das Alte hinaushilft und daß man bei prinzipiellem Stehen auf
dem alten Boden nie den Weg in ein Neuland finden wird. Es
gilt den Mut, Altes zu verlassen und sich vom Geist in unbekanntes
Neues führen zu lassen! Staat und Gottesreich stehen sich aber heute
nicht nur graduell, sondern essentiell als Alt und Neu gegenüber.
Es sind zwei in ihrem ganzen Sein und Wesen, in ihrem Aufbau
und ihrer Tendenz, in ihrer Orientierung verschiedene Formen
menschlicher Gemeinschaft. Der Staat ist orientiert an der Macht,
an der Gewalt, am Interesse, am Ich und spricht diese heilig —
das Gottesreich aber an der Liebe, am Dienen, an der
Selbsthingabe, am Du; der Staat steht unter dem Zeichen des Kampfes
aller gegen alle (sanktioniert er doch den Konkurrenzkampf, den
Klassenkampf in bürgerlicher Auffassung und den Krieg), das Gottesreich

aber unter dem der gegenseitigen Hilfe. Der Staat redet —
seinem innersten Wesen durchaus treu! — vom saoro SAoi3iuc, und



— 399 —

Jesus ruft angesichts dieses Egoismus und seiner gewaltsamen
Durchsetzung uns zu: unter euch aber sei es nicht also, sondern wer
unter euch groß sein will, sei der andern Diener! Der Staat ist ja auch
nicht aus christlichem Geist geschaffen worden, sondern fand feine bedeutsamste

Ausprägung im griechischen und römischen Heidentum, wie
denn auch in den drei ersten Jahrhunderten des Christentums, also
damals, als der neue Lebensimpuls zweifellos noch am stärksten
in den Menschen wirkte, der Gegensatz zwischen Christentum und
Staat beiderseits fehr deutlich erkannt wurde, wovon auf der einen
Seite die glühende Hoffnung der Christen auf Roms Untergang,
auf der anderen Seite die Verfolgung der Christen, die dem Cäsar
die Opfer verweigerten, durch den römischen Staat reden. Dieser
prinzipielle Gegensatz zwischen Gottesreich und Staat hat in unserer
Zeit die höchste Zuspitzung erfahren, indem mehr und mehr die
Tendenzen des Staates beherrschend in den Vordergrund rückten, die
dem Gottesreich ihrem ganzen Wesen nach entgegengesetzt sind: das
Macht-, Gewalt-, Jnteresseprinzip, währenddem z. B. das Prinzip der
Gemeinfchaft, der Organisation, des Rechtes mehr in den Hintergrund
gedrängt wurden und zudem ganz von jenem Geist der Macht und
der Gewalt getragen sind. Ja, der Staat, der doch seiner geschichtlichen

Stellung nach berufen war, die Anarchie zu überwinden, führt
mehr und mehr in eine neue Anarchie hinein. Drum kann ich vom
jetzigen modernen Staat keinesfalls mehr glauben, daß auf seinem
Baume je die Frucht des Gottesreiches wachsen könnte. Der Staat ist nicht
mehr einfach ein mächtiger Ast am Baum der Menschheit, dessen

Zweige verheißungsvolle Blüten und Früchte tragen könnten: dieser
Ast gleicht vielmehr jenen wilden Schößen, die wir etwa in der Natur
antreffen; die stark und groß aus dem Ganzen heraustreiben, alle
Kraft für sich in Anspruch nehmen und gerade in all ihrer
Macht und Stärke — blütenlos und fruchtlos bleiben, weil sie sich vom
gesunden Wachstum des Ganzen getrennt haben nnd —zum eigenen
Schaden wie zum Schaden des Ganzen — ein selbstsüchtiges Eigenleben
führen. Solche Schöße Pflegt man abzuschneiden, um dem Ganzen
das Blühen und Fruchttragen zu ermöglichen: und das hat nach
meiner Ueberzeugung, wenn auch nicht auf einmal, auch mit dem
Staat zu geschehen, mit diesem eigenmächtig, allbeherrschend, und
dadurch für das Wachstum der Gemeinschaft und aller Einzelnen
schädlich gewordenen Aste. Mit der Aufhebung des Staates würden
wir also nicht (wie man in einem anderen Bilde schon etwa sagte)
den Ast absägen, auf dem wir sitzen — mit unserem wahren, besten
Wesen sitzen wir wahrlich überhaupt nicht auf dem Ast des Staates —
nein, diefer Ast trägt nicht mehr das Leben, sondern saugt alles Leben
in sich auf, sodaß neben ihm eine verderbliche Dürre sich zeigt. Sollte
da nicht vielmehr der ganze Baum wieder anfangen zu blühen und
Frucht zu tragen, wenn nur erst einmal der kraftstrotzende und doch
durch und durch ungesunde Ast beschnitten und schließlich abgeschnitten



— 400 —

würde? Wer weiß, ob nicht neue Triebe, die da und dort bereits
schon hervorschauen, nur auf jenes Abschneiden warten, um mit
frischer Lebenskraft hervorzuwachsen und wirkliche Lebensträger zu
werden!

Diese Beurteilung des Staates berührt sich mit der
anarchistischen. Der Anarchismus sieht im Staat mit seinem Zwang
und seiner Gewalt den großen Feind jeglichen Fortschritts und
bekämpft ihn deshalb leidenschaftlich. Und zwar den Feind auch des

sittlichen Fortschritts, denn der Anarchismus — der edle
selbstverständlich, den wir auch allein im Ernst im Zusammenhang mit
unserer Gottesreichshoffnung nennen können — will nicht die
Anarchie, sondern eine höhere Gemeinschaft. Bei aller (übrigens
berechtigten und im Zeitalter der Maschine und des Mechanismus
bitter nötigen) Betonung des Individuums und der Persönlichkeit
hat er durchaus eine Gemeinschaft im Auge; und zwar eine
Gemeinfchaft, die nicht, wie der Staat, Persönlichkeit und Seele unterdrückt

und vergewaltigt, sondern eine Gemeinschaft, die diese fördert
und sich frei entfalten läßt, vor allem drum eine auf Freiwilligkeit

und gegenseitige Hilfe, nicht aber auf Zwang und
Gewalt beruhende. Hierin sind die großen Anarchisten — höchstens
von dem Propheten des Uebermenschen mit dem Pathos der Distanz
abgesehen — alle einig: Krapotkin mit seiner gegenseitigen Hilfe
wie. Tolstoj mit seiner Liebe, um nur diese zwei zu nennen. Der
Anarchismus ist ein Vorstoß gegen den Mechanismus, der im Staat,
im politischen und wirtschaftlichen Leben, aber auch in der Erziehung
und Weltanschauung zu erschreckender Herrschaft gelangt ift. Und
zwar hat dieser Vorstoß gegen den Staat durchaus nicht nur
zerstörende Tendenzen, sondern aufbauende; es ist das Ausjäten, das
dem Neupflanzen stets vorausgehen muß und das drum Gott fchon
dem Jeremia als Prophetentaktik befohlen hat. Auch der Anarchist
will Gemeinschaft, aber nicht durch Zwang und Gewalt
zusammengezimmerte, sondern durch freien Willen und Gemeinschaftssinn
getragene. Und ist das nicht auch unser Ziel? — eine Gemeinschaft,
getragen vom Geiste, von der Liebe, vom Gewissen, die als
solche jeglicher sittlichen Freiheit eine weite, freie Stätte bietet?
Was meinen wir mit der regulativen Idee des Gottesreiches anderes,
als daß alle Gemeinschaft einer sittlichen Gemeinschaft
freier Menschen zustreben, daß an diesem Ideal jedes
Zusammenleben der Menfchen fich orientieren müsse? Wenn wir diese
edlen Anarchisten in ihrem tiefsten Wollen verstehen, dann dürfen
wir in ihnen Arbeiter am Gottesreich erblicken, was uns ja eigentlich
nicht in Staunen setzen sollte, wo wir doch den einen Tolstoj in
ihrer Reihe aufzählen müssen! Ihr Ideal liegt auf der Linie zum
Gottesreich und dem Staate gegenüber bekennen wir uns zu
demselben. Und gerade auch die Wahrheit des Revolutionsgedankens



— 401 —

im oben skizzierten Sinn haben sie tief erfaßt, hätte ich doch meinen
Ausführungen als Motto einfach das Wort Proudhons vorausschicken

können: „Echte Revolution ist Schöpfung", ein Wort, das
sich mit vollem Recht auch umkehren läßt: „Echte Schöpfung ist
Revolution!"

Jn schroffem Widerspruch zu dieser unserer und der
anarchistischen Beurteilung des Staates steht nun aber die
Staatsauffassung des deutfchen Idealismus, mit der eine
Auseinandersetzung deshalb notwendig ist, weil wir in jenen
Männern wirkliche geistige Führer sehen. Mit dem deutschen
Idealismus, und zwar schon mit Kant, deutlicher aber mit Fichte,
setzt eine von der Aufklärung gründlich abweichende Beurteilung
des Staates ein. Während die Aufklärung im Staat nur den Polizeidiener

sah, erscheint er hier als eine Institution der praktischen
Vernunft, als ein Produkt der Sittlichkeit, das als solches ein hohes
sittliches Gut ist und hohe sittliche Aufgaben zu erfüllen hat. So
weist Fichte und ganz ähnlich W. von Humboldt, die
übrigens beide den Weg von der naturrechtlichen, alle sittlichen
Aufgaben des Staates leugnenden Betrachtung des Staates zur Ueber-
zeugung vom sittlichen Wert und der sittlichen Mission desselben
durchgemacht haben, dem Staat die höchsten kulturellen und
sittlichen Aufgaben zu, wobei vor allem das Erziehungsrecht, ja die
Erziehungspflicht des Staates in den Vordergrund gestellt wird.
Parallel mit dieser Wendung in Fichtes Denken über den Staat
geht die andere vom Kosmospolitismus zum Nationälitätsbe-
wußtsein: nationale Erziehung und zwar durch den Staat als
berufenen Erzieher! — wird in der napoleonischen Zeit seine Losung,
wobei er auch Gedanken Pestalozzis verwertet (vgl. besonders seine
„Reden an die deutsche Nation"). Ob wohl unsere heutigen Apostel
des staatsbürgerlichen Unterrichts ein wenig Fichte spielen wollen?
Es wäre aber wirklich nur ein Spielen und zwar sehr su luiuiaturs
und «u — ,,«uri«Ärurs" Ja, Fichte nähert sich in der „Bestimmung des

Gelehrten" ganz der „?«litsiÄ" Platos, infofern beide vvm Grundsatz der
Erziehungsaufgabe des Staates aus die Gelehrten, die Philosophen,
als die berufenen Staatslenker betrachten, eine Folgerung, die
übrigens kaum in den Jntensionen der Staatsbürgerlichen liegen
dürfte! Auch Hegel geht, womöglich in gesteigerter Form, diesen
Gedankenweg und sein antikes Denken kommt darin am deutlichsten
zum Vorschein, daß er im Staat die konkrete Realisation der
sittlichen Idee sieht; etwas ernüchtern muß uns freilich sein hoher
Gedankenflug, wenn wir dann als fleischgewordene Idee mit einem
Mal den konservativen preußischen Staat der Reaktionszeit vor
uns fehen. Diese ganze Beurteilung des Staates ist in ihrer Art
gewiß großartig; es lebt ein großer Glaube darin und vor diesem
empfinden wir, auch wenn wir ihn nicht mehr teilen können,



— 402 —

Ehrfurcht, wie wir ja auch das theokratische Ideal Calvins
aufrichtig bewundern und doch als taktischen Irrweg beurteilen müssen.
Ich muß aber gleich hinzufügen, daß diese Art Staatsverherrlichung
nicht viel zu tun hat mit der heutigen, so sehr sie gerade in Deutschland

von Fichte und Hegel ausgegangen ist uud sich immer wieder
auf jene beruft. Kant, Fichte, Hegel sehen im Staat eine Institution
der.praktischen Vernunft: über dem Staate selber steht also, als
dessen geistiger Vater, der sittliche Gedanke — und zwar sicher
als ein Vater, der dem Kinde noch etwas zu sagen hat, wie denn
nach Fichte nur durch sittliche Neberzeugung der ersehnte
Nationalstaat gegründet werden kann. Sie sehen im Staat den
Diener der sittlichen Idee, den Diener der sittlichen Freiheit und
der wahren sittlichen Gemeinschaft. Ist aber nicht gerade das ein
Hauptmotiv unserer Ablehnung des Staates, daß er kein Sitten-
ge fetz über sich anerkennt, daß er Sittlichkeit, Religion,
Seele, Persönlichkeit — alles also, was er fördern und schützen,
dent er dienen follte, als ein Gewaltherrscher in seinen Dienst
zwingt? Was hat die heutige Real- und Machtpolitik noch mit
jener großartigen Idee vom Staat als einer Inkorporation der
Gattungsvernnnft und der ihr zugrunde liegenden Orientierung
am freien sittlichen Menschen nnd an der Menschheit zu tun? Die
heutigen Staatsanwälte haben nicht allzuviel Grund, die großen
Denker vor hundert Jahren als Kronzeugen ihrer
Staatsverherrlichung anzurufen; eher glaube ich — womit ich aber die
tatsächliche Differenz in der Stellung zum Staat nicht verschleiern
möchte — daß jene edle Begeisterung für den Staat zu einem guten
Teil Begeisterung für etwas war, was wir nicht mehr Staat
nennen können nnd was einfach der als Zielpunkt hingestellten
sittlichen Volks- und Menschheitsgemeinschaft gleichkommt.
Anknüpfend an ein Wort Natorps über Pestalozzi (den man
übrigens in mehrfacher Hinsicht der Staatsauffassung des deutschen
Idealismus zugesellen darf, trotz scharfer Ausdrücke über den außer-
fittlichen Charakter des gesellschaftlichen, staatlichen Menschenzn-
standes) könnte man sagen: der deutsche Idealismus erstrebt, gegenüber

der polizeilichen Staatsauffassung der Aufklärung, eine

Vermenschlichung des Staates, während die heutige
Staatsauffassung durchaus a uf eine Verstaatlichung des Menschen
hinausläuft. Die idealistische Auffassung orientiert sich am Menschen,
an dem sittlichen, persönlichen Individuum — die heutige am Staat,

Besonders nahe kommt uns der alte Fichte, bei dem sich in der „Staatslehre"

z. B. folgende Stelle findet: „Irgend einmal irgendwo im Reiche des Christentums

wird der Zwangsstaat ohne alle Kraftanstrengung gegen ihn an seiner
eigenen, durch die Zeit herbeigeführten Nichtigkeit ruhig absterben Zum Tröste,
falls etwas von dieser Weissagung vor ihnen (den letzten Erben der Souveränität)
verlauten sollte, läßt sich hinzusetzen, daß sie (die Zwangsregierungen) weichen werden
nur Gott und seinem Sohne Jesu Christo," Gerade der letzte Ausspruch läßt hier
Fichte ganz als Vertreter unserer Auffassung erscheinen.



— 403 —

an diesem durchaus unpersönlichen, sittlich indifferenten, meist ganz
abstrakt verstandenen Machtgebilde.

Aber — und das trennt uns von dieser hohen Auffassung des
Staates — wir können dem Staat die hohe Mission prinzipiell
nicht mehr zutrauen; und zwar ist wohl das die Hauptursache dieser
andern Beurteilung, daß Fichte einen Nationalstaat erst ersehnte,
wir aber auf einige Jahrzehnte üppigster Blüte des National-
staatentums zurückschallen können und im gegenwärtigen Weltkrieg
unter anderem eine Frucht dieser Blütezeit erblicken. Der Staat
selber ist nicht sittlich orientiert — drum kann er
auch nicht sittliche Werte hervorbringen: wie sollte
(was in der Jndividualethik als Kuriosität berühren würde) bei
einer Orientierung am Interesse als Ergebnis das Gute hervorgehen
und bei einer Orientierung an der Macht eine wirkliche Gemeinschaft?
Das erwarten hieße doch etwas gar viel anf die Hegel'fche List der
Geschichte vertrauen! Nein! Der Staat, der in feiner ganzen Tendenz
dem Gottesreich entgegengesetzt ist, kann nicht ein Bringer desselben,
nuch nicht ein Führer auf dem Weg zu ihm sein! Auch in dem
sittlichen Nimbus, den man heute gewöhnlich dem Staat verleiht,
steckt oft ein Stück Heidentum, ein Stück Kreaturvergötterung, wie
denn die religiöse Weihe des Staates und all seiner Institutionen,
Praktiken, Forderungen, Handlungen einfach ins Heidentum zurückweist!

Es mag übrigens zu denken geben, daß nicht nur die edle
Gesinnung eines Fichte vom Staat die Förderung der Sittlichkeit
erwartet, sondern daß ihm hierin ein — Macchiavelli vorangegangen
ist! Macchiavelli erwartet für die Sittlichkeit alles vom Staat. Der
Ursprung der moralischen Grundsäße liegt ihm ausschließlich in der
Erziehung durch den Staat und Macchiavellis Denken weist stets auf
die römischen Imperatoren zurück.^) Staat und Sittlichkeit können
wegen der vom Staat konsequent geübten und gerade auch von vielen
heutigen Theologen sanktionierten „Eigengesetzlichkeit" nicht zusammengehen.

Wir erwarten vom Staat nichts für die Sittlichkeit; wir sehen
im Gegenteil, je mehr er stch mit seinem Gewalt- und Machtgeist
durchsetzt, aus ihm mannigfache Schädigung der Sittlichkeit hervorgehen

und möchten drum dringend wünschen, daß er sich nicht in die
Sittlichkeit, in das Heiligtum des seelischen Lebens einmische, denn
die „Eigengesetzlichkeit", die alle seine Schritte und Absichten
begleitet, kann nur allzuleicht jenes Heiligtum schänden und das
Sittliche in die Bahnen des Unsittlichen lenken! Um der reinlichen
Scheidung willen würden wir es auch sehr begrüßen, wenn der Staat
seine aus dem sä«rc> SAoi8ino geborenen Geschäfte nicht mit Gebeten
beginnen und beschließen und über sein ganzes Tun nicht die fromme
Maske des „Im Namen Gottes" hängen möchte. An dieser Beur-

Vgl. Dilthey, Auffassung und Analyse des Menschen im fünfzehnten und
sechszehnten Jahrhundert,



— 404 —

teilung ändert auch der Charakter des Staates als Rechtsstaat
prinzipiell nichts: denn das Recht, das, ethisch gewertet, als der Hauptwert

des Staates erscheinen muß, gehört nicht ins Reich der
Moralität, sondern der Legalität und hat in der idealen Gemeinschaft,
die wir erstreben, keinen Platz mehr; welche Beurteilung des Rechtes
sich übrigens am besten gerade auf Kant und Fichte berufen würde!
Insbesondere auf das Recht mag jenes früher angewendete Bild
von der Moräne zutreffen, währenddem anderes nicht einmal Moräne
ist, d. h. uns gar nicht dem Gottesreich entgegenweist, sondern
eher in der entgegengesetzten Richtung liegt. Nnd es ist klar, daß
das Recht, ohne das wir heute tatsächlich wohl nicht zusammenleben
könnten, noch bestehen wird, wenn andere Elemente des Staates längst
aufs heftigste bekämpft werden oder gar überwunden find. Uebrigens
liegt, es im Charakter des Rechtes als ausgeschiedener Masse des

sittlichen Lebensstromes, daß es nicht vollkommen entwicklungsunfähig
ist, sondern vielmehr — wie Petrus dem Herrn — der Sittlichkeit
von ferne nachfolgt, allerdings auch nicht ohne daß es — wie Petrus
den Herrn — diefe dabei hin und wieder schmählich verleugnet. Die
Gletscher verharren nicht in absoluter Ruhe; langsam und träge
bewegen sie sich talwärts, und je näher sie dem Ausgang sind, umso
mehr wächst dre Hoffnung, daß sie zerbröckeln, in der wärmeren
Umgebung zerschmelzen und vom munteren Lebensfluß mit
aufgenommen werden.

Der Staat ist also nicht der Förderer der Sittlichkeit und einer
wahrhast sittlichen Gemeinschaft: fo wenig auf dem Boden der
kapitalistischen Wirtschaftsordnung mit ihrer Orientierung am Profit
eine geistige und wirtschaftliche Genossenschaft zu erwarten ist, so

wenig auf dem Boden des Staates mit seiner Orientierung an der
Macht und am Interesse eine sittliche Menschengemeinschaft. Nicht
einmal an eine Ueberwindung des Krieges auf staatlicher Grundlage
kann ich glauben, da der Krieg nichts anderes ist als eine besonders
deutliche Verkörperung des Geistes, der den ganzen Staatsban
durchweht.

Eine in ihrem Optimismus dem deutschen Idealismus
verwandte Beurteilung des Staates haben wir auch im Sozialismus
selber, sofern er sich als Staatssozialismus darstellt; findet
doch hier, wo die bestehende Staats- und Gesellschaftsform prinzipiell
überwunden wird, der Staatsgedanke eine mächtige Steigerung.
Eine kurze Auseinandersetzung mit demselben dürfte drum in diesem
Zusammenhang geboten sein. Vorerst ist aber zu sagen, daß der
Staatssozialismus seine einstige umfassende Bedeutung — setzte doch einst
die Sozialdemokratie fast ihre ganze Hoffnung auf ihn — tatsächlich
verloren hat und nnr noch für einzelne Programmpunkte praktisch
eine wichtige Rolle spielt, Jn Einzelheiten mag auch der Staats-
fozialismus noch eine Mission auszuüben haben, namentlich, wenn



— 405 —

Wir etwa an die Verstaatlichung von Grund und Boden, der Wasserkräfte,

aller Verkehrsmittel und anderer Dinge denken. Teilweise
ist uns ja der Staatssozialismus bereits selbstverständlich geworden
und besonders hat ihn auch der Weltkrieg in mancher Hinsicht
gefördert. Aber — der Staatssozialismus kann doch in der Entwicklung
der menschlichen Gemeinschaft nur einen Nebergang bilden.
Neberall da, wo jetzt auf wirtschaftlichem Gebiet noch die vorgesellschaftliche

Anarchie herrscht (am verderblichsten beim Grund und
Boden!), da wird diese zweite, staatliche Entwicklungsstufe noch ihr
Recht bekommen müssen, um aber freilich felber wieder dem höheren
Ziel zu weichen. Die Tatsache ist auch offenkundig, daß der
Staatssozialismus zusehends durch höhere wirtschaftliche
Gemeinschaftsformen verdrängt wird, vor allem durch die Genosfenschaftsbewegung

und durch die Gewerkschaftsbewegung. Prinzipiell ist auch
vom Staatssozialismus zu sagen — was am deutlichsten aus seinem
Namen hervorgeht — daß er noch an der alten, zu überwindenden
Form der menschlichen Gemeinschaft orientiert ist, wenn er auch
dieselbe nach Möglichkeit ideal gestalten und ihrer ursprünglichen
Bestimmung zuführen möchte. Bei diefem Staatssozialismus sei
übrigens nochmals Fichte erwähnt, der in seinem „Geschlossenen
Handelsstaat" ein von edlem sozialen Geist getragenes Programm
des sozialen Staates entwirft: der Staat muß nach ihm allen Handel,
die Anstellung und Löhnung der Arbeiter übernehmen, wobei das
das leitende Prinzip sein soll, daß der Staat nicht einfach jeglichen
Besitz, wie immer er zusammengekommen, schütze, daß er vielmehr
einem jeden zu dem ihm von Rechts wegen zukommenden Anteil
verhelfe. Daß wir Fichte auch an dieser, schon in die soziale
Bewegung hineingehörenden Stelle erwähnen müssen, sollte vollends
davor warnen, ihn einfach für die heute im Schwünge stehende
Staatsverherrlichung in Anspruch zu nehmen. Bei ihm kommt hier
vor allem auf erhebende Weise das Moment der Organisation
zum Ausdruck, das jedenfalls cin Teilrecht des Staates darstellt, im
konkreten Staat aber von desorganisierenden Tendenzen stets durchkreuzt

wird und mit seinem Wahrheitsmoment über den Staat
hmausweist. So sehr der Staatssozialismus den Staat von seiner
günstigsten Seite sehen läßt, so bringt er doch trotzdem das nur
vorübergehende Recht desselben zum Ausdruck. Es ist wohl auch
ein Zeichen des Erwachens eines neuen, über den Staat
hinausweisenden Geistes, daß in der Sozialdemokratie felber die Strömung
gegen den Staat zunimmt; die Erfahrungen des Weltkrieges, der
in der Haltung gerade der staatlich stärksten Parteien eine
erschreckende Ohnmacht zeitigte, mögen diese Strömung noch fördern.
Gerade in der Haltung der fozialistischen Parlamentsfraktionen —
und auch die politische Bewegung stellt ja mit dem Abstellen auf
den Staat ein Stück Staatsfozialismus dar — kam es doch zum
deutlichsten Ausdruck, daß eine einseitige Orientierung an der Er-



— 406 —

kämpfung der Staatsgewalt eine ganz bedenkliche Bindung an den
Staat mit all seinen anderen, sehr unsozialistischen Tendenzen mit
sich bringt, welche Bindung der bereits errungenen Macht proportional
zu sein scheint. Jn dieser großen Frage sah Tolstoj jedenfalls tiefer
als Marx, wie auch bei ihm die Persönlichkeit, der Wille, die
individuelle sittliche Tat gegenüber der zu sehr auf die Masse
bauenden parlamentarischen und am Staat orientierten Richtung zum
gebührenden Recht kommt. Um eine alte Form der Gemeinschaft zu
überwinden, ist doch jedenfalls wichtiger, als sich ihrer Macht zu
bemächtigen, daß man fich vom Geist der neuen Gemeinschaftsform

tragen lasse, d. h. eben wiederum sich an der wahrhaft
sittlichen Menschengemeinschaft orientiere.

Die Tatsache, daß Bewegungen wie der deutsche Idealismus
oder der Sozialismus — beides vereinigend könnte ich einfach den
einen Fichte nennen — dem Staat gegenüber eine so ausgesprochen
bejahende Stellungnahme finden, läßt uns vermuten, daß im Staate
außer der geschilderten, heute übermächtig und verderblich
hervortretenden Tendenz noch andere Tendenzen sich vorfinden, oder
wenigstens mit der Idee des Staates sich verbinden laffen. Es
würden fich also im Staate doch auch Teilwahrheiten und
Teilrechte nachweisen lassen, was ja auch bei feiner weltgeschichtlichen
Stellung zwischen Anarchie und sittlicher Gemeinschaft nicht weiter
überraschen kann. Auf diese gilt es noch einen raschen Blick zu
werfen.

Da ist einmal das schon berührte Recht zu erwähnen, das

zweifellos, auf die Menschheitsentwicklung im Großen gesehen, eine

wichtige Mission hat, das aber ebenso zweifellos im Lauf dieser
Entwicklung, je näher wir der wahrhast sittlichen Gemeinschaft kommen,
umfq mehr von etwas Höherem, vom sittlichen Geist selber
überwunden werden muß. Schon heute wird es ja ost sittliche Pflicht —
und auch das ist dann ein Stück im Augenblick sich vollziehender
Ablehnung des Staates — im Namen der Sittlichkeit das Recht, das
als bloße Ausscheidung der Sittlichkeit nur zu leicht Unrecht und
Hemmnis des Guten wird, zu bekämpfen. Wir wollen aber hier
betonen, daß das Recht doch eben im Zusammenhang mit der

Sittlichkeit steht: es ist einfach die Sittlichkeit, die aus staatlicher
Stufe allein möglich ist, eine vom Machttrieb erfüllte und ganz
auf die Gewalt abstellende „Sittlichkeit". Im Recht lebt die Sehnsucht
nach dem Guten — und doch kann es mit seiner durchaus staatlichen,
d. h. hier gewalttätigen, mit Macht sich behaupten wollenden Seele
niemals die Schwelle desselben überschreiten.

Da ist ferner all das, was ich zusammenfassend mit dem Wort
Organisation bezeichnen möchte. Als gröbste, fast völlig von
der Macht- und Gewalttendenz durchwirkte Form derselben mag die

ganze Polizeiordnung im weitesten Sinne des Wortes genannt sein,



— 407 —

während etwa all das, was wir unter dem Namen der sozialen
Fürsorge zusammenfassen können, uns feinere Formen derselben
zeigen. Wir haben hier noch ein großes, bisher fast unbebautes Feld
vor uns, auf dem fich dieses Teilrecht des Staates noch kräftig
durchsetzen muß. Organisation als solche steht keineswegs dem Leben
hemmend im Wege. Mit tiefem Sinn ist das Wort gerade dem

Lebensprozeß entnommen, in dem ja der Organismus die
entscheidende Rolle spielt. Organisation als solche dient dem Leben,
auch dem sittlichen Leben, Biologisch betrachtet ist ja der Menfch der
komplizierteste Organismus, und gerade dieser komplizierte
Organismus ermöglicht seine Freiheit! Besonders instruktiv ist
da eine Betrachtung des Nervensystems in der biologischen
Entwicklungsreihe: je mehr die Organisation durchgeführt ist, desto
mehr Auswahlgelegenheiten hat das Lebewesen für seine Reaktionen
auf empfangene Reize, während das Lebewesen mit ganz primitiver

Organisation des Nervensystems zu u n willkürlichen
Reaktionsbewegungen gezwungen ist. Je feiner der ganze Organismus, umso
mehr Bewegungsfreiheit für den Geist! Bei den Zellen im animalen
Organismus wie beim Menschen im sozialen Organismus wächst mit
der Organisation die Freiheit: die Sozialisierung steht zugleich im
Dienst der Individualisierung.

Mit der Organisation hängt aufs engste das gesellschaftliche
Moment zusammen, das den Staat ja eben über den vorstaatlichen,

anarchischen Zustand emporhebt. Wie das Recht sich uns
zeigte als die auf staatlicher Stufe überhaupt mögliche Sittlichkeit,
als verstaatlichte (und damit eigentlich ausgehobene!) Sittlichkeit,
aber halt doch eben als Sittlichkeit, wenigstens als ein Wollen,
ein Vorahnen derselben, so stellt dieses gesellschaftliche Moment ein
Wollen und Vorahnen der Gemeinschaft dar: es ist die Gemeinschaft
auf staatlicher Stufe und felbst in der Verzerrung doch wieder ein
Hinweis auf Höheres.

Was nns bei diesen Teilrechten des Staates wichtig ist, ist
gerade das, daß sie im Staat keine wahre Verwirklichung finden,
und zwar notwendig keine solche finden können. Die ganze
Orientierung an der Macht nnd am Interesse und das Sichaufbauen auf
Gewalt nnd Zwang, die dem Staate wesentlich sind und unmittelbar
aus seiner Seele stammen, durchkreuzen, fälschen diese Wahrheiten
und entstellen sie oft bis zur Unkenntlichkeit und fast völligen
Aufhebung. Drum weisen uns gerade diese im Staate angelegten
Wahrheitsmomente selber über ihn hinaus und fordern seine
Ueberwindung, da sie nur in einer höheren Form menschlicher Gemeinschaft
eine wahre Entfaltung finden können. Recht, Organisation,
Gesellschaftlichkeit werden innerhalb des Staates notwendig durch und
durch vom Geist der Gewalt, des Zwangs, des Machtwillens, des

Intéresses durchdrungen und können drum hier stets nur Zerrbilder
dessen werden, was sie ihrem tiefsten Sinn nach eigentlich darstellen



— 408 —

möchten; nur allzuleicht wird auf diesem Boden das Recht zum
Unrecht die Organisation zur Atomisierung, die Gemeinschaft zur
Zerrissenheit. Besonders deutlich wird uns dies, wenn wir einmal
den Staat als Klassenstaat ins Auge fassen und ihm dann das Volk
gegenüberstellen. Es ist doch auffallend, wie gleichgültig meist der
Staat dem Volk gegenüber ist, obfchon dieses, ähnlich wie die Familie,
eine auf die Natur abstellende sittliche Gemeinschaft darstellt. Hätten
wir wirklich ein Volk und nicht nur einen Staat, dann wahrlich
könnte diefe Gemeinschaftsform als eine Vorstufe des Gottesreiches
gelten; aber gerade darin besteht die früher erwähnte Abirrung
vom wahren Wege, daß wir, statt den Weg zur Volksgemeinschaft
zu gehen, uns ins bloße, der natürlichen Grundlage in hohem
Maße entbehrende Staatentum hineinverirrten. Das ist vielleicht
der tiefste Schaden des heutigen staatlichen Denkens, daß es den
Volksbegriff sozusagen ignoriert und sich in eine blutlose Abstraktion
verliert: im Gegensatz zu aller sittlichen Gemeinschaft ist der Staat
eben nicht am Menschen, sondern an unpersönlicher Macht orientiert;
auch der Patriotismus, der — künstlich gezüchtet — unter uns fein
Unwesen treibt und nun gar, als ideale Errungenschaft der
Weltkriegszeit, glücklich systematisch in der Schule gepflanzt werden soll,
gilt durchaus dem Staate und nicht der Volksgemeinschaft — deshalb
eben müssen wir ihn aufs fchärfste bekämpfen. Daß auch der Staat
als Nationalstaat ebenfalls Recht, Organisation, Gesellschaftlichkeit
bis zur völligen Suspendierung durchkreuzt und schädigt, brauche
ich in dieser Zeit des Weltkrieges nicht näher auszuführen; betont
sei nur, daß diese furchtbare Schädigung wiederum auf staatlichem
Boden nicht als Anormalità: dasteht, sondern als natürliche Frucht
aus dem ganzen Wesen des Staates hervorgeht. Gerade auch dann
also, wenn wir den Teilrechten des Staates nachgehen und uns die
Funktionen klar machen, die ihn der Anarchie gegenüber als höhere
Form menschlichen Zusammenlebens erscheinen lassen, werden wir
gleichfalls zu einer Ablehnung des Staates gedrängt, denn nur bei
einer Ueberwindung des Staates können die Teilwahrheiten, die
als solche noch oft genug zu Schein und Lüge entstellt werden, sich

zu wirklichen, vollen Wahrheiten entfalten.

Aber welche neue Form der Gemeinschaft soll denn den Staat
ersetzen? Fallen wir mit seiner Aufhebung nicht einer verderblichen
Anarchie anHeim, da doch wohl niemand annehmen Mird, daß uns
die Aufhebung des Staates gleich ins Gottesreich hineinstellen werde?
Gelangen wir mit der Ueberwindung des Staates nicht wied'erum
auf die frühere, durch den Staat überwundene Stufe zurück, statt
daß wir zur ersehnten höheren durchdringen?

Jn diesen stets zu hörenden Argumenten liegt erstens einmal
ein großes Stück Kurzsichtigkeit. Ganz abgesehen davon, daß wir uns
die Aufhebung des Staates nicht als einmaligen Vorgang denken,



— 409 —

kann doch auch davon nicht die Rede sein, daß zugleich mit dem Staat
auch jene zwar höchst ungenügenden, aber doch notdürftig die
Gemeinschaft tragenden Momente des Rechtes, der Organisation, der
Gesellfchaftlichkeit dahinfallen werden. Im Gegenteil ist nach dem
oben Gesagten zu erwarten, daß jene jetzt durch den Staat schwer
gehemmten Teilrechte des Staates sich erst recht entfalten werden,
wenn erst einmal mit dem Staat die Orientierung an Macht und
Gewalt dahmfällt. Gewiß, auch jene Teilrechte, die ja, wenn sie auch
Wer den Staat hinausweisenx doch staatliche Gebilde sind, werden
einmal überwunden werden müssen, aber ihre Neberwindung wird
das Letzte in diesem Werdeprozeß sein und sie wird durch höhere
positive Kräfte erfolgen, von denen wir heute wohl noch kaum
eine Ahnung haben. Nnd tappen wir denn so ganz ins Dunkle,
wenn wir über die staatliche „Gemeinfchaft" hinausgehen wollen?
Wir haben doch bereits deutliche Ansätze einer besseren Gemcinschafts-.
form und Regelung des Zusammenlebens, als sie der Staat zu bieten
vermag, vor nns. Da ist vor allem einmal der Sozialismus,
in dem der christliche Brudergedanke wieder neu aufleuchtet, und
der mit seinem Gemeinschaftsideal durchaus über den Staat hinausweist

und wieder eine Orientierung am Menschen und an der
Menschheil bringt. Daß diese Idee, ja diefe reale Bewegung uns
geschenkt wurde — sollte es nicht ein Zeichen sein, daß Gott uns
Wer die staatliche Scheingemeinschaft hinausführen will, daß die
Stunde geschlagen hat? Höchst bedeutungsvoll ist da auch die
Genossenschaft sbewegung, nach ihrer ideellen, wie nach ihrer
wirtschaftlichen Bedeutung hin. Es ist eine historische Tatsache von
wirklich weltgeschichtlicher Bedeutung, daß nach der auf wirtschaftlichem

Gebiet gesellschaftlichen (staatlichen) Stufe des Patriarchalismus

zwar erst die Anarchie des Kapitalismus kam, daß aber bald
diese Aufhebung der staatlichen Form eine neue, höhere Gemein-
schaftssorm, eben den Genossenfchaftsgedanken, hervorwachsen ließ.
Wenn wir den Genossenfchaftsgedanken als eine Anwendung des

Gottesreichsgedankens auf das wirtschaftliche Gebiet bezeichnen
dürfen, kann dann jene historische Tatsache uns nicht eben zeigen,
daß die Aufhebung von Zwang und Gewalt, die wir auf der
gesellschaftlichen Stufe des Patriarchalismus haben, nicht bei der Anarchie
enden muß, nein vielmehr die Bahn frei machen kann für die
christliche Stufe, die rein verstandene Genossenschaft? Auch auf
die Gewerkschaftsbewegung sei noch kurz hingewiesen,
obschon hier die Sache in ihrer tiefsten Bedeutung noch weniger
deutlich hervortritt, als bei der Genosfenschaftsbewegung. Die
Gewerkschaftsbewegung bezeichnet aber doch insofern eine Tendenz zu besserer
Gemeinschaft, und zwar auf industriellem Gebiet, als sie eine
Demokratisierung der Industrie erstrebt. Nur erwähnt sei endlich der

ganze internationale Gedanke, der — im Christentum angelegt,
vom Sozialismus wieder aufgenommen — gerade in unserer Zeit



— 410 —

eine mächtige Entfaltung erlangt hat und seinerseits, wie alle
erwähnten Bewegungen, über den Staat hinausweist und höhere
Formen menschlicher Gemeinschaft vor uns auftauchen läßt. An
Neuem fehlt e s also gar nicht, Gott, der uns das Nein ins
Herz legte, läßt uns bereits ein dahinter stehendes Ja schauen —und
zwar nicht nur in der reinen Form der Gottesreichsbotschaft, die
allen unseren Gedanken über menschliche Gemeinschaft das höchste

Ziel zeigt, sondern auch in realen, deutlichen Anbahnungen. Und
ich wiederhole: warum sollte nicht das Neue gerade dann, wenn
das Alte dahmfällt, machtvoll hervortreten? Der Gewalt-, Macht-,
Militär- und Kriegsstaat, der Klassen- und Nationalstaat schützt
Und trägt die Gemeinschaft nicht, nein hemmt und vernichtet sie:
mit dem Kampf gegen ihn dienen wir dem Vorwärts, der höheren
Gemeinschaft.

Und nicht nur Kurzstchtigkeit liegt in jenen Argumenten,
sondern auch ein großes Stück — Unglaube. Die ganze Hoffnung,
die uns Aber den Staat hinausdrängt, ist von Gott — und Gott
sollte uns in lauter Finsternis führen? Das eben nenne ich
Unglauben! Ich gebe Tolstoj vollkommen recht, wenn er uns heißt,
einfach Gott zu gehorchen und die Folgen dieses Gehorsams —
Gott zu überlassen. Viele mögen dies Schwärmerei und
frommeinfältige Verantwortungslosigkeit nennen — ich nenne es Glauben.
Der Glaube ists, der uns vorwärtssührr — er allein vermag uns
Kraft zu geben — er allein auch gibt unserem Tun die Weihe. Denn
über unseren ganzen Kampf gegen den Staat möchte ich die Worte
fetzen: Was nicht aus dem Glauben kommt, ist Sünde; ebenso aber:
Was aus dem Glauben kommt, ist — Gottesdienst. R. Lejeune.

Air selbst!

Wir selbst find Schicksalsgeister unsrer Zeit;
Was klagt ihr tatlos über Gott und Welt?
Ein Mietling klagt — ein Königskind ist frei
Und wirbt um Kraft, daß es fein Erbe mehre. —
Wir alle sind im Geiste Königskinder
Mit freiem Willen und mit freier Seele,
Und jedem, jedem winkt fein kleines Reich.
Gott will kein Spielzeug, Gott will stolze Seelen,
Daß er sie lieben darf mit Vaterfreude,
Daß er sie tief in alle Wahrheit leite.
Als seine Kinder sind wir ausgegangen
Von ihm — und tragen diese Erdenhülle;
Und gehn durch Dunkelheit und Leid und Tränen,


	Das Staatsproblem

