
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 10 (1916)

Heft: 9

Artikel: Wie Gott die Welt, die Menschen erobert (Lucas 12, 49-53)

Autor: Martig, P.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-133813

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-133813
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


85

K M
HZ

Aie Sott Sie Welt. Sie Menschen erobert.
Lucas 12, 49—S3.

e b et: Vater im Himmel! Du bist unsere Kraft und Hilfe in
allen Nöten, Kämpfen nnd Mühen unseres Lebens. Du machst
uns froh und glücklich, Du forgeft für uns in allen Dingen.

Das haben wir auch in der vergangenen Woche wieder erfahren dürfen.
Darüber ist unser Herz voll Dank und Freude. Auch jetzt sind unsere
Gedanken auf Dich gerichtet. Denn wir wissen, daß Du bei uns bist,
daß Du uns Alle erfüllen willst mit neuer Kraft, mit freudigem
Vertrauen und starker Zuversicht!

Wir tragen in unfern Herzen den heißen Wunsch, die flehentliche
Bitte, daß Dein Reich zu uns kommen möge, zu uns und allen Völkern
auf Erden. Auch wir wollen uns in Deinen Dienst stellen. Auf Dich
wollen wir uubedingt vertrauen; eintreten wollen wir für Wahrheit,
Recht und Gerechtigkeit, für alle armen, schwachen Brüder! Wir wollen
nns nicht fürchten vor dem Hasse, der Verfolgung der Menfchen, denn
Du bist bei uns, Du hältst und trägst uns!

'
Du tust Dich allen

Menschen kund und ziehst sie hinein in Dein Reich, dein Leben; Deine
wunderbare Liebe trägt den Sieg davon. Amen."

Liebe Gemeinde! Heute wird also bei uns im Bündnerlande der
Missionsfonntag gefeiert. Was heißt das? Wie denken wir uns eigentlich

die Feier dieses Missionssonntags? Nun, unter dieser Feier
verstehen wir in erster Linie eine Missivnspredigt, d. h. eine Predigt, die
an die christliche Pflicht der Mission unter den Heiden erinnert, die
vielleicht auch auf die Erfolge der verschiedenen Missionsgesellfchaften
bei den heidnischen Völkern hinweist. Dazu gehören ferner Missionsgebete

und Mifsionslieder. Und endlich die Hauptsache: eine Kollekte
sür die Mission. Das ist der fatale Eindruck, der dabei immer bewußt
oder unbewußt erweckt wird, daß eben die Kollekte die Hauptsache sei,
daß man es vor allem auf den Geldbeutel der Christen abgesehen habe.
Darum rechnet man angelegentlich die großen Ausgaben der Mission

') Predigt, gehalten in Chur am 13. Dezember 1914.



— 382 —

vor, darum weist man hin auf die großen Defizite der Gesellschaften.

Oft hat es wirklich fast den Anschein, als ob die Größe der Kollekte
ein sicherer Gradmesser der Reichgottessehnsucht der einzelnen Christen,
der Gemeinden oder ganzer Gegenden und Länder sei. Allein im
Ernste kann davon ja gar keine Rede sein. Ich meine und darin
werdet wohl auch Ihr mir Recht geben — wenn unsere Missionsfeier
in dem Genannten sich erschöpft, so ist damit eigentlich für das Reich
Gottes in der Welt gar nichts getan und gewonnen. Und darum
eben handelt cs stch eigentlich, um die Ausbreitung und Vollendung
des Reiches Gottes auf Erden. Die Mission ist also nicht Selbstzweck,
svndern sie ist nur ein Mittel znm Zweck, ein Mittel zur Ausbreitung
des Evangelinms, des Reiches Gottes unter den heidnischen Völkern.
Ueber den praktischen Wert des Mittels und über seine Tauglichkeit
zur Erreichung des Endzweckes kann man ja wohl in guten Treuen
verschiedener Meinung fein. Tatsächlich wird ja auch an der heutigen
Mission, an der Methode, an der Praxis Kritik geübt und ohne Zweifel
in mancher Hinsicht mit Recht. Ich bin überzeugt, daß die Leiter der
verschiedeuen Missionsgesellschaften selbst keineswegs der Meinung stnd,
daß alles, was sie tun, vollkommen und über jegliche Kritik erhaben
sei, daß mau nicht manches anders und besser machen könnte. Allein
das ist gewiß, so unvollkommen auch noch das Mittel sein mag, so

vieles man auch an der Mission anssetzen mag — der Zweck, das

Ziel, das man mit diesem Mittel, mit der Mission erreichen will,
nämlich die Förderung und Ausbreitung des Reiches Gottes auf Erden
— muß jedem lebendigen Christen am Herzen liegen. Es ist gar keine

Frage, daß wir als Christen die Pflicht haben, das Evangelium zu
allen Menschen und Völkern zu bringen, unser ganzes Leben, unsere
Kraft einzusetzen für dieses Gottesreich auf Erden; denn Jesus hat
von feinen Jüngern und zu feinen Jüngern gesprochen: Ihr seid das
Salz der Erde; so nun aber das Salz dumm wird, womit soll man
salzen? Es ist zu nichts nütze, als daß man es hinausschütte und
laste es die Menschen zertreten. Ihr seid das Licht der Welt. Darum
lasset euer Licht leuchten vor den Menschen, daß ste eure guten Werke
sehen nnd euren Vater im Himmel preisen.

Allein, nicht wahr, wir fühlen es alle sofort, daß man diesen
Worten Jesn unmöglich gerecht werden kann nur durch ein wenig oder
meinetwegen anch ein großes Missionsinteresfe, dadurch, daß man mehr
oder weniger an die Kosten der Mission beisteuert, daß man aufmerksam
die Arbeit der Mission, die Erfolge, die Mühen und Gefahren in den
verschiedenen Ländern verfolgt. Denn dabei bleibt alles, was wir tun,
nur ein indirektes Tun, das mit der eigentlichen Missionsarbeit,
geschweige denn mit der Gottesreichsarbeit, nur in einem sehr losen,
äußerlichen Zusammenhange steht. Je heißer aber in uns die Sehnsucht

nach dem Reiche Gottes ist, desto mächtiger, lebendiger wird dann
auch in uns, in einem jeden Einzelnen, der Drang und Trieb selbst,
etwas zu tun für das Gottesreich unter den Menschen, für seine Aus-



— 383 —

breitung und Vollendung nnter den Heiden, den Völkern. Und dazu
brauchen wir wahrlich nicht Missionar zu werden, die zu den Heiden
hinausziehen, fondern wir können ruhig hier bleiben in unserer Heimat,
in unsern Verhältnissen, in unserer Arbeit, Stellung, Beruf, und doch
direkt mitarbeiten an der wahren und wirklichen Mission, an der
Ausbreitung und Vollendung des Gottesreiches auf Erden. Denn, wie
heute immer wieder gesagt wird, daß das Schicksal der überseeischen
Kolonien der kriegsführenden Staaten auf den Schlachtfeldern Europas
entschieden werde, so wird auch der Sieg über das Heidentum nicht
draußen, sondern hier bei uns, in der Christenheit erfochten, hier allein
kann und muß die Entscheidung fallen. Und das ist nun eben der
Punkt, wo wir alle eine Aufgabe haben, als Jünger Jesu, wo wir
selbst etwas tun können und sollen. Wie wir alle, ohne Ausnahme
am großen Werke des herrlichen Gottesreiches auf Erden beteiligt sind,
wie wir daran arbeiten können, das kommt uns zum Bewußtsein,
wenn wir an Hand unseres Textes einmal uns zu vergegenwärtigen
und klar zu machen suchen: wie Gott die Welt, die Menschheit erobert.

„Ich bin gekommen, daß ich ein Feuer anzünde auf Erden", sagt
Jesus. Das ist ja zunächst ganz gewiß ein bildlicher Ausdruck und
wir müssen uns darum zu allererst darüber klar werden, was dieser
bildliche Ausdruck bedeutet, was Jesns damit sagen will. Nun im
allgemeinen will Jesus damit zunächst ganz einfach sagen, daß er ein
Neues schaffen will auf Erden, daß er in der Welt, in der Menschheit
eine Bewegung hervorbringen will. Das Feuer ist immer ein Sinnbild

des Geistes, also denkt Jesus ohne Zweifel an eine geistige
Bewegung, an die gewaltige, wunderbare, göttliche, treibende Kraft des
Geistes. Und wenn wir diese Kraft genauer bestimmen, näher kennen

zu lernen snchen, so finden wir, daß das Feuer, das Jesus auf Erden
anzünden wollte und auch angezündet hat, nichts anderes ist, als die
wunderbare, herrliche Gottesgewißheit, die tiefinnere, überwältigende
Gewißheit des Vaters und damit im engsten Zusammenhange die
wunderbare, allgewaltige Kraft der Liebe, der Bruderliebe.

Jn der Tat, wo das ist in der Welt, in einem Menschenherzen,
wo ein Mensch des lebendigen Gottes unbedingt gewiß wird und im
Vater lebt, erfüllt, durchdrungen, getrieben von der wunderbaren Macht
und Kraft der Liebe, da erweist sich das als ein verzehrendes Feuer,
als ein Feuer, das alle Angst, Furcht und Sorge verzehrt und alles
Vertrauen und Pochen auf eigene Kraft, auf Menschen/ auf irdische,
natürliche, materielle Mächte und Gewalten, als ein Feuer, das die
Selbstsucht verzehrt und allen Haß, Neid, Zorn, Ungerechtigkeit, alle
Gleichgültigkeit und Hartherzigkeit gegen die Mitmenschen. Ja dadurch,
durch die herrliche Gottesgewißheit und durch die Liebe ist immer, zu
allen Zeiten der Mensch innerlich, im Geiste gereinigt worden, wie das
Gold im Feuer gereinigt wird von allen unreinen Schlacken. Das
war vor allem der Fall bei Petrus und den andern Aposteln, bei

Paulus und vielen einfachen Christen: durch ihre Gottesgewißheit und



ihre wunderbare Menschenliebe, Bruderliebe, wurden sie gereinigt; sie

wurden lebendig und dadurch zu lebendigen Zeugen Gottes, zu
wirklichen Aposteln, zu wahrhaftigen Missionaren. — Seht, das ist das
erste, das uns durch das Wort Jesu zum Bewußtsein kommt: was
Jesus wollte, das war ein Feuer auf Erden, eine treibende Macht in
dem Menschen, eine Gärung in der Menschheit, eine mächtige Bewegnng.

Es ist wirklich nötig, daß man immer und immer wieder darauf
hinweist. Denn man scheint es in der Christenheit vergessen zu habeu.
Das Evangelium Jesu ist fast ganz zu einer neuen Religivn geworden
mit mehr vder weniger kirchlichen Formen und Zeremonien; zur christlichen

Religion, zum sogenannten allgemeinen Christentum, zu einer
bloßen Lehre, zu einem schönen Glauben, aber von einem Feuer, von
einer gärenden, treibenden Kraft, von einer die Welt revolutionierenden

Bewegung ist heutzutage in der Christenheit wenig mehr zu merken.
Dieses Christentuni, diese christliche Religion oder Lehre, dieser Glaube
hat keine Macht und Kraft, wirkt keine tiefgehende Umwandluug der
Menschen — es bringt keine Bewegung, keine Gärnng hervor in der

Welt, sondern läßt die Zustände und Verhältnisse ganz einfach, wie sie

sind. Und wie es hier in der Christenheit ist, so ist es natürlich auch
in der Mission nnd auf den Missionsfeldern draußen. Was wird den

Heiden gebracht? Ein Feuer, eine Bewegung, Gärung, eine treibende
Macht und Kraft? Nein, nicht das, sondern meistens ganz einfach die

christliche Religion und Lehre, ein ganz bestimmt formuliertes Glauben,
eine Kirche, das Christentum, das wir eben selber haben. Denn das
ist ja klar und selbstverständlich, daß wir, die Christenheit, den Heiden
nichts anderes, nichts besseres, nicht mehr bringen und geben können,
als wir eben selbst haben. Erst wenn in uns felbst wieder das Feuer
der Gottesgewißheit, der Brüderlichkeit lodert, wenn Gvtt in uns das
Feuer ist, das Leben, die treibende Macht und Kraft, erst dann wird
auch die Mission davon erfüllt werden. Das Feuer wird ganz von
selbst um sich greifen von Mensch zu Mensch, von Volk zu Volk. Auch
die Heiden werden davon mit Macht im tiefsten Innern erfaßt,
ergriffen werden, ja die ganze Welt, alle Zustände und Verhältnisse
werden dann von Grund aus umgestaltet werden.

Nicht wahr, ivenn wir daran denken, dann, begreifen wir
ganz gut, daß Jefus damals die Worte hinzufügte: „Was wollte ich

lieber — denn es brennete schon?" Wer wollte sich nicht sehnen
darnach, nach diesem herrlichen Gottesreiche auf Erden, nach der wunderbaren

Macht und Kraft der Gvttesgewißheit und der Bruderliebe?
Das war der eine heiße Wunsch, der in der Seele Jesu brannte: den

Vater wollte er bringeil allen Menschen, nicht nur den Juden, auch
den Heiden, sie alle follten erfaßt werden vom lebendigen Gott und
erfüllt sein von der Macht der Liebe. Und dieselbe heiße Sehnsucht
erfüllte dann auch wieder den Apostel Paulus; sie trieb ihn rastlos
von Land zu Land, von Stadt zu Stadt. Er betrachtete sich als
einen Schuldner aller Menschen. Dieses heiße Sehnen, die Menschen



— 385 —

für Gott und sein Reich zu gewinnen, treibt auch heute noch die

Missionare hinaus zu den Heiden. Auch in uns lebt dieser Wunsch,
dieses Sehnen und dieses Begehren nach dem Gottesreiche, aber je
mächtiger und lebendiger diese, Sehnsucht in uns ist, desto deutlicher
muß es uns zum Bewußtsein kommen, daß wir noch ungeheuer weit
davon entfernt sind, desto schmerzlicher und trauriger muß es für uns
fein, daß das Feuer, das Jesus auf Erden angezündet hat, noch so

klein ist, daß es noch kaum brennt, noch fo wenig emporlodert in
Heller, leuchtender Flamme.

Dieses niederdrückende Gefühl haben wir besonders in unserer
Zeit. Wenn wir an diesen Krieg denken, der nun schon feit Monaten
in Europa tobt und wütet und der mit unverminderter Heftigkeit,
trotz Winter, Regen und Kälte weiter geführt wird in ungeheurer
Wut und Erbitterung, wenn wir denken an all den Haß, die Roheit,
Brutalität und Gemeinheit, an die Zerstörungswut, die jetzt zum
Vorschein kommt, dann will es nns manchmal scheinen, als brenne da
überhaupt kein Feuer mehr, das von Gott, von Jesus Christus kommt,
als sei jeder Funke der Gottesgewißheit und der Bruderliebe ausgelöscht.

Und wie hart, wie gleichgültig sind doch die Menschen, die sich

Christen nennen, gegen andere. Wie viel Not, Jammer und Elend
ist doch da in den Massen des Niedern Volkes und die Menschen gehen
achtlos daran vorüber. Die Schwachen werden ausgebeutet und
niedergedrückt, mit Füßen getreten von den Starken und Mächtigen.
Ungerechtigkeit und Willkür herrscht in der Christenheit, wie bei den
heidnischen Völkern. Das ist der traurige, entmutigende Eindruck, der sich

uns aufdrängt mit aller Macht. Wohl sind ja auch noch Funken des
heiligen, göttlichen Feuers vorhanden. Da und dort leuchten sie empor
in der Dunkelheit, nicht nur hier in der Christenheit, sondern auch
draußen bei den Heiden, wie die Missionare uns sagen. Es wäre ja
auch gar zu traurig, wenn alles erloschen wäre. Aber das genügt
uns nicht und kann uns nicht genügen: dieser Funke muß zum
lodernden Feuer werden. Gott muß uns und alle Menschen ganz
erfüllen, die Liebe muß uns alle umfassen und uns, alle Völker verbinden
zu dem großen, herrlichen Gottesreich. Gibt es für uns etwas
Größeres und Herrlicheres, etwas, das wir lieber wollten, nach dem
stch unsere Herzen heißer sehnten, als nach dem Vater, dem lebendigen
Gott, nach dem allumfassenden Bruderreiche!

Freilich damit, daß wir uns nach Gott, Uach der Vollendung
seines herrlichen Reiches auf Erden sehnen, ist es noch nicht getan,
dadurch ist die Verwirklichung des Gottesreiches noch um keinen

Schritt näher gerückt. Sie ist vielmehr an eine unerläßliche Bedingung
geknüpft, nämlich wir müssen dafür leiden und Opfer bringen. Das
wußte auch Jesus. Deshalb fährt er fort: „Aber ich muß mich zuvor
taufen lassen mit feiner Taufe und wie ist mir so bange, bis sie
vollendet werde." Dabei dachte Jesus ohne Zweifel an feinen Tod,
an fein Leiden und Sterben am Kreuze. Dieses Sterben Jesu am



— 386 —

Kreuz für seine Ueberzeugung, für die Menschen, das war der
Tatbeweis seiner ungeheuren, unerschütterlichen Gottesgewißheit und feiner
wunderbaren Liebe. Damit hat Jesus in der Tat ein Feuer
entfacht auf Erden, das nimmermehr erlöschen konnte; er hat eine Be-
weguug, eine Gärung hervorgebracht iu der Menfchheit, die nicht zur
Ruhe kommen kann, als bis das Gottesreich auf Erden vollendet ist.

Es ist auch heute noch nicht anders geworden: nur durch
Leiden und Opfer kann es mit dem Gottesreich auf Erden vorwärts
gehen. Nun werdet Ihr mich vielleicht verwundert fragen, wie wir
denn für Gott und sein Reich leiden und Opfer bringen können. Das
sei ja heutzutage für uns ganz unmöglich. Denn wir leben ja in der

Christenheit, mitten unter einem christlichen Volke, in einer christlichen
Stadt, und da sei es doch ganz ausgeschlossen, daß man um seines
Glaubens und seiner Ueberzeugung willen verfolgt werde, daß man
dafür kämpfen, leiden, Opfer bringen müsse. Allerdings, so ist es ja
in der Tat, bei uns. Jn der Christenheit hat der Kampf völlig
aufgehört, scheinbar, aber gerade das ist das Fatale, das uns
mißtrauisch machen müßte. Denn Jesus hat etwas ganz anderes voraus
gesagt. Er fragte seine Jünger: Meinet Ihr etwa, daß ich
hergekommen bin, den Frieden zu bringen auf Erden? Ich sage Euch:
Nein, sondern die Zwietracht, die Spaltung und Feindschaft oder wie
es in einem andern Evangelium heißt: „Ich bin nicht gekommen den

Frieden zu bringen, sondern das Schwert." Die Hausgenossen, die

nächsten Blutsverwandten werden sich um seinetwillen entzweien, gegen
einander auftreten und kämpfen.

Natürlich dachte Jesus bei diesen Worten nicht im Entferntesten
an den Krieg, bei dem es sich immer um irdische, weltliche Macht
handelt, auch bei dem heutigen Kriege. Es ist eine ganz erstaunliche
Verkennung Jesu, seines Denkens und Wesens und dessen, was er
wollte, wenn man, wie es ja mehrfach geschehen ist, „nicht Frieden,
sondern das Schwert" eben auf den europäischen Krieg unserer Tage
bezogen hat. Es scheint mir etwas ganz Unsinniges zu sein, wenn
man glaubt, sich zur Rechtfertigung dieses furchtbaren Krieges, dieses
schrecklichen Mordens auf Jesus, auf sein Wort und Evangelium
berufen zn können. Jesus und sein Evangelium kommt bei diesem Krieg,
bei seiner Entstehung und seinem Verlans nicht im geringsten in Frage.
Es ist vielmehr etwas ganz anderes, das Jesus meint. Wenn z. B.
die christliche Kirche, wir Pfarrer in jenen Tagen, Ende Juli einmütig,
laut und energisch gegen den Krieg protestiert hätten, wenn die
sozialistischen Abgeordneten im Reichstag, in den Parlamenten die Kriegskredite

verweigert hätten, dann hätten sie die Wahrheit des Wortes
Jefu an sich selbst erfahren; es hätte Spaltung, Uneinigkeit, Unfrieden
gegeben, das Schwert d. h. die brutale Macht und Gewalt des Staates
hätte fich gegen sie erhoben. Ihre Volksgenossen, ihre nächsten Freunde
hätten sich von ihnen abgewandt. Sie wären gehaßt, verflucht worden
als Vaterlandsverräter. Und derselbe Haß der Welt, Verfolgung,



— 387 —

brutale Gewalt erhebt sich auch heute noch gegen alle, die es wagen,
z. B. gegen den Militarismus aufzutreten, ihn zu verwerfen und
überhaupt gegen die Macht und Gewalt des Staates. Höchst empfindlich

sind die Menschen ferner, wenn das liebe Geld, wenn ihr Besitz,
wenn der Mammon angetastet wird. Da erhebt sich sofort der
grimmigste Widerstand, da entfacht stch glühender Haß, bittere Feindschaft.
Da kommt der Zwiespalt hinein in die Familien. Das Eintreten für
die Armen und Niedrigen, für die Entrechteten und Unterdrückten, für
die sogenannten Schlechten, für die lasterhaften, verkommenen Menschen,
das Kämpfen für Gerechtigkeit, für Wahrheit — das alles erzeugt
auch heute uoch immer Haß, Feindschaft, Zwietracht, Spaltung in den
Häusern und Familien, in den Gemeinden und im ganzen Volk. Und
doch ist es gar keine Frage, daß darin gerade der Geist, die Gesinnung
Jesu zum Ausdruck, zur Erscheinung kommt — ja, das hat Jesus
ohne allen Zweifel von seinen Jüngern verlangt.

Freilich, das ift richtig, von diesem Kampf, Haß, Spaltung,
Zwietracht, von diesem Schwert ist ja heutzutage bei uns nicht viel
zu sehen. Aber wißt ihr, warum nicht? Ganz einfach darum, weil
wir nicht Jünger Jesu sind, weil wir lieber mit der Welt paktieren
und im Frieden leben wollen, als in der treuen Nachfolge Jesu zu
leiden und Opfer zu bringen, verachtet, verlacht, verspottet, ' gehaßt
und gemieden zu sein. Wären wir wirkliche Jünger Jesu, machten
wir wirklich Ernst mit unserm Glauben — wahrlich alsbald würde
auch der Kampf entbrennen, wir bekämen das Kreuz zu fühlen, die
brutale Gewalt der Welt.

Und feht, das ist nun eben die eine große Bedingung der
Verwirklichung des Gottesreiches in der Welt, daß wir diesen Kampf,
diesen Haß der Menschen, der Welt auf uns nehmen, daß wir in
diesem Kampfe unsere Gottesgewißheit bewahren, wie auch unsere Liebe
zu den Menfchen, daß wir trotz allem, freudig, unbedingt auf den
Vater vertrauen und an die Menschen glauben. Dadurch wird dann,
wie am Kreuze Jesu, Gott herrlich, offenbar als die eine, große
Wirklichkeit, als gegenwärtige Macht, Kraft und Hilfe, als die wunderbare
Macht der Liebe. — Dann erweist sich Gott, nnsere Gottesgewißheit,
unser Glaube, nnfere Zuversicht als ein Fener, das die Herzen der
Menschen erfaßt und ergreift, das alles Gottwidrige in den Menschen,
in den Zuständen und Verhältnissen auf Erdeu verzehrt. Es ist eine
umgestaltende Kraft und Macht, eine Gärung und Bewegung in die

ganze Menschheit gekommen.
Es ist gar keine Frage: So und so allein erobert Gott die

Welt, die Menschheit. Und da müssen wir alle mithelfen. Das
Feuer der Liebe, der Gottesgewißheit muß vor allem in uns brennen;
Gott muß die Macht und Kraft unseres Lebens sein. Und dann erst,
wenn wir, die Christenheit, wirklich lebendig geworden und wenn in
uns das Feuer brennt und lodert — dann kann und wird die
Missionsarbeit wirklich Erfolg haben. Dann werden auch die Heiden von



dem Feuer erfaßt, ergriffen werden. Sie erleben den Vater, den

lebendigen Gott und werdeu mit uus hineingehoben in das herrliche,
wunderbare Reich des Geistes, der Liebe, der jubelnden Freude und
des Lebens. — Amen. P. Martig.

vas 5taatsprob!em.

iRer Staat ist uns wirklich zum Problem geworden, sogar zu

I » einem bereits drückenden Problem, und schon diese Tatsache
weist darauf hin, daß die Zeit einer selbstverständlichen

Bejahung des Staates vorbei ist. Unsere Zeit unterscheidet sich darin
gründlich von früheren, für die der Staat die einfach
selbstverständliche Form der Gemeinschaft oder gar noch ein zu erkämpfendes
Ziel darstellte. Ein Ideal können wir nicht mehr in ihm sehen; die

Ueberzeugung der Griechen und Römer vom unbeschränkten Recht
und Wert des Staates gegenüber dem Individuum, oder die der
deutschen idealistischen Philosophen von der großen sittlichen und
kulturellen Bedeutung des Staates, oder Luthers Ansicht vom Gottes-
gnadentum der Obrigkeit, oder endlich Calvins theokratisches Ideal
in staatlicher Form: diese vier historisch vielleicht bedeutsamsten Formen
der Bejahung des Staates sind uns einfach fremd geworden, so

verschieden wir uns dabei den einzelnen gegenüber verhalten mögen.
Wir nehmen den Staat nicht mehr einfach als eine Selbstverständlichkeit

hin, weder mit der für die Antike charakteristischen
Staatsbegeisterung, ja Staatsvergötterung, noch mit der den lutherischen
Quietismus kennzeichnenden, nur allzuleicht in devote Unterwürfigkeit
und eine neue Staatsfreudigkeit umschlagenden Resignation; wir sind
aber auch gegenüber der ihm zugemuteten sittlichen und kulturellen
Mission und seiner Beurteilung als höchsten sittlichen Gutes sehr
skeptisch, geworden, und auch seine Verwertung als Werkzeug zur
Errichtung der Theokratie, wiewohl uns dem Geiste nach diese

Stellungnahme vielleicht am sympathischsten berührt, lehnen wir
ab; denn gerade in dieser letzten Stellungnahme, der dasselbe Ziel
wie uns vorschwebt und über der das calvinische soli clsc, Z-loriêt
steht, das auch für uns das richtungweisende Wort ist, sehen wir
jene Verquickung anseinanderstrebender Kräfte, die für uns
unhaltbar oder doch höchst problematisch geworden ist: die Verquickung
staatlicher und göttlicher Kräfte. Wir wollen nicht mehr die Theo-
k r a tie, sondern das G o t t e s r eich, mit welcher Gegenüberstellung
das entscheidende Moment ausgedrückt werden foll, daß wir uns

l) Referat, gehalten an der religiös-sozialen Konferenz in Reichenau
(Graubünden), August 1916.


	Wie Gott die Welt, die Menschen erobert (Lucas 12, 49-53)

