
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 10 (1916)

Heft: 8

Rubrik: Rundschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 372 —

Noch stehen fürchterliche Menschenhekatomben bevor, das zeigt
der in der Anlage beigefügte Erlaß Djemal Paschas. (Den
Ingenieuren der Bagdadbahn ist verboten, Photographien von
Armenierzügen zu machen. Alle schon aufgenommenen Platten
müssen innerhalb 24 Stunden abgeliefert werden. Andernfalls
Verfolgung durch das Kriegsgericht.) Ein Beweis, daß man an
maßgebenden Stellen das Licht wohl fürchtet, aber noch nicht gewillt
ist, mit diesen, die Menschlichkeit entwürdigenden Szenen ein Ende

zu machen.
Es ist uns bekannt, daß das Auswärtige Amt von anderen

Seiten bereits eingehende Schilderungen der hiesigen Verhältnisse
empfangen hat. Da sich aber in dem Deportationsverfahren bisher
nicht das mindeste geändert hat, so fühlen wir uns doppelt zu diesem
Bericht verpflichtet, zumal wir im Auslande die ungeheure Gefahr
deutlich erkennen, die hier dem deutschen Namen droht.

gez. Dr. Niepage. Dr. Eduard Graeter."

ftunSscbau.
8llM Fall Lauöra? möchten wir noch einige Nachträge bringen.

1. Zunächst das Urteil. Es ist interessant, einige der Erwägungen
des Gerichtes zu bedenken. Dieses findet z. B. (wir zitieren wörtlich)

daß Baudraz, ohne daß man ihn als unzurechnungsfähig betrachten odcr
feine Ehrlichkeit in Zweifel ziehen dürfte, sich doch nicht in einem normalen Geisteszustand

zu befinden scheint, insofern seine sich widersprechenden Aeußerungen die
eines Schwärmers (illuminé) sind;

daß er demgemäß behauptet, wenn seine Frau, seine Mutter oder seine Kinder
in seiner Gegenwart den schlimmsten Mißhandlungen ausgesetzt wären, würde er
keine Waffe ergreifen, um sie gegen den Angreifer zu verteidigen;

daß er dessen ungeachtet Anhänger der Einrichtung der Gendarmerie ist;
daß die mangelnde Konsequenz seiner Gedanken sich auch in seiner Erklärung

zeigt, daß er in Morges bei der Beeidigung der Truppen den Arm nur halb
erhoben habe und ohne die Schwurformel auszusprechen;

daß er in diesem besonderen Punkte zuerst erklärt, nur einen halben Eid
geleistet zu haben und später, überhaupt keinen;

daß er, aufgefordert, sich über feine Weigerung, bei der Sanitätstruppe zu
dienen, auszusprechen, erklärt hat, er wolle nicht die.Verwundeten Pflegen, weil nach
seiner Ansicht die Verwundeten doch bloß Nummern seien;

daß Baudraz auf bedauerliche Weise unter dem Einfluß von Zeitungs- und
Zeitschriftenartikeln stand, die er nicht immer verstand, und von denen einige
allerdings seine Lieblingsideen verteidigten;

daß sodann Baudraz von Seilen gewisser Geistlichen nicht die vernünftigen
Ratschläge empfing, die ihm zu geben angebracht gewesen wäre!

In diesen Aeußerungen haben wir ein kostbares Stück Psychologie
des vulgären „Freisinns" und der vulgären „positiven" Frömmigkeit
zugleich vor uns. Diese Unfähigkeit, religiöse Motive zu begreifen,
diese geistige Roheit, die für das harte Ringen eines Mannes um



— 373 -
cine Gewisfensentscheidung — ein Ringen, zu dem natürlich auch Schwankungen

gehören — nur die Kategorie der Inkonsequenz haben, dieser

Hochmut, der einen Mann, der an Kraft des Willens und sittlicher
Klarheit weit über seinen Richtern steht, als einen armen Verführten
hinstellen will, der seine Verführer nicht einmal verstanden habe, alles
das ist klassisch. So haben solche Richter in ähnlichen Fällen wohl fast
immer geredet. (Dieser Stil erinnert übrigens ganz an irgend einen
Kirchenblättchenartikel gegen die „Religiös-Sozialen".) Nur in einem
Punkte haben die Richter recht: „normal" ist der Mann nicht,
normal sind, leider, sie selbst!

Baudraz hat in uns bekannten privaten Aeußerungen, besonders
ausführlich in ciner als Manuskript gedruckten Schrift, seine jetzige
Stellung und den Kampf, der ihn dazu geführt, mit solcher Klarheit,
Einfachheit und Kraft, einem solchen schlichten Ernst und einer so

tiefen und ehrlichen Bescheidenheit beschrieben, daß man an die edelsten
Beispiele des Märtyrertums aller Zeiten erinnert wird. Wir dürfen
zu diesem Manne nnvedingtes Zutrauen haben. Wenn er z. B. die

Polizei noch als eine notwendige Einrichtung gelten läßt, so kann
nur verkehrte Konsequenzmacherei ihm daraus einen Strick drehen
wollen. Man kann fehr wohl die Polizei für nötig und den Krieg
für unnötig halten. Ebenso viel wert ist die andere Frage: „Was
er tun würde, wenn u. f. w." Der Krieg kann beseitigt werden, auch
wenn vielleicht noch nicht alle Gewalt zu vermeiden ist. Das sind
alles kleinliche Ausflüchte der „Logik" gegenüber dem Gewiffen.

2. Die „gewissen Geistlichen", denen es so sehr an Verständnis des

Feldpredigerevangeliums mangelt, haben sich durch die letzte Bemerkung
des Urteils veranlaßt gesehen, folgende Erklärung der Oeffentlichkeit zu
übergeben:

Da die unterzeichneten Pfarrer in einer der Erwägungen des Urteils im
Falle Baudraz von dem Kriegsgerichte mit einem Vorwurfe bedacht worden sind,
so betrachten sie es als ihre Pflicht, folgende Erklärung abzugeben:

1. Weit davon entfernt, John Baudraz als einen Schwärmer zu betrachten,
sind wir der Ansicht, daß seine Haltung dem Geist des Evangeliums, so wic wir
es verstehen, entspreche,

2. Da wir uns selbst in einer verhältnismäßig sicheren Stellung befinden
und nicht wissen, ob wir, wenn wir in seine Lage kämen, den Mut hätten, so zu
handeln, wie cr, so hat keiner von uns ihn irgendwie zu seinem folgenschweren
Entschlüsse veranlaßt.

3. Aber da dieser sichtlich vom Geiste des Evangeliums eingegeben war, und
in unsern Augen auf wirksame Weise dazu beitragen konnte, die Welt aus dem
blutigen Geleise, worin sie festgefahren ist, herauszubringen, so wären wir untreu
gegen unser Amt gewesen, wenn wir ihn entmutigt hätten.

4. Wir find dagegen nicht müde geworden, ihn zu bitten, die Beweggründe
und den Ernst seiner Tat Wohl zu prüfen, in der Ueberzeugung, daß diese
unfruchtbar und schuldbar würde, wenn sich ihr der geringste Zusatz von Hochmut
oder Eigensinn beimischte.

5. Unsere Ueberzeugungen verhindern uns nicht, jene Hochachtung
auszusprechen, die der Glaube ausgezeichneter Christen und die Treue derer verdienen,

l> Man vergleiche übrigens die aus dem „halbasiatischen" Rußland stammende
Ausnahme S. 344 ff.



— 374 —

die ihrerseits einem andern Lichte folgend oder von Gott zn andern Aufgaben
beberufen, unter den Waffen, und zwar manchmal auf heldenhafte Weise, ihre
Pflicht tun.

Diese Erklärung ist unterzeichnet von den vier Pfarrern Maurice
Vuillemier in Chesalles bei Moudon, Jules Vincent in Villarzel, Arnold
Porret in Missy (wo Baudraz jetzt Lehrer einer freien Schulgemeinde
ist) und Louis Monastier-Schroeder in Moudon. Zwei von ihnen
gehören der „freien" und zwei der „nationlen" Kirche an.

Sie ist von einer größern Anzahl von Zeitungen des Waadt-
landes abgedruckt worden, meistens ohne Kommentar. Ob sie trotzdem
das Signal zu einem großen Kampfe wird, bleibt abzuwarten.

Wo noch etwa Menschen sind, die ein Verständnis für Seelengröße

und Ritterlichkeit haben, da Wörden sie dieser Tat der vier
Pfarrer ihre Hochachtung nicht versagen können, und das auch dann,
wenn sie ihre Ansichten nicht teilen.

3. Zu der Gerichtsverhandlung schreibt uns ein Freund folgendes:
Im Gegensatz zu der früheren Verhandlung zeigte das Gericht diesmal,

abgesehen von einer Ausnahme oder zweien, einen völligen Mangel an Verständnis
für die Tiefe der Frage. Dagegen war die Haltung des Auditors und des
Verteidigers ausgezeichnet. Der erstere, Eduard Chapuisat, Redaktor des „lournai <ls

Ssrisvs«, hielt ein Plädoyer von seltener Tiefgriindigkeit. Dies sein wesentlicher
Inhalt: Diefer Mann ist von Grund aus achtungswert, wie jeder, der
aufrichtig seinem Gewissen gehorcht. Wir dürfen nicht versuchen, ihn zu einem Wechsel
seiner Ueberzeugung zu bewegen. Ihn zu bestrafen hat keinen Zweck. Es gibt
gegenwärtig keine Möglichkeit, ihn vom Militärdienst zu befreien. Der als Ersatz
vorgeschlagene Bürgerdienst (ssrvios oiviqus) besteht noch nicht, die Ausweisung ist
keine Lösung, das Gesetz ist unzweideutig. Es muß um jeden Preis vermieden
werden, daß er wieder vor einem Gerichtshof zu erscheinen hat. So sehe ich nur
eine Lösung: die Degradation — die wir aussprechen könnten, ohne daß damit irgend
welche Ehrenfolgen verbunden wären. Aber nach dem Gesetz kann die Degradation
nur vollzogen werden, wenn eine Strafe von einem Jahr Zuchthaus ausgesprochen
worden ist. Keiner von uns wird sich dazu entschließen können. Dennoch meine
ich, das Gericht sollte diese Strafe aussprechen, aber gleichzeitig beim General ein
Gesuch um Begnadigung einreichen. So wird der Fall endgültig erledigt sein.

Der Verteidiger konnte nichts anderes, als die gleiche Lösung vorschlagen.
(Es war Herr Albert Picot, Advokat in Genf, Sohn eines Bundesrichters, sehr
tütiges Mitglied der Neuen helvetischen Gesellschaft, Verfasser der Broschüre, die

^«.s'.. neuerdings viel Aussehen erregt hat: Lst-gs i'Ksurs às «s.rskKr.Iss voilss?) Abcr
er zeigte zugleich, wic die Haltung des Angeklagten sich unter christlichen Gesichtspunkten

rechtfertigen lasse ^ ohne übrigens diese für feine Person zu teilen. Das
Gericht hatte also cin ausgezeichnetes Mittel in der Hand, um sowohl das Prinzip,
als den Mann zu retten, indem es ihn scheinbar sehr streng, in Wirklichkeit gar nicht
bestrafte. Es hat dies nicht gewollt, da es offenbar von vornherein entschlossen

war, den Pfarrern und „Muckern" eine Lektion zu erteilen. Der Mann mußte
nochmals leiden. Das Urteil wurde mit grenzenloser Verwunderung und
Betrübnis aufgenommen.

Da kam zwei Tage nachher, ganz von selbst, ohne die Fürsprache des
Gerichts, ohne das Begehren des Angeklagten oder seines Advokaten (vielleicht auf einen
Schritt des Auditors hin?) die Begnadigung durch den General,

Ganz wunderbar, — Was wird das Gericht dazu gesagt haben Z — So ist unser
wackerer Freund aus der Sache, unendlich glücklich und bewegt über diese Befreiung,
Wieder einmal ist unser Glaube die Kraft gewesen, die die Welt überwindet. Es
scheint mir unmöglich, daß man diesen Mann zum dritten Mal vor einen Gerichts-



— 375 —

Hof bringe. Eine endgültige Lösung wird folgen. Er tritt in die Sitile zurück
und preist Gott dafür," L, R,

TUM MI Förstes möchten wir noch einige weitere Dokumente
veröffentlichen. Jn der „Neuen Hochschule", eiuem Organ der deutfchen

Freistudentenschaft, äußert sich stucl. pliil. Bernhard Schottländer

u. a. folgendermaßen:
Die öffentliche Erregung hat sich gelegt, die Zeitungen, die anfangs nicht

hastig genug ihren Lesern verlogene Berichte über Försters Vaterlandslosigkeit (und
ihre eigene Bravheit) vorsetzen konnten, berichtigen allmählich, und sehr bald wird
nur die unbestimmte Erinnerung an eine — allseits stillschweigend zugegebene —
Blamage der Münchener philosophischen Fakultät übriggeblieben sein. Doch das
würde nicht der Bedeutung des Falles entsprechen; hier hat sich nicht nur die
Urteilslosigkeit einiger Münchener Professoren gezeigt — sie hat sich gezeigt, und
es wäre interessant, zu erfahren, wie und zwischen wem diesc Einstimmigkeit zustande
kam, und ob noch keiner der Professoren den Mut gefunden hat, seine Unterschrift
zurückzuziehen, — hier liegt vor allem ein unzweideutiges Dokument für die
politische und geistige Haltung der heutigen Universitäten überhaupt vor. Die Professoren
der philosophischen Fakultät treten geschlossen auf, als Stand, als hatten sie ein
Recht, die Handlung eines ihrer Kollegen zu beurteilen, nicht rechtlich — dazu ist
das Strafrecht da, — nicht wissenschaftlich — das ist Sache des einzelnen Forschers

—, sondern: wie im Offizierskorps, vom Standpunkt einer Standcssoli-
dari tat. Dieser Gedanke ständischer Solidarität weist zurück auf eine ursprünglich

gesellschaftliche Auffassung des Professorenberufes: nicht Erkenntnis, sondern
Oekonomie berief den Dozenten zu seinem Amt; grundsätzlich ift es nicht
verschieden von dem des Schusters und Postbeamten, Der Professor fühlt sich als
„Staatsbürger" und ist — bestenfalls — überzeugter, fleißiger, scharfsinniger
Beamter, So ist es nicht nur in München; so wäre es auch an anderen Hochschulen,
hat doch z, B, der Rektor dcr Universität Berlin, v, Wilamowitz-Moellenoorf,
erklärt, es gäbe — höchste intellektuelle Moralität vorausgesetzt — trog dem
Erkenntnisse, die ihren Denker von der Arbeitsgemeinschaft der Universität ausschlössen.
Die Erklärung der Münchener Fakultät ist das Zeugnis dieser Lage.

Es ist nicht wahr, daß die verfassungsmäßig garantierte Freiheit
wissenschaftlicher Forschung und Lehre auf den Universitäten besteht. Es ist ferner nicht
wahr, daß die akademischen Behörden politisch neutral sind. Vielmehr ist erwiesen,
daß sie die Freiheit wissenschaftlicher Arbeit durch politische Dogmen beschränken, und
daß deshalb geistige Menschen nur im Gegensatz zu ihrer tatsächlichen Bestimmung
an den Hochschulen wirken können. Denn der geistige Mensch ist vor allem frei
von Vorurteilen, ist bemüht, zu erkennen, zu erfahren, was wirklich ist, Geist ist
nicht Scharfsinn (obwohl scharfsinnig), sondern ein „Pathos", eine bedingungslose
Hingegebenhc.it an das Wirkliche, Ändere, Fremde, Unbekannte, Geist ist darum
von Grund aus „revolutionär", die Institution der Universität ist grundsätzlich
konservativ und darum: un geistig, Jn geistigen Menschen ist dic Möglichkeit dcs
vätss, des Sehers, des Propheten; der Universitätsprofessor ist Beamter.

Ich schreibe diese Worte in klarem Bewußtsein ihrer Tragweite nieder und
will, daß man sie wortwörtlich durchdenke. Wenn noch etwas Gutes auf den
Universitäten gedeiht —, nnd das kommt vor — so geschieht das unabhängig von dem
dort geltenden Geist, Die Hochschulen sind nicht frei, wie es auch die Schulen nicht
sind; sie sind die Institution einer Gesellschaft, die den historischen Machtstaat
bejaht. Eine Gesellschaft, die eine auf Wirklichkeits-, d. h. Werterkcnntnis, begründete
Rechtsordnung will und — schaffen wird, muß Autonomie des Schul- und
Hochschulunterrichts fordern und dic geringen Ansätze dazu, wie sie die Freie
Schulgemeinde darstellt, oder wie sie eine freie Hochschule wäre, fortführen.

Keine Platonopolis wird ersehnt, keine Stätte für in sich versunkene Denker.
Aber der Gedanke der Akademie soll aufleben, und die große wirklichkeitsmutige
Inbrunst, in der Plato das Wissen dcr Idee und das Handeln nach ihr als eines
und dasselbe aussprach. Die fundamentale Einheit theoretischen und politischen



— 376 —

Verhaltens soll wieder lebendig werden! Daß nicht, wie heute, sich brutale Macht
mit Hilfe wissenschaftlicher und — geistiger Ergebnisse durchsetzt (und „unsere Wissenschaft"

sozusagen durch ihre schlagenden Resultate gerechtfertigt erscheint), sondern
daß künftig das, was wir als sinnvoll und gut erkannt haben, Wirklichkeit sei!
Daß wir künftig nicht mehr Quantität, Massigkeit und ahnliche absurde sinnlose
Fetische als „real" respektieren; daß wir uns nicht von voluminösen Exzentriks,
Heroismen und dergleichen bluffen lassen, sondern daß wir unsere einfachen Gefühle
wieder achten und den gesunden Menschenverstand! Und daß wir es nicht mehr für
„naiv" halten, zu moralisieren, und vor allem: daß wir helfen und bessern!

Ich habe nur einen unvollkommenen Auszug aus Försters Aufsatz geben
können, doch dieses wenige wird gezeigt haben, wie umwälzend wahrhaftig und
universal sein politischer Wille ist. Förster hat recht: „Wer die deutsche Jugend der
jüngsten Generation beobachtet hat, der weiß, wie sehr sie innerlich diesen Dingen
(„Realpolitik") fremd geworden war und wie sehr sie nach größeren Horizonten für
ihren Enthusiasmus dürstete," Jn dem Protokoll einer freistudentischen Zusammenkunft

in Dresden (1. 9.1915) heißt es: „Realpolitik war das Wort, auf das jeder
Schmock hineinfiel. Das sei endlich abgetan! Der Geist soll Macht werden!"
Und so in vielen Variationen.

Wir wollen nicht Formulierung, sondern Besserung! Ganz gewiß ist nur
dann ein Friede erreicht, wenn die Gesinnung der Völker die bestehende staatliche
Anarchie verneint, wenn die Völker freien Willens miteinander leben wollen. Alles
andere ist Gewalttat und birgt den Keim künftiger Vergewaltigungen, Welcher
Gedanke aber ist natürlicher als der, frei und hilfsbereit miteinander zu leben! Es
ist gegen unser moralisches Bewußtsein, neben uns jemanden verhungern zu lassen;
wir teilen selbstverständlich mit dem Hungernden, Ein Wirtschaftskrieg widerspricht
der moralischen und intellektuellen Einsicht europäischer Menschen. Das ist so.

Wenn das aber so ist, und wenn wir das erkannt haben, dann wollen wir
über solche Selbstverständlichkeiten nicht weiter debattieren, dann haben wir ganz
phrasenlos, umstürzend ehrlich demgemäß zu leben, zu handeln und zu helfen.
Heute noch!

Ja, was kann man denn heute tun? Beispielsweise dieses: die Volksseuche
des Journalismus mit heiliger, unerbittlicher Wut unablässig im Großen und im
Einzelnen zu bekämpfen. Die Schuld der Presse an der Entstehung und Verlängerung

des Krieges und an der Verschändlichung des Lebens ist unermeßlich. Ein
kleines Beispiel: Jn den kritischen Tagen des Juli/August — vor der französischen
Kriegserklärung — ging die Nachricht durch die Zeitungen, ein französischer Flieger
habe in der Nähe von Nürnberg Bomben abgeworfen. Dem zuständigen
Generalkommando ist davon nichts bekannt; ich erfahre das erst heute. Vielleicht wurde
cs auch damals schon berichtigt — die Zeitungen sind mir nicht mehr zur Hand. —
aber wie entscheidungsschwer wenige Stunden sein können, das wissen wir aus
diesen Tagenz eine nachträgliche Berichtigung schafft das angerichtete Unheil nicht
aus der Welt.

Kommilitonen, die Niedertracht, die Herzlosigkeit der Journalisten bringt es

fertig, das zitternde Bangen von Frauen und Kindern, „herzzerreißende Szenen vor
dem Londoner Marineamt", den „Schmerz der Hinterbliebenen" — als Gemüts-
stärkung wahrscheinlich — dem deutschen Bürger in Fettdruck mitzuteilen! Und das
Erbärmliche ist dieser profitable Gebrauch, den sie von ihrer „vaterländischen"
Gesinnung in selbstherrlicher Unfehlbarkeit machen, indes Millionen Menschen im Dreck
der Schützengräben liegen oder in Schmerz und Bangen zurückgeblieben sind! Und
noch dieses muß gesagt werden: auch die sogenannt fortschrittliche und liberale Presse

beteiligt sich daran.
Kommilitonen,'heute schon können und müssen wir handeln! Was können

wir tun? Uns bewahren vor dcr Vergiftung durch die Presse durch eigenes Denken.
Durch rücksichtsloses Zerdenken journalistischer Ideologien (Patriotismus, Kulturpolitik,

Militarismus, Freiheit der Meere und vieles andere, worüber ich in einem
künftigen Aufsatze sprechen werde). Durch unbeirrbares Eintreten für die Wahrheit
gegen die Zeitungsschreiber (durch Briefe an die Redaktionen, Berichtigungen, Ver-



— 377 -
öffentlichungen und Boykotte), Durch Zusammenschluß aller anständigen

und denkenden Menschen! Was möglich ist, weiß man erst,
wenn es getan ist. Machen wir Ernst, ganz einfach, rücksicht- und hoffnunglos, tun
wir, was gut ist! Und glauben wir, daß das Gute das wahrhaft Mächtige ist!
Glauben wir an den Menschen im „Feinde"!

Keine Gemeinde und kein Orden soll gegründet werden. Förster erwartet
das Ende der Anarchie nur von einer Erneuerung der christlichen, katholischen Welt,
(Ich glaube nicht, daß eine Rückkehr zum geltenden Katholizismus für uns heute
wirklich möglich ist; es würde zu weit führen, wollte ich darauf eingehen,) Doch
ich glaube vor allem, daß es zu der notwendigen politischen Erneuerung keiner
religiösen Umwälzung bedarf. Es genügt eine Erwecknng unserer tapfersten und
empfindsamsten Sinnlichkeit, ein Ansprechen des Sinnes für Gerechtigkeit!

Vielleicht noch eindrucksvoller ist ein Artikel von Leutnant der
Reserve Wilhelm Franke, den wir ganz wiedergegen:

Viele von denen, die für Friedrich Wilhelm Fürst er als Leser
seiner zahlreichen Schriften ein Gefühl der Verehrung empfunden haben, werden sich

angesichts der scharfen Kritik, die neue Gedanken dieses Mannes in letzter Zeit vielfach

erfuhren, des Gefühles nicht haben erwehren können, es habe das klare Bild,
das sie sich im Innern entworfen hatten, einen Fleck erhalten. Besonders seit ein
gegen Förster gerichteter Aufsatz des Historikers an der Münchener Universität, des
Herrn Geheimrat M a rcks, ohne eingehende Erwiderung von Zeiten Försters blieb,
werden manche seiner Anhänger glauben, er habe die Waffen gestreckt.

Es ist nicht die Absicht dieser Zeilen, sich in irgend einer Weise an der
historisch-wissenschaftlichen Diskussion zu beteiligen, in deren Gebiet der Aufsatz Herrn
Geheimrat Marcks' die Försterschen Gedanken gezogen hat, sondern sie machen sich

lediglich zur Aufgabe, darauf hinzuweisen, daß die erörterten Fragen außer der
politisch-historischen noch eine ganz andere Seite haben, eine Seite, auf deren
Erörterung es dem Laien vor allem ankommen muß. Diese Seite wurde in jenem
Artikel vollständig übersehen. Ich nenne die geistig-reale Seite der Försterschen

Gedanken, und ich möchte behaupten, sie sei nicht weniger wesentlich als die
andere, weltlich-praktische. Allerdings scheint mir, gehöre zu ihrer Würdigung
weniger verstandesmätzige Wissenschaftlichkeit als Unparteilichkeit und natürlicher
Mutterwitz,

Jn einem einzigen Satze weist Herr Geheimrat Marcks auf diese Seite hin :
„Hinter Försters Artikel steht als Grundanschauung der Pazifismus." Leider sind
mit diesem Worte Vorstellungen von „idealistischer" Schwärmerei verbunden, so daß
ich behaupten möchte, dieser Ausdruck passe nicht auf die Gedankenbilder, die hinter
dem Försterschen Artikel in der „Friedenswarte" stehen. Ganz anderes als
Schwärmerei findet man an den Quellen, die hier fließen: Försters ureigenstens
Gebiet, die Charakterbildung.

„Ja!", höre ich den Zweifler und den Gegner einwerfen. „Und auf dieses
sein Gebiet hätte Förster sich beschränken und nicht anderen Wissenschaftlern in die
ihren hineinpfuschen sollen!" Er übersieht dabei, daß Förster in der Tat dieses
sein Gebiet gar nicht verlaßt, sondern dessen Gültigkeit nur logisch weiter ausdehnt,
als eine oberflächliche Weltanschauung das für angängig gehalten hat.

„Auch der Staat muß eine Seele haben," schreibt Förster in
„Autorität nnd Freiheit", „wenn er nicht zu einer toten Maschinerie werden oder
der Zersetzung verfallen foll; diese Seele des Staates aber bedarf der Seelsorge —
und diese Seelsorge wiederum muß den staatlichen Machtinteressen unabhängig
gegenüberstehen, wenn sie wirklich konsequent die tiefen geistigen Bedingungen aller
staatlichen Lebenseinheit Pflegen soll. Wer das nicht begreift, dem geht das
Verständnis für die psychischen Grundlagen des Staates ab, er weiß nicht, daß
die Gesundheit und Energie des kollektiven Ganzen gegenüber allen zentrifugalen
Tendenzen durchaus fordert, daß im Individuum felber die zentrale geistige Macht
über die bloß peripherischen Reize zur Herrschaft komme." Jn vielen seiner Bücher
weist nun Förster darauf hin, wie „die höheren Sanktionen, aus denen einst der



— 378 —

Gehorsam gegenüber der staatlichen Ordnung hergeleitet wurde, in den weitesten
Kreisen ihre Wirksamkeit verloren" haben. An ihre Stelle seien äußere Zwangsmittel,

Appell an die einfachsten sozialen Triebe getreten, und wo das nicht mehr
genügt habe, da mußten Rassen instin kte und nationale Leidenschaften das staatliche
Solidaritätsgefühl neu beleben. „Es wäre aber nur Selbsttäuschung, wenn man
glaubte, damit könne eine wirkliche Inspiration gegeben werden. Die höheren
Sanktionen, deren der Staat durchaus bedarf, können, wie
dies schon Plato klar war, keineswegs aus dem bloßen politischen
Bewußtsein entspringen. Erst C h r i st u s, der über dem bloßen Reiche
des Cäsar und über der Welt des individuellen Egoismus ein höheres Reich der
inneren Freiheit begründet, gibt damit die höchsten Motive und
Sanktionen auch für die Hingebung an die soziale Lebensgemeinschaft. Scheinbar
entzieht er den Menschen gänzlich dem Staate, indem er ihn auf das Werk der
innersten Erlösung von der Selbstsncht konzentriert — aber gerade dadurch erhält
auch der Gehorsam gegenüber der staatlichen Ordnung ganz neue Motive
aus den Tiefen der geistigen Persönlichkeit." „Nur aus der Kultur des
Charakters kommt alle wirklich zuverlässige Loyalität gegenüber der staatlichen
Lebensgemeinschaft Denn ohne die Macht des Gewissens bleibt der Staat nur eine
unorganisierte Horde! Je tiefer nun das persönliche Gewissen ausgebildet und
befestigt wird, um so selbständiger wird es freilich der kollektiven Suggestion, der
nationalen Erregung, der staatlichen Machtpolitik gegenübertreten Wer an
unvergängliche Wahrheiten gebunden ist, der kann allerdings nicht mehr in den
vergänglichen Vorteilen der nationalen Ehrsucht und der staatlichen Machtentwicklung
aufgehen, aber gerade weit er nicht durch jedes beliebige Sonderinteresse und jede
persönliche Leidenschaft ins Wanken gebracht wird, ist er der eigentliche Erhalter der
sittlichen Grundlage des Gemeinschaftslebens." „Machialli, der klassische
Vertreter der sogenannten Realpolitik, der erste Vertreter der prinzipiellen Loslösung
der Politik von der christlichen Ethik, hat am meisten darin geirrt, daß er kein Äuge
für die unvergleichliche sozial-konstruktive Kraft des christlichen
Gewissens hatte." Gerade im Gegensatze zu dem Worte dieses Staatsmannes,
der Staat brauche Menschen, die ihr Vaterland mehr lieben als ihre Seele, meint
Förster, auf die Liebe zum Vaterlande lasse sich auch das englische Dichterwort
anwenden: «I «oulci not iovs IKss, Oss.r, so muok, iovsà I not Konor mors!"

Hier waren meines Erachtens die Punkte, an denen eine wirksame Befehdung
der Försterschen Aeußerungen hätte einsetzen müssen. Wenigstens dann, wenn man
die Laien aufklaren wollte. Und an diese hauptsächlich richtet sich doch ein in
einer Tageszeitung veröffentlichter Aufsatz, Man mußte doch dessen eingedenk sein,
daß Friedxich Wilhelm Förster im Herzen des deutschen Volkes lebt, daß seine

Schriften und der Wind, der in ihnen weht, weit und breit bekannt find. Man
mußte daran denken, daß der Laie hinter dem Aufsatze und den Gedanken des
anerkannten Pädagogen ganz anderes sucht und sieht als nur politische Kombinationen,
Eine wirksame Befehdung, sagte ich, hätte einsetzen können, wenn man klar
dargelegt hätte (wenn es möglich wäre), daß die „politischen Wirklichkeiten" der
Tradition Bismarcks auch jenen geistigen Wirklichkeiten entsprechen, zu deren

Hütung sich Friedrich Wilhelm Förster berufen fühlt. Daß das nicht geschah, muß
den nachdenkticheren Laien durchaus unbefriedigt lassen, ja wird ihn noch mehr auf
die Seite Försters hinüberweisen.

Die Gegner Försters werfen mit großen Worten um sich, wenn sie sagen:
„Politik ist die Kunst des Möglichen!" oder „Erst brauchen wir größtmögliche
Macht!" Sie bedenken dabei aber nicht, daß sich der Laie in seinem innersten
Herzenskämmerlein — in das ja kein „echter Patriot" Einblick erhalt — fragt:
„Ja, gehören denn Wahrhaftigkeit, Selbstüberwindung, Gesinnungsgröße nicht in
den Bereich des Möglichen!" oder: „Meinst du mit Macht nur Brutalität oder auch

Macht des Herzens und der Seele Z" Auf solche i nnerst e Fragen erhält man
bis heutigen Tages nur Antwort im Lager Försters, nicht im anderen. Und will
jemand bezweifeln, daß diese Fragen wichtiger sind — für jeden einzelnen — als
die Frage, ob wir den Weltkrieg gewinnen werden oder nicht



— 379 —

Auf diesem Gebiete gibt es keine Zensur, und man könnte die Zeit bis zur
Aufhebung der politischen im förstergegnerischen Lager sehr gut dazu verwenden,
einmal über diese wesentlichen Fragen der ganzen Diskussion nachzudenken und der
Nachfrage nachdenklicher Zeitungsleser entgegenzukommen. Oder will man etwa
hier in der Heimat, in einer Zeit, in der Hunderttausende unseres Volkes die

Realität all der ewigen, gei st igenM ächte, unter deren
Gesetzen auch unser vergängliches Leben steht, draußen im
Felde in Stunden der Angst, d es Leidens, des Sterbens
erleb e n wollen da die hinter der Front unseren Kämpfern in den Rücken fallen,
indem sie über dieses tiefste, heiligste Erlebnis des Krieges lächeln oder es auch nur
irgendwie in Zweifel zu ziehen suchen? Dann, hütet euch!

Dazu fügen wir die Kundgebung der Königsberger Freien
Studentenschaft zu Gunsten Försters:

Die Königsberger Freie Studentenschaft unterzeichnete nach dem Beschlüsse
des Weiteren Ausschusses vom 30. Juni folgendes Schreiben des Internationalen
Studentenvereins an der Universität Berlin an Herrn Professor Or. Förster:

Sehr geehrter Herr Professor I

Das Verhalten eines Teiles der Münchner Studentenschaft gegen Ihre
Persönlichkeit und die Beeinträchtigung der verfassungsmäßig garantierten Freiheit
des Lehramtes hat uns mit tiefem Bedauern erfüllt. Wir sehen in Ihrem
Handeln eine notwendige Konsequenz aus der Internationalist der Wissenschaft
und sprechen Ihnen daher unser Vertrauen aus.

Seien Sie versichert, daß alle deutschen Studenten mit Ihnen gehen, denen
an Geistesfreiheit etwas gelegen ist. Wir sind gewillt — soweit es unsere Kräfte
erlauben — an Ihrer Seite zu arbeiten.

Jn Hochachtung
Der Internationale Studentenverein an der Universität Berlin.

I, A.: (gez.) Or. E. Gumbel, Vorsitzender.
' Berlin "W., Heilbronner Str. 11, II

am 15. Juni 1916.

All diese Aeußerungen (die zum Teil auch für die Schweiz
Bedeutung haben) sind ein hocherfreuliches Zeichen des besseren Deutschland,

an das trotz allem glauben zu dürfen uns immer ein großes
Geschenk ist. L. R.

Ebenfalls ein Zeichen guten Geistes in der deutschen Jugend ist
folgende Resolution Äer Lerliner ?reistu<lentenscvalt gegen
ckie Militarisierung Ser ZugenÄ: Die Berliner Freistudentenschaft
ist entschlossen, gegen die für den Frieden geplante Zwangsjugendwehr

anzukämpfen, weil sie in ihr eine fchwere Bedrohung jugendlichen
Lebens erblickt. Sie verspricht, ihren jüngeren Gefährten überall dort
zu helfen, wo der Wille zu freier und aufrechter Lebensführung
lebendig ist.

^urse «ur elnliivrung in weivlicve fiilsstätlgkelt kür soziale
Hulgaven. Vom 1. Oktober 1916 bis 30. September 1917 wird in
Zürich unter Aufsicht des Erziehungsrates der siebente soziale Fürsorgekurs

abgehalten, welcher den Zweck hat, freiwillige und besoldete weibliche

Hilfskräfte für foziale Aufgaben heranzubilden. Die
Kursteilnehmerinnen verpflichten stch, soweit es die Verhältnisse gestatten, nach
dem Kurse einen Teil ihrer Zeit der sozialen Arbeit zu widmen.

Das Kursgeld beträgt, Lehrmittel inbegriffen, Fr. 180.— ; es
kann Ermäßigung gewährt werden. Die Kursteilnehmerinnen wohnen



380 —

zu Hause, sie sollen in der Regel nicht unter 20 und nicht über 30
Jahre alt sein.

Nähere Auskunft erteilen die Kursleiterinnen, Fräulein Fierz,
und Fräulein von Meyenburg, Merkurstraße 64, Zürich 7. Sprechstunden

: Dienstag 2—5 Uhr.

öeSanken-Schersleln.

Es ist ein Glück, daß sich von unseren vielen Dummheiten, die

wir im Leben begehen, etwelche seelisch rentieren.

Ein Volk entschuldigt immer mit der Barbarei des andern seine

eigene, anstatt es umgekehrt zu machen. H. Thurow.

WSMisnette öemerkungen.
Der Beitrag, dcr an der Spitze dieses Heftes steht, ist die erste Hälfte eines

Vortrages, den die Verfasserin dieses Frühjahr an der Christlichen Studentenkonferenz

in Aarau gehalten hat. Wir danken ihr und dem Verleger herzlich
für die Erlaubnis, diese in unseren Augen hochwichtigen Aeußerungen, die auch
unsere tiefe Ueberzeugung aussprechen, denjenigen Lesern der Neuen Wege darbieten
zu dürfen, die den Bericht über die Konferenz nicht in die Hand bekommen, möchten
uns aber auch erlauben, auf diese» noch ausdrücklich und mit warmer Empfehlung
hinzuweisen. Er ist bei A. Francke in Bern erschiene« und enthält außer dem

genannten noch folgende Beiträge: Das Eine Notwendige, Predigt von
Karl Barth. — Gottes Wort an uns im alten und im neuen
Testament. Von R. Liechtenhan. — Die sittlichen Ziele der
Volksgemeinschaft. Von L. Ragaz. — Die Bedeutung der
Genossenschaftsbewegung. Von Dorothea Staudinger, — Der
Sinn der Philosophie, Von P, Haeberlin. — Das Heft ist des
Lesens und des Preises wert und seine Verbreitung äußerst wünschenswert. Es
kostet Fr, 1,80, Den ganzen Geist, der die Versammlung beseelte, kann es

allerdings nicht wiedergeben.
Auf die „Stimmen der Meister" sind wir durch Andere aufmerksam gemacht

worden. Das prächtige Stück vom „Staate" sendet uns eine deutsche Leserin, die
zwei andern bringt uns die „Neue Hochschule" in Erinnerung,

Ueber einige wichtige Dinge, die wir gern in diesem Heft besprochen hätten,
Werden wir uns das nächste Mal äußern.

Ebenso werden wir die in den letzten Heften begonnene Erörterung des

Problems der Schweiz fortsetzen.
Noch möchten wir das aus dem Slovenischen übersetzte Gedicht der

besonderen Aufmerksamkeit unserer Leser empfehlen. Es sagt über den wahren „Weg
zum Frieden" mehr als Dutzende der üblichen Reden und Broschüren. Den Ueber-
setzer möchten wir bitten, uns nochmals seinen Namen anzugeben,

Redaktion: Liz, Z. Matthieu, Gymnasiallehrer in Zürich; r. H»ga2,
Professor in Zürich; r. StUcKklderger, Pfarrer in Winterthur. — Manuskripte
und auf die Redaktion bezügliche Korrespondenzen sind an Herrn ftsggs zu senden,

— Druck und Expedition von ft. S. SdinSe» in Basel.


	Rundschau

