
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 10 (1916)

Heft: 8

Artikel: Die Angeklagten im Weltgericht

Autor: Lasky, Artur

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-133810

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-133810
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 363 —

Me Angeklagten lm Weltgericht.

» » Denn Schiller Recht hat mit seinem Wort, daß die Weltgeschichte
das Weltgericht sei, so hören wir die Posaunen des Gerichts
schon seit zwei Jahren dröhnen, und doch gibt's Schläfer, die

auch nnter dem Kanonendonner weiterdämmern. Ich meine die Leute,
die sich immer nicht getroffen fühlen, die auch das Wetter des
Weltzusammenbruchs vergessen werden, wie man das Gewitter eines
Sommerabends vergißt. Die Frage, über wen und worüber das
Gericht ergeht, ist mit oberflächlichem Gerede nicht zu beautworten. Es
ist selbstverständlich leicht, über gewisse Staatsmänner zn schelten, die
ihre Untertanen wie Figuren auf dem Schachbrett behandeln und bei

ihren Expansionsbestrebungen mit dem Leben der Millionen umgehen
wie mit Rechenpfennigen, die unvorsichtig oder gewissenlos genug die
Lunte an das Pulverfaß legten, das man die europäische Konstellation
zu nennen pflegte. Es ist auch nicht fchwer, den Kapitalismus im
allgemeinen für den Zusammenbruch verantwortlich zu machen, den
wir erleben, und in den immer weiter ausgreifenden Welteroberungstendenzen

der Plutokraten nnd Autokraten die Ursache des Weltkriegs
zu sehen. Der ernster Denkende wird tiefer graben müffen. Aber
anch in kirchlichen Kreisen wird viel zu oberflächlich geurteilt. Der
Krieg soll die Strafe für die Sünde fein, aber man versteht unter der
Sünde eben immer nur die Privatverirrungen, die Extratouren, die
das liebe Ich mit seinem Fleisch und seinem Leichtsinn tanzte, und
sieht nicht, daß die ganze Grundlage, auf der unfere Kultur aufgebaut
war, einer Revision bedürftig ist. So ergibt sich das fchmerzliche
Schauspiel, daß diejenigen, die eigentlich dnrch die Blitze des
Weltgerichts getroffen werden sollten, sich gar nicht getroffen fühlen. Oder
wo sind eigentlich die Nationalisten unserer Tage, die es einsehen
gelernt haben, daß gerade die Ueberschätzung der nationalen Eigenart,
der nationale Egoismus es ist, der den Krieg gezeitigt hat, und ihn
immer wieder zeitigen muß? Haben sie nicht gerade das Gegenteil
gelernt von dem, was sie hätten lernen sollen? Haben sie sich nicht
durch abgrundtiefen Haß von den im anderen Lager stehenden Völkern
geschieden, find ste nicht geneigt, die eigene Nation noch viel mehr als
bisher znm Selbstzweck zu erklären, und allein für die Macht und
Größe ihres Volks zu leben und zu sterben, statt dem weltumspannenden

Reich des Höchsten sich zu weihen? Und wo stnd eigentlich die
Gläubiger, die in dieser Zeit des Schreckens einsehen gelernt hätten,
daß die Zinsforderung als solche eine fragliche und anfechtbare Sache
ist, daß es dem Ideal der Gerechtigkeit nicht entspricht, in der leichten
Weise des Rentenempfängers Geld einzunehmen, während andere im
sauren Schweiß des Angesichts ihre Nahrung sich verdienen müssen?
Wo stnd in bürgerlichen Kreifen die Nationalökonomen, die ein-

') Verfasser dieses Artikels ist ein bekannter Reichsdeutscher, Die Red,



— 364 —

sehen, daß eine gründliche Reform des Schnldenwesens nötig ist, wenn
man gesunde Völker haben will, daß die Verschuldung der Immobilien
einen viel zu hohen Grad erreichte; daß es eine Zinssklaverei gibt, die
den Unterjochten nötigt, nur für den Gläubiger zu fchaffen, statt für
sich und die Familie? Wo sind die landwirtschaftlichen Produzenten,
die es als schnöden Mißbrauch der ihnen gegebenen Stellung
betrachten würden, wenn ste die Lebensmittelpreise steigern, ohne Rücksicht

auf die Not der Zeit, daß sie dafür zur Rechenschaft gezogen
werden konnten, wenn sie nur daran denken, den eigenen Beutel zu
füllen, statt ihrem Beruf entsprechend, die Nahrungsmittel der Be-
völkeruug möglichst billig zuzuführen? Wo sind die industriellen
Unternehmer, die sich sagen würden: „Es ist kein menschenwürdig Dasein,
das wir unseren Arbeitern zumuten, wenn wir sie Tag für Tag wie
ein Maschinenrad ihr Pensum abschnurren lassen, ohne Abwechslung
und vielfach ohne genügenden Lohn, es ist das Gegenteil von Recht,
wenn wir die Leute abhängig machen von der Konjunktur, die sie zur
Unsicherheit und zum Dasein des verscheuchten Vogels auf dem Zweig
des wurzellosen Baumes verdammt?" Wo sind die Industriellen, die

demgemäß aus der anarchischen Produktion herausträten und bereit
wären, sich etwa als kaufmännische oder technische Leiter in die
Organisation von Berufsgenossenschaften einfügen zu lasten? Wo sind die

Kaufleute, die es als Verbrechen empfindeil würden, irgend eine zum
Leben notwendige Ware so lange zurückzuhalten, bis sie fast
unerschwingliche Preise erreicht, die es als unerlaubt betrachten würden,
die Ware von einer Hand zur andern zu geben, bis sie so verteuert
wird, daß die Konsumenten sie kaum bezahlen können? Wo sind die

Bodenbesitzer, die auf ihre Spekulationsgewinne verzichten wollten? Ist
es nicht so, daß sie nur auf das Ende des Krieges warten, um möglichst

bald die Parforcejagd nach Gewinn wieder beginnen zn können?
Wo sind die Lehrer und Schulbehvrden, die einsehen würden, daß auch
sie den kriegerischen Zustand mitverschuldet haben, indem sie jahraus,
jahrein die lveichen Gehirne der Schüler mit Kriegsgeschichten
übersättigten, und dadurch deu Eindruck hervorriefen, als ob der Krieg
zum Handwerk der Menschheit gehörte; die einen Patriotismus pflegten,
der in seiner Konsequenz notwendig zur Verletzung der anderen Vaterländer

führen mußte? Wo find die Wirte, die einsehen würden, daß

ihre Tätigkeit in der Hauptsache darauf hinauskommt, die Volkskraft
zu verzehren nnd die Volkswohlfahrt zu schädigen? Wo sind die
Börsenmenschen, die entschlossen wären, von nun an den Tanz um
das goldene Kalb zu lassen und die schmierigen Spekulationsgewinne
zn verwerfen? Wo sind die Pfarrer, die einsehen, daß es ein
Verbrechen ift, den Haß statt der Liebe zn predigen, nnd die Universalkirche

zur Nationalkirche zu degradieren? Ich könnte noch lang so

fortfahreil zu fragen, aber es fei genug an den angeführten Beispielen.
Die Entschuldigung mag in die Wagschale geworfen werden, daß fast
alle Stände ganz gewaltige Verluste erlitten haben, uud daß man es



— 365 —

verstehen kann, wenn ste nach dem Krieg darangehen wollen, ihre
vielfach zerrütteten Verhältnisse wieder zu bessern. So ist es auch
hier wieder einmal nicht die Einzelsünde, die ich geißeln will, es ist
das Kvllektivgewissen, das ich wecken möchte. „Wie viel muß noch
über unser Volk kommen," hat ein treuer Vaterlandsfreund vor fechs-
unddreißig Jahren schon geschrieben, „bis es einsehen lernt, daß feine
Existenz auf falscher Grundlage aufgebaut ist?" Er meinte aber den
Eigennutz, der unter der lockeren Herrschaft eines zügellosen Liberalismus

alle Schranken mehr und mehr durchbrach. Und an die Stelle
davon sollte der Berufsgedanke treten, als der rettende Talisman, vor
dem die verschlossenen Pforten der besferen Zukunft aufspringen müßten.
Nun aber stehen wir vor der erschütternden Frage, ist auch das
Weltgericht, das heute noch im Gange ist, nicht fürchterlich genug, um die
Menschheit aus dem schwülen Traume aufzuwecken, der ste umfangen
hält? In Wahrheit' sind es Träumer, die da meinen, daß wir
künftigem Verhängnis wohl entgehen könnten, wenn wir nur ein
wenig klüger und ein wenig frömmer wären in den Angelegenheiten
des privaten Lebens. Der Krieg hat seine Wurzeln in der nichtigen
Gesellschaftsordnung, die wir jetzt in allen Fugen krachen hören. Wird
sie am Ende dieser Katastrophe einfach wieder aufgerichtet, werden die

Riffe nur verkleistert und die abgefallenen Ornamente wieder angeleimt,

so wird der Höllensturz von neuem zu erwarten sein. Man
sollte aber meinen, daß die aus tausend Wunden blutende und halb
zerstampfte menschliche Gesellschaft fragen lernte, was geschehen müßte,
um derartige Zertrümmerungen zu vermeiden, wie wir sie erleben
mußten. Wenn der fromme Dichter fang: „Es kann nicht Friede
werden, bis Jesu Liebe siegt," fo kann ich das, obwohl auf ganz
modernem Standpunkt stehend, mir in gewissem Sinn zu eigen machen.
Die Menfchheit muß einmal lernen, daß es wenigstens zwei Pole sind,
von denen ste geleitet wird, die Not der Selbstbehauptung und die

Pflicht der Selbstverleugnung. Sie hat die Wirtschaftsordnung
einseitig auf dem ersten dieser zwei Prinzipien aufgebaut und so

berechtigt die Selbstbehauptung als solche ist, fo unberechtigt wird sie
doch als Egoismus, d. h. als rücksichtslose Ueberschreitung der dem
Individuum gesetzten Grenzen. Als solche greift sie in fremdes
Gebiet, als solche unterdrückt sie die Nebenmenschen, als folche weidet sie
sich am Schaden und letzt sich am Verderben. Friede kann erst werden,
wenn die Selbstbehauptung ergänzt wird durch die Selbstverleugnung
oder Selbstlosigkeit. Erst wenn der Mensch erkennt, daß wahres Glück
allein in der Arbeit für andere zu finden ist, daß eine wirkliche
Ordnung erst hergestellt werden kann, wenn Unterdrückung und Gewalt
beseitigt ist, daß die Ruhe auch der Höherstehenden nur dann gewährleistet

wird, wenn auch die bisher Enterbten ein menschenwürdig
Dasein führen und Grund haben, wahrhaft zufrieden zu sein, erst
dann wird der Krieg, der jetzt noch seine blutige Geißel über unseren
Völkern schwingt, mit seiner tiefsten Wurzel ausgerottet werden. Die



— 366 —

Behauptung von der Unvermeidlichkeit des Kriegs hat ihre scheinbare
Berechtigung nur darin, weil die ganze menschliche Gesellschaft auf
einer Art kriegerischer Basis steht, weil unter der Herrschaft des

Prinzips des Eigennutzes der Einzelne der Feind des andern ist.
Sobald die Liebe mit dem Rechtsgedanken sich verbindet, sobald die
Konkurrenten in Associes fich verwandeln, sobald der Mensch zum Bruder
des Menschen wird, sv wird der Friede mit segenduftenden Schwingen
sich auf die blutgedüugte Erde niederlassen, und aus den vom Gericht
aufgewühlten Furchen wird die Saat der Hoffnung fprossen. Heute
noch stehen wir als die Angeklagten vor Gericht, nnd wehe denen,
die sich nicht getroffen fühlen! Wohl aber allen, die sich beugen unter
dem gemaltigen Donnerrollen, sie werden einmal als die
Freigesprochenen hinuntergehen in ihr Haus. Ari„r Lasky.

Stimmen Ser Meister.

ver Staat.

Räume nicht dem Staat zu viel Gewalt ein! Er, der Staat,
darf nicht fordern, was er nicht erzwingen kann. Was aber die Liebe

gibt und der Geist, das läßt sich nicht erzwingen. Das lasse er
unangetastet, oder man nehme sein Gesetz und schlage es an den Pranger!
Beim Himmel, der weiß nicht, was er sündigt, der den Staat znr
Sittenschule machen will. Immerhin hat das den Staat zur Hölle
gemacht, daß ihn der Mensch zu seinem Himmel machen wollte.

Die rauhe Hülfe um den Kern des Lebens und nichts weiter
ist der Staat. Er ist die Mauer um den Garten menschlicher Früchte
und Blumen.

Aber was hilft die Mauer um den Garten, wo der Boden dürre
liegt? Da hilft der Regen vom Himmel allein.

O Regen vom Himmel! O Begeisterung! Du wirst den Frühling

der Völker uns wieder bringen. Dich kann der Staat nicht
Hergebieten. Aber er störe dich nicht, fo wirst du kommen; kommen wirst
du mit deinen allmächtigen Wonnen; in goldene Wolken wirst du
uns hüllen und empor uns tragen über die Sterblichkeit, und wir
werden staunen und fragen, ob wir es noch seien, wir, die Dürftigen,
die wir die Sterne fragten, ob dort uns ein Frühling blühe. — Fragst
du mich, wann dies fein wird? Dann, wenn die Lieblingin der Zeit,
die jüngste, schönste Tochter der Zeit, die neue Kirche, hervorgehen
wird aus diesen befleckten veraltenden Formen, wann das erwachte
Gesühl des Göttlichen dem Menschen seine Gottheit und seiner Brust
die schöne Jugend wiederbringen wird, wann — ich kann sie nicht
verkünden; denn ich ahne sie kaum, aber sie kommt gewiß, gewiß!

Hölderlin.


	Die Angeklagten im Weltgericht

