
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 10 (1916)

Heft: 8

Artikel: Grundlagen für ein neues Leben. 1., Voraussetzungen ; 2., Geist und
Materie

Autor: Oerter, Fritz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-133809

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-133809
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


354

Wer will so Großes, liebt und tut so treu?
O glühe deine Flamme bis ins Mark
Uns Kraft ein, hellen Drang zum Ewigen,
Daß wir aus Schmach und Sklaverei erstehn!

Otto Volkart.

gruncllagen Mr ein neues Heven.

i. Voraussetzungen.

^n jeder Volksgemeinschaft findet sich ein starrer Block stumpfsinnigerI Individuen, die ohne jedes höhere Streben gedänken- und gewis-
senlos in den Tag hineinleben und durch nichts in ihrer trägen

Rnhe zu erschüttern sind. Zufrieden trotz der unwürdigen Rolle, die

sie in der Gesellschaft spielen, und unbekümmert um das Wohl und Wehe
ihrer Mitmenschen, ist ihr ganzes Sinnen und Trachten nur auf das
Wohlbefinden der eigenen Person gerichtet. Sie stehen feindlich jeder
fortschreitenden Bewegung gegenüber, weil sie davon eine Gefährdung
oder Benachteiligung ihres heiligten Ichs befürchten. Diese Sorte
Menschen ist leider noch sehr zahlreich und aus ihnen setzt sich jene
zähe, dickflüssige Masse zusammen, die den Strom der Entwicklung
immer wieder einzudämmen und aufzuhalten sucht. Achtenswerter
erscheinen da jene konservativen Elemente, die temperamentvoll und
tatkräftig längst überlebte Formen, Einrichtungen und Vorrechte verteidigen,
dabei aber auf einer festen Lebensauffassung fußen, wenn auch nach
unsern Begriffen auf einer verkehrten. Mit ihnen kann man sich in irgend
einer Weise auseinanderfetzen. Das ist aber nicht der Fall bei jener
unentschiedenen Masse, denn wer da zugreifen will, erfaßt ein schwammiges
und haltloses Etwas, aber nichts, was Knochen und Charakter hat.

Wenn schon der Mensch sich über das Tier erheben will, dann
muß er sich eine klare Anschauung über das Leben bilden, die ihm in
allen Fährnissen einen Halt bietet. Grundsätze muß der Mensch
haben, einen Charakter; dann erst wird man ihn achten
und schätzen können. Und handeln mußerseinen Grundsätzen

gemäß, durch Taten seinen Charakter erweisen,
sofern er als ein wertvoller Mensch beachtet werden
will. —

Sich eine Weltanschauung bilden, d.h.: Alles, was unseren Sinnen und
Gedanken erreichbar ist, einheitlich zusammenfassen, die verschiedenen Ein-

l) Wenn roir den folgenden Aufsatz, der uns freundlich zur Verfügung gestellt
worden ist, in den Neuen Wegen veröffentlichen, so werden unsere Leser wohl bemerken,
daß wir in den philosophischen und religiösen Grundfragen vielfach etwas anders stehen
als der Verfasser. Aber wir fühlen uns in Geist und Gesinnung mit ihm Eins, nnd
sein Aufsatz ist dazu als Zeichen dessen, was heute in den Geistern vorgeht, wertvoll.
Denn der Verfasser ist ein deutscher sozialistischer Arbeiter, Die Red,



— 355 —

drücke, die wir empfingen und die Erkenntnisse, die wir gesammelt haben,
zu einem harmonischen Ganzen verbinden. EineWeltan schauung
bedeutet Vereinfachung, bedeutet die Vereinigung
unserer unendlich vielfältigen Gedankenarbeit auf einer
bestimmten Grundlinie. Dabei sollen Temperament und Gefühl
den gleichen Anteil haben wie das Wisfen und der Verstand. Wenn
gleich sich — allgemein betrachtet — das Reich des Geistigen als eine

Einheit darstellt, so birgt es doch wieder einzelne verschiedene Bezirke
in sich. Darauf deuten schon die verschiedenen Bezeichnungen „Gefühl",
„Geist." „Seele" und „Verstand" hin.

Was nennen mir nun „Gefühl?" Es find eine Anzahl Ausdrücke
vorhanden, die den Begriff „Gefühl" zu umschreiben suchen mie z. B.
„Unterbewußtsein," „Wesenheit," Instinkt," das „Unwillkürliche" u. f. w.;
aber in keinem dieser Worte ist der volle Sinn enthalten. Gefühl ist
eine Regung in unserm Innern, deren Herkunft wir nicht erfassen, deren
Vorhandensein wir aber nicht leugnen können. Unser Vorstellungsund

unser Sprachvermögen reichen nicht aus, eine volle Erklärung zu
geben. Man könnte vielleicht von Schwingungen reden, die wie elektrische
Wellen durch alles Lebendige fluten, seitdem auf der Erde Leben
entstand ; auch vvn einem Urtrieb könnte man sprechen, der alle Lebewesen
verbindet und auch in den Herzen der Menschen mehr oder minder
kräftig wirkt. Das Gefühl kommt aus Tiefen, die wir nicht ergründen
und strebt zu Höhen, die wir nicht ausdenken, sondern eben nur ahnen
und fühlen können. Deswegen sind wir fast geneigt, ihm eine richtunggebende

„gute" Macht zuzusprechen. Das Gefühl erscheint uns gleichsam
als der Pulsschlag der Natur, als eine mahnende innere Stimme, die
bald leise und zart erklingt wie Flüsterhauch und bald laut und voll
erdröhnt wie Orgelton. Gefühl ist das noch nicht zum Bewußtsein
erwachte Sein.

Das Wort „Verstand" ist leichter zu erklären. Es kommt her
von „Verstehen" und umschließt Alles was wir ivissen, erfahren und
erkennen. Es gibt Viele, die das Vorhandensein ursprünglicher
Gefühle schlankweg leugnen, für die selbst der Verstand nnr das Erzeugnis
von materiellen Veränderungen innerhalb der Gehirnsubstanz und das
Denken mithin ein rein mechanischer Vorgang ist. Mit den Vertretern
dieser Ansicht werden wir weiter unten noch Gelegenheit haben, uns
auseinanderzusetzen. Vorderhand kommt es uns nur darauf an,
darzutun, welcher Art die geistigen Kräfte sind, die wir zum Barr einer
Weltanschauung benötigen.

Es ist klar: wenn Gefühl und Verstand in Erscheinung treten,
sich offenbaren, dann können sie dies nur in und am Materiellen tnn.
So ist unser Leben eine ununterbrochene Kette von Handlungen, bei

welchen in mehr oder minder gleichem Verhältnis die drei Faktoren
Körper, Gefühl und Verstand zusammenwirken.

Die beiden Worte „Geist" und „Seele" gebrauchen wir im Sinne
einer Zusammenfassung unserer Gefühls- und Verstandeskräfte; doch



— 356 —

neigen wir dazu, beim Gebrauch des Wortes „Geist" den Nachdruck
mehr auf das Verstandesmäßige und bei dem Worte „Seele" mehr
auf das Gefühl zu legen.

Erhebt sich ein Leben, in dem nur die Bedürfnisse
des Körpers und das instinktive Gefühl

maßgebend sind, ohne daß der Verstand dabei eine
nennenswerte Rolle spielt, kaum über's Tier, überdas
eines naivenWilden oder ein es Kindes, so muß anderseits
beklagt werden, daß wir gegenwärtig, wo einseitiger
Weise nur der Verstand gepflegt wird, während das
Gefühl kaum mitsprechen darf, eigentlich nicht unter
Menschen, sondern unter einer Gattung von Ver-
standestie.ren Hausen, was sich mitunter als recht
unerfreulich erweist.

Unser Verstand genügt wohl unter Umständen, daß ivir nns
von den allgemeinen Vorgängen und Erscheinungeu der Welt ein Bild
machen; aber um einen Sinn, einen Zusammenhang darin zu finden,
eine tiefere Anschauung darüber zu gewinnen, dazu muß allch unser
Gefühl mitwirken; denn es wurzelt iu Urtiefen und zielt nach dem
höchsten Licht, dcr Verstand jedoch gleicht einem Geschöpf, dessen

Horizont nicht weiter reicht als seine Beweglmgsmöglichkeiten und seine

Sinucswerkzeugc. Jn jenem vffenbart sich das Ewige, kommen des
Lebeils ursprünglichste Kräfte zur Wirkung, während der Verstand aus
dem Zeitlichen schöpft, für die Zeit uud mit dcr Zeit fchafft nud auch

ihren Schwankungen unterliegt.
Bei der Vereinheitlichung uuserer wissenschaftlichen Kenntnisfe,

die wir zum Bau unserer Weltanschauung benützen, ivird es viel auf
das „Wie" ankommen, auf die Art, wie wir die Zusammenfassung
vornehmen und wie wir die einzelnen Bausteine bewerten, aneinanderreihen

uiid verwenden. Das ist zum grvßen Teil Gefühlssache.
Diejenige Wiffeiischaft, die sich damit beschäftigt, den Sinn der

wahrnehmbaren Erschcinuugen und allcr Gedankengespinnste, lvvmit
man diese Erscheinungen umhüllte, zu ergründen und zusammcnziifasseu,
nennen ivir die Philvsophie. Sie stellt sich sozusagen als cin Extrakt
aller Wissenschaften dar oder — vielleicht noch genauer ausgedrückt —
als die mathematische Wurzel, die iu der Gesamtsumme der Erkenntnisse

steckt und mit vieler Mühe daraus errechnet ivird. Ihre absvlute
Zuverlässigkeit und Richtigkeit ist freilich stets bestritten ivorden.

Wir müssen ciueu Unterschied machcn zwischen den Begriffen,
„Weltbild" und „Weltanschauung". Unter Weltbild stellen ivir uns
die zu einem Ganzen vereinigten Erfahrungstatsachen vor, ivie sie im
Laufe der Zeit von deu Gelehrten ermittelt und festgestellt wurden.
Das Weltbild läßt sich daher als konkret bezeichnen, denn es hält sich

in Grenzen, deren Genauigkeit der Kontrolle unserer Sinneswerkzeugc
und wissenschaftlichen Hilfsmittel untersteht. Anders dagegen steht es

mit einer Weltanschauung, weil diese allem Geschehen erst einen Sinn,



— 357 —

eine Bedeutung und einen Zweck unterzuschieben versucht, weil sie

Rückschlüsse zieht und Voraussichten eröffnet. Infolgedessen wird eine

Weltanschauung mancherlei Abstraktes und Spekulatives enthalten.
Darüber kommen wir vorerst nicht hinweg.

Jn demselben Augenblick, wv der Gelehrte den realen Boden der
einfachen Tatsachen verläßt, um dieselben in einen ihm als richtig
erscheinenden Znsammenhang zu bringen, überschreitet er ja eigentlich
schon die Grenzen der Wissenschaft, um für sich das Vorrecht der
Phantasie und der Spekulation in Anspruch zu nehmen. Selbstverständlich

wird immer eine solche Weltanschauung die größte
Wahrscheinlichkeit sür sich haben, die den Tatsachen am nächsten bleibt.

2. Seist unS Materie.
Sobald die Menschen angefangen hatten zu denken, drängte sich

ihnen der Unterschied auf zwischen der Welt des Geistigen und des

Stofflichen; die Denker trennten sich in zwei Heerlager: Spiritualisten
einerseits und Materialisten anderseits, je nachdem ihnen das
Geistige vder das Stoffliche von größerer Wichtigkeit erschien. Bei
dem sonderbaren Hang der Menfchen, eiuen Gedanken jeweils bis ins
äußerste Extrem zu verfolgen, entstanden zwischen den Anhängern dieser
beiden Richtungen fast unüberbrückbare Gegensätze. Im Verlauf der
Geschichte gewann einmal diese, das andermal jene Richtung die Oberhand;
aber in der Lebeuspruxis waren stets beide zugleich wirksam, wenn
auch zeitweise diese oder jene in überwiegendem Maße.

Als eine Zeit, wo das Leben von einem rohen Materialismus
fast ausschließlich beherrscht war, dürfen wir insonderheit die Verfall-
Periode des römischen Kaisertums bezeichnen. Erst die Ausbreitung des

Christentums und die darauf folgeude Blütezeit der Gothik fetzten das
Geistige, den Idealismus wieder in feine Rechte ein. Später wieder-
hvlte sich das Spiel: Auch in jener Zeit, als das Papsttum feine höchste
Macht erlangt hatte, war ein krasser Materialismus Tyrann des Lebens
geworden; auch damals flüchtete sich der Geist in das Gebiet der Kunst
und des Religiösen. Damals entstanden die unvergleichlichen Werke
der grvßen Renaissancekünstler und die Reformation brach der unheimlichen

Gewalt der Hierarchie die Spitze ab.
Auch in der Gegenwart triumphiert ein öder Ma-

terialismils und sind die sittlichen Grundlagen des
Gesellschaftslebens auf ein Minimum zusammengeschmvl-
zcn, sodaß sclbst das'furchtbare Feuer des Weltkrieges es nicht vermochte,
die Herzen der Menschen zll erheben und zu läutern. Tierische Triebe
wurden dagegen aufs ueue rege, deren Wiedererwachen die meisten
unter uns für unmöglich hielten. Es wäre gewiß verfehlt, den
Materialismus an fich dafür verantwortlich zu machen, sicher aber ist der
Umstand mitschuldig, daß der Materialismus meist ins Extrem getrieben wird.

Durch die ungeheure Ernte an Erkenntnissen und tieferen
Einsichten, die von den Naturforschern des achtzehnten und neunzehnten



— 358 —

Jahrhunderts eingebracht wurde, ist das philosophische Denken der

Menschheit stark beeinflußt worden. Der Gedanke an eine allmähliche und
fortdauernde Entwicklung flammte neu auf und die Masse von Erfahrungstatsachen

und Forschungsresultaten, die herbeigeschleppt wurde, ihn zu
stützen, wirkte sv wuchtig, daß ganze Lehr- und Dogmengebäude
zusammenkrachten. Da war es ein unzweifelhaftes und großes Verdienst
der materialistischen Richtnng, die neugewonnenen Einsichten zn ordnen
und die Macht ihrer Beweiskraft gegen die veralteten, morsch nnd
brüchig gewordenen Anschauungen wirken zu lassen. Solange sie es

dabei vermied, auch das behaupten zu wollen, was nun einmal nicht
zu beweisen war, konnte auch der Fortgeschrittenste unbedenklich mitgehen.

Wenn uns z. B. der Materialist erklärt, daß sich Alles in der
Welt nach einer strengen Gesetzmäßigkeit vollzieht, daß alles Geistige
und Seelische unter allen Umständen an die Materie, an ein Stoffliches
geknüpft ist, wenn er ferner lehrt, Alles befindet stch im Fluß eines
natürlichen Werdens, im Bann einer Entwicklung und es gibt kein

Schaffen aus dem Nichts, so sührt er uns einen Weg, wv wir festen
Boden unter den Füßen fühlen und ihm folgen können.

Bedenklicher aber wird die Sache, wenn er etwa die
Behauptung aufstellt, die Materie sei das Primäre, der
Geist das Sekundäre vder — um es deutlicher zu sagen —
das Stvffliche fei das Ursächliche, Uebergeordnete, das
Geistige dagegen nur das Erzeugnis, das Untergeordnete.
Eine folche Behauptung wird nämlich durch keine sinnliche Wahrnehmung
erhärtet. Ebenfo wenig beweisbar ist die pessimistische
Auffassung vieler Materialisten, daß die ganze
Entwicklung sinn- und zwecklos sei, denn sie komme vom Chaos
her und führe schließlich doch nnr zum Chaos zurück. Wie ungünstig
eine solche Auffassung das sittliche Bewußtsein der Zeit beeinträchtigt,
sei später aufgezeigt. Aber auch die Annahme mancher Materialisten,
daß geistiges Leben nur an verhältnismäßig wenigen Stellen zu
bemerken sei, während das übrige große Weltall in Todesstarre liege,
ist ziemlch willkürlich.

Wenil wir diese Ausflüge ins Unbeweisbare nicht mitmachen, dann
werden wir auch an anderen Sätzen, die der einseitigen Ueberschätzung
der materiellen Kräfte entsprungen sind, zweifeln müssen. Dabei
haben wir uns freilich davor zu hüten, nach der idealistischen Seite hin
ins Extrem zu verfallen: denn ivenn wir die Materie nicht als das
Absolute auerkennen, dann dürfen wir auch das Geistige nicht überschätzen.
Was hindert uns jedvch auf dem stets erweisbaren Satz stehen zu bleiben,
daß Seelisches immer an Stoffliches gebunden ist uud in dieser Beziehung
ein Parallelverhältnis anzunehmen, wie dies z. B. Fechner getan hat

Es war sicher nur das Streben nach Vereinfachung, das dazu
verführte, in etwas summarischer Weise dort das Psychische dem
Physischen und hier das Stoffliche dem Seelischen unterzuordnen. Aber
muß denn Alles ins Extrem gezerrt sein? Ist nur in solcher Weise



— 359 —

eine Vereinfachung denkbar? Kann der Monismus nicht in
der harmonischen Entfaltung und gleichmäßigen
Durchdringung der Materie durch den Geist und des
Geistes durch die Materie beruhen? Man denke hier an
den analogen Vorgang bei der Vereinigung von Mann und Weib im
intimsten Liebesakt!

Manche Religionsgemeinschaften lassen nur bei den Menfchen
das Vorhandenfein einer Seele gelten. Die meisten Naturwissenschaftler

nehmen auch bei den Tieren ein Seelenleben an und viele
sogar bei den Pflanzen. Wäre es da nicht einfach eine logische
Folgerung, sich die ganze Materie belebt vorzustellen? Das Leben des

Einzelnen ist wohl nur kurz, aber jeder Mensch hat seine eigene
Geschichte. Er ist jedoch nur ein Glied der Gesamtmenschheit, deren
Geschichte sich über Hunderttausende von Jahren erstreckt; die Menschheit
bildet nun wieder einen Teil der Erde; wer berechnet das Alter der
Mutter Erde und wer erzählt uns ihre Geschichte? Und doch ist auch
sie nur ein Trabant der Sonne, die uns mit Licht und Wärme
überschüttet. Wie? Sie, deren Feuerseele über unendliche Räume hinweg
Leben spendet, soll selber tot sein? Die Erde, die wir unter ihrem
warmen Anhauch alljährlich grünen und blühen fehen, svll gleichfalls
nnr eine tvte Masse sein? Das Weltall mit feinem brandenden, gäh-
renden Sonnenmeer, seinen zahllosen Sternenaugen, die so lebhaft
sprühen und funkeln, soll keine Seele haben? Etwa darum, weil
unser armes Menschenhirn zu klein ist, um sich die Größe einer solchen
ausdenken zu können?

Die beiden Mächte „Geist" und „Materie" sind
also in Wirklichkeit eins. Ihr Dualismus ist im Grunde
nur ein scheinbarer. Ein Zustand des Wohlbefindens nnd
des Glückes würde erreicht, wenn die Uebereinstimmung,

die Harmonie von Geist uud Materie (zuvorderst)
innerhalb der Menschheit nach jeder Richtung hin
eine vollkommene würde. Alle Uebel dieser Welt
einschließlich unserer wirtschaftlichen und
politischen Mißverhältnisse lassen sich auf den Mangel
an dieser Harmonie zurückführen.

Einer der bekanntesten Sätze, die sich von der einseitigen
Ueberschätzung des Materiellen herleiten, ist der vvn Karl Marx, wonach
Wissenschaft, Kunst nnd Ethik nur Folge-
beziehungsweise Reflexerscheinungen der jeweiligen
wirtschaftlichen Verhältnisse seien. Auf den ersten
Blick hin könnte es tatsächlich so scheinen. Die wirtschaftlich Stärkeren
in Verbindung mit dem Staat sind ja wirklich eifrig bestrebt, sich die

genannten geistigen Gebiete botmäßig zu machen, wvbei ihnen sogar
ein sehr grvßer Teil unserer Gelehrten, Künstler und Ethiker entgegenkommt,

aber die Herrschaft der Mächtigen erstreckt sich wvhl über
Personen und Sachen, doch nicht über den Geist, svsern er sich nicht



— 360 —

freiwillig unterordnet; denn das Wesen geistiger Strömungen ist
von Haus aus selbständig. Der freie, unbändige, menschliche
Geist läßt sich nicht einfangen, noch tottreten. Sperrt man ihn in
den Kerker, so entschlüpft er durchs Schlüsselloch und stellt man
ihn an die Mauer, um ihn zu süstlieren, fo schwingt er sich auf
wie ein Adler zur Sonnenhöhe. Das, was sich im Sinne Marxens als
der geistige Gehalt einer Zeitperiode darstellt, ist in Wirklichkeit Aftergeist,

ist tatsächlich nur eine Reflexerscheinung; denn der wahre und
echte Geist hat eigne Leuchtkraft und braucht kein fremdes Licht zu
borgen. Jedes große Kunstwerk, weit entfernt, lediglich ein Spiegel
seiner Zeit zu sein, greift weit hinaus in ideale Fernen — oder ivill
etwa jemand behaupten, daß sich z. B. in den Schöpfungen Goethes nur
die wirtschaftlichen, materiellen Verhältuisfe seiner Zeit spiegeln? Einen
ähnlichen Zug ins Große weisen aber auch die Werke der echten

Wissenschaft und jener tiefen Ethik auf, die sich hoch über die Moral
der heutigen Welt erhebt.

Im Lichte unserer Betrachtungsweise gerät
auch die berühmte materialistische Geschichtsauffassung

ins Wanken, sofern sie nämlich Anspruch
erhebt, alle geschichtlichen Vorgänge allein nach
ihrer Methode deuten und erklären zu wollen.
Damit soll das Verdienst von Karl Marx keineswegs geschmälert
werden. Gewiß ist es beim Studium der Geschichte unbedingt
notwendig, die ökonomischen nnd sozialen Vorbedingungen und Veränderungen

mit zur Beurteilung heranzuziehen; aber deswegen dürfen die

geistigen Einflüsfe nicht weniger beachtet werden. Bei einer Kugel
rönnen wir im gleichen Augenblick immer nur die eiue Hälfte sehen,

wenn wir aber eine gewissenhafte und genaue Beschreibung von dieser

Kugel liefern wollen, ist es schon notwendig, uns auch die andere
Hälfte zu besehen. Die Wechselwirkung nicht nur materieller, sondern
auch ideeler Ursachen und Einflüsfe auf das geschichtliche Werden ist
so offenbar, daß es nachgerade höchst oberflächlich erscheinen würde,
wollten wir alle geschichtlichen Begebenheiten lediglich aus einer
Verschiebung der jeweiligen ökonomischen Verhältnisse herleiten.

Unter dem nachteiligen Einfluß der extremen Richtnng des
Materialismus haben sich auch noch andere Anschauungen gebildet, die wir
bekämpfen müssen. Seit Darwin ward viel von einem „Kampf
ums Dasein" gesprochen, durch welchen sich im Verlauf von
unendlichen Zeiten die Arten allmählich herausgebildet hätten und immer
neue Formen von Lebewesen entstanden wären. Bon späteren
Naturforschern, die wohl der pessimistischen Richtung anhingen, wurde die

Formel vom „Kampf ums Daseiu" in den Satz vom „Kampf
Aller gegen Alle" umgewandelt, ein Grundsatz, dessen
rücksichtslose Betätigung in unseren politischen, sozialen und wirtschaftlichen

Verhältnissen schon sehr viel Unheil stiftete. Dagegen
erhoben fich aber andere Forscher nnd erbrachten



— 361 —

den Beweis, daß der Geschlechtstrieb, die Liebe
und das Prinzip der gegenseitigen Hilfe mindestens

den gleichen Anteil an der Entwicklung
hätten, als der sogenannte „Kampf ums Dasein".
Diefer brauche nicht in einen „Kampf Aller gegen Alle" auszuarten
und in der Regel geschehe dies auch gar nicht; am wenigsten innerhalb

ein- und derselben Art. Der Mensch degradiere sich gleichsam
felbst unters Tier, wenn er gegen Seinesgleichen wüte.

Eine weitere Folge des extremen Materialismus
war die einseitige Pflege des Verstandes, während das
Gefühls-und Gemütsleben vernachlässigt wurde. Aber der
Verstand allem kann nicht das Maß für den Wert eines Menschen
abgeben; ein gescheiter Halunke ist ebensowenig als normaler
Vollmensch zn achten wie ein gutmütiger Idiot. Man findet es weibisch
und betrachtet es heutzutage fast als eine Gefahr, wenn Diplomaten,
Politiker, Staatsmänner, militärische Anführer, Richter, Beamte u. f. w.
bei ihren Entscheidungen außer der Stimme der Vernunft und des
Verstandes auch die des Gefühls mitsprechen lassen, insbesonders, wenn
es sich dabei um gute und menschliche Gefühlsregungen handelt; in
Bezug auf das Gefühl des Hasses und der Rache übt man merkwürdiger
Weise mehr Toleranz. Wohin die Ueberschätzung des Materiellen, die
wir auf allen Gebieten beobachten können, sowie die einseitige
Verstandeskultur führen, das zeigt deutlich unser häßliches Erwerbsleben
und das zeigt erschreckend der methodische Wahnsinn des Weltkrieges.

Wir glauben nicht mißverstanden worden zu sein: Nicht dem eigentlichen

Materalismus, der sich auf die Grenzen des Erweisbaren beschränkt,
wollten wir zu Leibe gehen, nur die einseitigen und übertriebenen
Folgerungen spekultativer Köpfe, welche diese an die materialistische
Philosophie knüpften, bekämpften wir, weil wir das Unheil vor Augen
sehen, das ste anstifteten. Und noch anstiften! Stehen nicht alle unsere
wirtschaftlichen und politischen Vereinigungen — einschließlich der
Sozialdemokraten aller Schattierungen, einschließlich sogar des größten Teils
der Anarchisten — blank und bloß auf dem Boden des extremen
Materialismus? Sind nicht unter seinem eisigen Hauch die Herzen der
Menschen erstarrt? Leiden wir nicht nnter seinen Wirkungen?

Konstant wie die stoffliche Welt ist auch der Geist,
der sie durchdringt nnd beseelt. Wir haben keine Ursache,
den Stoff, die Materie höher zu werten als die Kraft
des Geistes. Alle Formen und Verbindnngen befinden
fich in einem unendlichen Wechsel. Hat der Entwicklungsgedanke

einen Sinn, dann liegt er auch den wechselnden
Formen zngrnnde und kann nnr die Bedeutung eines
„Empor", eines „Aufwärts" haben. Empor zu immer
größerer Harmonie, Einheit und Vollkommenheit!

Noch trennt uns von diesem Ziel — wir wissen nnd beklagen es
— ein, ach, so weiter — weiter Weg. Fritz Oerter (Fürth, Bayern),

(Schluß fotgt,)


	Grundlagen für ein neues Leben. 1., Voraussetzungen ; 2., Geist und Materie

