
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 10 (1916)

Heft: 8

Artikel: Die Erziehung zum Frieden

Autor: Pieczynska, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-133806

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-133806
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


334

vie Erziehung xum frieden.

^
Liebe junge Freunde und Freundinnen!
Liebe Zuhörer!

« M Denn sich den ländlichen Hütten Meiner zweiten Heimat — ich
meine Polen — ein Besucher nähert, so lautet der Gruß, denW er beim Ueberschreiten der Schwelle entbietet, nicht „Guten

Morgen" oder „Guten Abend", sondern: „Gelobt sei Jesus Christ!",
und als Antwort tönt ihm entgegen: „Jn Ewigkeit, Amen!" Mit
diesem Gruß möchte ich am liebsten vor Sie hintreten, wenn ich nun
das Wort ergreife, und ich wage es zu tun, weil ich an einer
Versammlung von christlichen Studierenden spreche, weil Jesus Christus
das lebendige Band ist, das uns hier vereinigt und seine Person den

Orientierungspunkt sür unsere Gedanken und Gefühle bildet.
Welch ein Trost ist es für uns, daß wir uns als Jünger des

Menschensohnes, wenn auch noch so geringe, zusammenfinden dürfen;
denn sobald wir in sein Bereich kommen, sühlen mir im furchtbaren
Toben des Sturmes, daß unser Fuß auf Felsengrund tritt. Hier ist
festes Land inmitten der Sintflut — der Gipfel des Ararat, wo die

Taube, die der Arche entflogen, uns den frischen Oelzmeig
zurückbringt.

Mit richtigem Gefühl für das, was die Stunde fordert, haben
Sie, liebe Freunde, als Gegenstand unseres Nachdenkens, sür heute
„die Erziehung zum Frieden" gewählt. Jn der Herzensqual, die uns
Alle drückt, erheben wir seit zwanzig Monaten unsere Augen zu den

Bergen, von denen uns Hilfe kommen soll. Und eine nach der andern
sind alle unsere Hoffnungen enttäuscht worden. Der Friede rückt nur
immer weiter in die Ferne. Der Zusammenbruch des internationalen
Sozialismus, die ratlose Verwirrung der Kirchen, die Nichtigkeit aller
Kongresse,, Besprechungen, Vereinigungen, die Ohnmacht der Frauen,
die Verblendung der Völker, die totgeborenen Versuche, die öffentliche
Meinung aufzurütteln — das ist bis jetzt die Bilanz aller Bemühungen
um den Frieden. Wenn vielleicht auch noch andere Einflüsse am
Werke sind, wenn sich Gegenbewegungen vorbereiten, so verrät doch

noch nichts ihre Wirksamkeit und die Ereignisse nehmen ihren Lauf.
Junge Männer und Frauen, die ich vor mir habe! Sie sehen

alle diese Dinge und sagen dann: „Was allein helfen kann, find neue
Menschen! Alle Anstrengungen, Pläne, Aufrufe bleiben eitel, solange
nicht die Seelen erneuert sind. Internationale Abmachungen, auf
einen dauernden Frieden zielende Verträge, Schiedsgerichtshöfe,
Abrüstung alles Luftgespinnste, solange nicht die Menschen vorhanden
find, die diese Dinge ernstlich wollen und durchführen! Es bleibt sür

Vergleiche die redaktionellen Bemerkungen.^



— 335 —

das Heil der Welt eine einzige Hoffnung: ein neues Geschlecht von
Menschen zu bilden, deren Seele ein Tempel des Friedens ist!"

Sie haben tausendmal recht! Aber wenn dieses Erziehungswerk
unsere letzte Zuflucht ist — wie wollen wir es durchführen, wie auch
nur damit beginnen, ohne daß wir zuerst uns selbst umgebildet haben?
Sind wir, liebe Freunde, für ein solches Unternehmen schon reif?
Sind mir selbst Friedebringer? Diese Frage ist es, die mit aller
Schärfe an unser Gewissen dringen, vor der jeder in der Tiefe seiner
Seele erbeben muß.

Denn Erziehung ist nicht ein technischer Vorgang, ein System
von Regeln, die man sozusagen rein objektiv anwendet. Sie ist
Inspiration von Seele zu Seele, und der Erzieher kann nichts anderes
tun, als etwas von seinem persönlichsten Sein auf den Zögling zu
übertragen. Methoden und Systeme haben nur den Wert eines
Instruments. Für sich allein bleiben sie unfruchtbar, jeden Tag erfahren
wir es aufs neue.

Eine Reform der Erziehung hat darum eine Erziehung der
Erzieher zur unumgänglichen Voraussetzung. Auf diese vorbereitende
Arbeit möchte ich zunächst Ihre Aufmerksamkeit lenken.

Einige Jahre vor dem Ausbruch des Krieges hat ein Kreis von
Frauen, den ich nicht näher bezeichnen will, sich ernstlich mit Plänen
für eine Erziehung zum Frieden beschäftigt. Verbot kriegerischen
Spielzeugs, Beseitigung der Bleisoldaten und hölzernen Säbel,
Verbannung der Erzählungen von militärischen Taten für die Jugend,
Umgestaltung des Geschichtsunterrichts im Siune der Verdrängung
der Schlachten ans dem Vordergrund in den Hintergrund, Verurteilung

aller Eroberungen und Annexionen — das war das Programm.
Es wurde auch der Versuch gemacht, diefes Programm bis zu

einem gewiffen Grade zu verwirklichen.
Heute sind die gleichen Kreise nicht weniger als andere von der

Kriegsleidenschaft beherrscht. Man begeistert sich für die Helden der
Schützengräben. Jung und Alt ist von den Großtaten der Krieger
hingerissen. Die pazifistische Erziehung ist von der Hochflut der
Ereignisse wie ein Strohhalm mit fortgerissen worden.

Das ist geschehen, weil das Unternehmen von vornherein
oberflächlich war. Es rechnete nicht mit dem wahren Wesen des kriegerischen

Instinktes, es verkannte seine tiefen Wurzeln. Man behandelte
diesen Instinkt als eine Art von schlechter geistiger Gewohnheit, die
man vermeiden könnte, wenn man dem Kinde alles fernhielte, was
imstande wäre, sie ihm beizubringen, wenn man alle Gedanken und
Bilder, von denen sie sich nährte, verbannte. Aber das ist nicht die

Art und Weise, liebe Freunde, wie man eine Anlage besiegt, die ihre
Quelle in den dunkelsten Gründen unserer tierischen Natur hat. Den
kriegerischen Hang bringt jeder von uns mit der Geburt auf die Welt
und er begleitet uns, bewußt oder unbewußt, genau bis zu dem
Punkte, wo ein entgegengesetztes Element ihn an der Quelle selbst



aufhebt. Jn Seelen von bestimmter Art mag dieser Trieb bei

Ermangelung eines genügenden Anreizes lange schlummern, bis
auf einmal unter dem Stachel eines heftigen Begehrens, der Eifersucht

oder der Notwendigkeit, ein bedrohtes teures Gut zu
verteidigen, dieser wilde Atavismus sich erhebt und der scheinbar
friedlichste Mensch plötzlich fähig wird, zu morden und alles um fich
herum zusammenzuschlagen. Wer von uns hat nicht schon beobachtet,
wie diese Kampfleidenschaft das Gesicht eines Kindes rötet und seine

Züge wie im Krampf zusammenzieht, oder wie zwei Kleine im
Streit um eiu Spielzeug sich aufeinander werfen? Vor allem:
haben wir nicht in unserem eigenen Herzen sie schrecklich und
unerwartet aufflammen sehen, uns selbst durch ihre Gewalt völlig
verstöreud und zugleich tief beschämend? Dann wissen wir durch die

unmittelbarste Erfahrung, daß der Krieg nicht ein zufälliges, bloß
aus äußeren Verumständungen entsprungenes Ereignis ist, sondern
der allgemeine Ausbruch eines seelischen Zustandes, zu dem wir
Alle hinneigen. Ihn beseitigen, heißt, einen alten und tiefwurzelnden

Hang unserer Natur besiegen.
Will ich damit sagen, daß dieser Hang unbesieglich sei und

haben also die recht, die behaupten, der Krieg werde so lange dauern,
als das Menschengeschlecht selbst? Keineswegs! Ich glaube an das
Wunder der Verwandlung der Seelen! Aber freilich, um die
Herrschaft über die tierische Natur zu gewinnen, bedarf es der Mittel,
die der Größe dieser Aufgabe angemessen sind. Die erzieherische
Arbeit muß bis zu dem Punkte vordringen, wo die Leidenschaft,
die es zu unterjochen gilt, ihren Ursprung hat. Dieser Ursprung
ist der Durst nach Macht, das Begehren nach einem Raube
oder der Streit darum. Der Wettbewerb um einen umstrittenen
Gegenstand, das ists, was in den meisten Fällen Tiere, Kinder,
Erwachsene, Einzelne und ganze Völker, sich aufeinanderstürzen heißt, das
ists, was Haß, Rache, ,,UsvÄU«lis", mit einem Wort: Krieg entfesselt.

Es ist jedoch nicht bloß die Begierde, die das Wesen des

kriegerischen Instinktes ausmacht. Von Kindheit an ist darin ein
zweites Element zu unterscheiden: die Freude an der Beherrschung
anderer durch die eigene Kraft, die Wollust des Vorneanstehens. Man
könnte sie für unschuldig halten, wenn sie sich auf den Spielplätzen
unserer Schulen austobt, in frohem Wettkampf, Leib an Leib,
ohne den Köder des Geldgewinnes. Viele sind geneigt, darin nur
ein Ueberfchäumen jugendlicher Lebenskraft zu erblicken und solchem
Treiben mit einem Lächeln zuzuschauen. Wird man es mir verargen,
wenn ich darin schon ein erstes Symptom des Geschmackes an der
rohen Kraft erblicke, der, wenn er nicht gebändigt wird, zum
Machtwillen wird, zur Geringschätzung des Schwachen und
Verachtung des Rechtes?

Man könnte auch die Frende an der Gefahr, den Hang zum
Abenteuer, den Reiz eines halbwilden Lebens anführen, um die



- 337 —

Anziehungskraft zu erklaren, die der Krieg auf die jugendliche
Phantasie ausübt. Wir wissen, welch ungeheuren Umfang in den
letzten Zeiten die populären Schriften und Schauspiele, die diesen
Geschmack aufreizten, angenommen hatten. Es waren die Heldenstücke
von Räubern und Banditen, an denen die Apachen unserer großen
Städte sich nährten. Auch heute noch reizen die Kinematographen
diese Instinkte im höchsten Grade auf. Diese Reizungen haben jedoch,
so gefährlich sie auch sein mögen, in meinen Augen mehr künstliche
als natürliche Ursachen. Ich erblicke darin eine Reaktion gegen das
entartete Leben der großen Bevölkerungszentren. Meines Wissens
hat man auf dem Dorfe, unter der bäuerlichen Bevölkerung, niemals
ein Apachentum gedeihen sehen. Diese erratischen und antisozialen
Erscheinungen sind meines Erachtens pathologische Symptome, Früchte
einer falschen Zivilisation. Es sind Rückfälle in den Naturzustand,
den Zustand des Wilden, die in den Dienst des Guten gestellt
werden könnten, wenn man ihnen andere Ziele zu stecken wüßte.

Uebrigens erscheint der wirkliche Krieg, so wie man ihn uns
heute beschreibt, wenig geeignet, diese Lust an Abenteuer und
Aufregung zu befriedigen. Die trübe Spannung, und verhältnismäßige
Einsamkeit des Lebens in den Schützengräben, die Einförmigkeit,
die Unbeweglichkeit, das Ausharren in einer Lage, die alles dessen

entbehrt, was die Einbildungskraft unterstützt und entflammt, die
unheimliche drohende Gefahr, Verstümmelung nnd Tod, denen man
ins Auge sehen muß, während man den Feind, der sie zufügt,
uicht einmal zu sehen bekommt, das^alles ist eher geeignet, Geister,
die nach Abenteuern begierig sind, zu enttäuschen. Auch hegen wir
einige Hoffnung, daß die in den Schoß ihrer Familien
zurückkehrenden Krieger dazu beitragen werden, den falschen Glanz zu
zerstören, den der Krieg immer noch bewahrt, und seine letzten Reste

zu zerstreuen. Verlassen wir uns indes nicht zu stark auf diese
wahrscheinliche Reaktion, in der Meinung, daß sie der Menschheit
den Krieg für immer entleiden werde. Denn auf der anderen Seite
haben gerade die gegenwärtigen Kämpfe das Bewußtfein der
kollektiven Kraft, das die Seele der Armeen ist, bis zur Trunkenheit
gesteigert. Noch nie hat die Kriegskunst einen gewaltigeren Aufwand
von Genie entfaltet, noch nie ihre satanische Macht einen solchen
Zauber ausgeübt. Man kann sogar in den neutralen Ländern genug
Leute airtreffen, die beim Anblick der Wunder, die zu vollbringen
sie fähig ist, von Enthusiasmus ergriffen werden. Und die Apotheose
der bewaffneten Macht tut sich in allen Lagern kund, sogar bei den
Völkern, die behaupten, daß fie den Militarismus bekämpfen. Sie
bewundern erst recht diese Kraft, die sie, wie sie sagen, zu zerstören
wünschen: sie beneiden sie offenkundiger Weife; sie ahmen sie in allen
Einzelheiten ihrer schändlichen Betätigung nach; in der Ausübung
von Repressalien hegt keines Bedenken, die Methoden, die es tadelt,
zu den seinigen zu machen. So wahr ist es, daß man den Gott der



— 338 —

Erde nicht mit feinen eigenen Waffen bekämpfen kann, ohne seiner
Herrschaft zu unterliegen.

Die kriegerischen Leidenschaften, die durch die Erziehung
besiegt werden sollen, haben also ihre Quelle in zwei angeborenen
Trieben der Seele: dem Durst nach Besitz und dem Durst
n a ch H e r r s ch aft.

Um ihnen die Spitze zn bieten, verkündigen nun heute die

Pazifisten die Herstellung eines internationalen Rechtes,
das die Beziehungen der Völker regeln solle, so wie das Strafrecht
die der Individuen regelt.

Dazu ist jedoch zu bemerken, daß die Strafgesetzgebung sich

darauf beschränkt, den Aeußerungen der auf Ueberwültigung Anderer
abzielenden Leidenschaften Grenzen zu setzen, keineswegs aber es

unternimmt, diese Leidenschaften auszurotten. Sie wäre dazu
übrigens auch gar nicht imstande. Da das Gesetz nur über Abwehrmittel

verfügt, kann es nur einen negativen Einflnß haben. Es heißt
hier immer bloß: „Du sollst nicht töten; du sollst nicht stehlen."
Die Drohung mit Zwang hat keine schöpferische Kraft, die fähig wäre,
die Seelen zu verwandeln. Das Gefetz unterdrückt die Gewalt durch

Gewalt; das ists, was die Vorschläge des heurigen Pazifismus zu
fittlicher Ohnmacht verurteilen müßte, wenn kein höherer Einfluß
auf den Plan träte. Wenn man dazu gelangte, das neue Recht
unter den Völkern einzuführen, so könnte dieses doch nicht durchgesetzt

werden ohne eine konkrete zu seinem Schutze geschaffene
Macht, die nur in einer Armee bestehen könnte. Das Prinzip des
internationalen Friedens müßte fich daher zu seiner Durchsetzung
auf die Gewalt stützen, also auf sein genaues Gegenteil. Es müßte
sich selbst verneinen, um sich zu behaupten. Weder sür die Völker,
noch für die Erziehung der Einzelnen genügt das Gesetz für sich

allein, um den Frieden zu erzeugen. Wenn das Gesetz eines Tages
doch wirksam würde, so wäre das ein Beweis, daß in den Gewissen
eine Erweckung vor sich gegangen sei und daß „Gott einen neuen
Geist über die Völker ausgegossen habe".

Wenn also das Gesetz nicht die Kraft hat, die Welt von dem
Geiste der Herrschaft und dem ,Kultus der Gewalt zu erlösen,
so ist es noch viel ohnmächtiger gegenüber dem Durst nach Besitz.

Hier verzichten nicht nur das Recht und die ans ihm entspringenden
einzelnen Gesetze überhaupt darauf, die üble Leidenschaft zn
bekämpfen, sondern es wirkt vielmehr die ganze bestehende
Gesellschaftsordnung mit, sie zu reizen und zu nähren.

Alles ruft heute den Männern und Frauen, den Familien,
den Parteien, den Körperschaften zu: „Sammelt euch Schätze auf
Erdeu!" Sich trotzig auf das tierische Dogma vom Kampfe ums
Dasein stützend, regiert und regliert das Prinzip des Wettbewerbs
alle menschliche Betätigung, von der Arbeit des Schulkindes an



— 339 —

bis zu der aller Menschen in allen Zweigen menschlichen Lebens.
Gewiß schließt der Kultus des Privateigentums die Achtung vor
dem Eigentum! Anderer in sich, und die groben Diebstähle und
Räubereien fallen unter die Strenge des Gesetzes. Aber der Wucher
und die Ausbeutung^) sind erlaubt, das dars man ruhig sagen,
Verboten sind nur gewisse Methoden. Sobald es sich um die
Hantierungen der Großfinanz handelt, erreicht die Kunst des Erwerbes
einen solchen Grad von Vollkommenheit und Verwickeltheit, daß mau
fast ohne es selbst zu merken die Grenze überschreiten kann, die
erlaubte Geschäftspraxis von räuberischer Spekulation trennt, und
zahlreich find die, welche sie ungestraft überschreiten. Alle
bisherigen Bemühungen, zu verhindern, daß fürs Leben notwendige
Stoffe durch eine kleine Anzahl von Menschen zum Gegenstand
wucherischer Ausbeutung gemacht werden, wie dies bei den Trust
der Fall ist, erweisen sich als fruchtlos. Das Eigentum an Grund nnd
Boden vollends bleibt unantastbar.

Weder die Kirchen, noch die geläufige Moral denken daran,
zum Sturm auf diefe Zitadellen einer vorgeblichen Zivilisation
vorzugehen. Ohne Zaudern verneigen sie sich vor dieser vorhandenen
Ordnung des Eigentums, ungeachtet der ungeheuerlichen Ungleichheit
in der Verteilung des Besitzes,

Selbst der Sozialismus, der gegen den Kapitalismus zu Felde
zieht, Wender fich in Wirklichkeit gar nicht gegen die Besitzgier,
woraus doch der Kapitalismus entsprungen ist. Sehr selten sind die

Führer, die öffentlich oder im Verborgenen ihres Herzens, ihm
Absage leisten und die für fich selbst, für ihre Klasse und ihre
Sache alle Gemeinschaft mit ihm ablehnen. Viele Sozialisten,
namentlich einige ihrer bedeutendsten Theoretiker, wollen keineswegs
die Macht des Mammons zerstören, sondern bloß die entthronen,
die gegenwärtig im Besitze ferner Machifülle sind.

Inmitten eines solchen Standes der Dinge, wo alle menschliche

Tätigkeit den Wettbewerb zum Beweggrund und Prinzip hat, wo
die Konkurrenz um den Besitz offen waltet, ohne Fesfeln und
Schranken, zwischen den Einzelnen, den Familien, den Klassen, wie
könnte man da daran denken, das Gelüsten nach Eroberungen aus
den internationalen Beziehungen zu verbannen? Kann die Kuppel
jemals auf anderen Grundlagen ruhen als das übrige Gebäude?

Auch die, welche die Ueberwindung des Krieges von einer
allgemeinen Herrschaft der Demokratie erwarten, wiegen sich

in Täuschungen. Sicherlich würden die Volksmassen, die die blinden
Opfer der gegenwärtigen Schlächtereien sind, diesen ein Ende machen,

wenn sie dazu die Macht hätten. Aber wenn nicht eine tiefgreifende
Aenderung in den Beweggründen ihres Tuns eintritt, so werden
auch die Völker stets wieder dem Antrieb der räuberischen und



— 340 -
tyrannischen Neigungen, die dem natürlichen Menschen eigen sind,
nachgeben. Der beschränktere Horizont ihrer Begierden wird sie

vielleicht nicht zu internationalen Kriegen veranlassen, aber ihre
auf Ueberwältigung und Ausbeutung Anderer abzielenden Leidenschaften

werden sich auf weniger entfernte Gegenstände werfen und
wir werden die Kämpfe der Parteien, der Klassen, der Kasten oder
Interessengruppen haben. Einige von ihrem Interesse getriebene
Agitatoren werden genügen, um die Flamme, deren Herd nicht
ausgelöscht sein wird, frisch zu entfachen.

Kurz, wir dürfen es als eine ausgemachte Sache betrachten:
keine Macht der Welt wird der tiefen Ursachen des Krieges Herr
werden, außer einer Aenderung in der Einstellung der Herzen.
Die letzte Grundlage der menschlichen Beziehungen selbst muß
verändert werden. Wir müssen bis zu dem Ausgangspunkt alles
Wollens zurückgehen und dort einen neuen Beweggrund alles
Tuns setzen.

Christliche Studenten, welches wird dieser Ausgangspunkt sein?
Jesus Christus zeigt ihn uns in sehr einfachen Worten und

mit vollkommener Klarheit: es ist der Wille zum Dienen
und der Verzicht auf Reichtum.

„Die Fürsten der Völker herrschen über sie und die Großen
üben Gewalt an ihnen. So soll es unter euch nicht sein, sondern
wer nnter euch groß sein will, der sei euer Diener, wie der Menschensohn

nicht gekommen ist, daß er fich dienen lasse, sondern daß er
diene."

Das ist der Geist des Dienens, der Gegensatz zum Geiste des

Herrschens.
„Niemand kann zwei Herren dienen; ihr könnt nicht

Gott dienen und dem Mammon."
Das ist die unumgängliche Absage, die die ausdrückliche

Vorbedingung des Dienens bildet.
Wie die Herrschgier und Habsucht sich verbinden, um die

kriegerische Geistesart zu bilden, so ergänzen und unterstützen sich
der Geist des Dienens und der Verzicht auf Reichtum, um jene
rückhaltlose Hingabe seiner selbst hervorzubringen, die aus
dem Menschen ein Werkzeug der Macht Gottes schafft. Von einer
kleinen Zahl von Menfchen in ihrer Fülle ergriffen und verwirklicht,
vermögen sie die Welt in der Richtung des Heils mit fortzureißen,
gerade wie entgegengesetzte Kräfte sie in der Richtung des
Verderbens mit fortgerissen haben. Sie vermögen es, weil sie eine
im höchsten Grad wirksame Gegenkraft darstellen, einen höchsten,
fortreißenden Antrieb, der in das Land der Seele einbricht und
es erobert, der durch Uebung wächft, der auch seinerseits zur Leidenschaft

wird. Diese erlösende Leidenschaft ist imstande, die bisher
herrschenden Leidenschaften matt zu setzen, weil sie selbst nicht weniger
männlich, sondern männlicher ist als diese Leidenschaften, weil sie



— 341 —

ein höchster Aufschwung der Seele ist, voll schöpferischer Energie,
voll Verachtung der Gefahr, stark an allen edelsten Kräften, die
die Seele bewegen mögen. Dieser aktive Charakter ist es, durch
den sie die Oberhand gewinnen wird.

Aber worin denn soll, so fragen Sie wohl, die neue Art
bestehen? Hat man nicht von jeher diese Prinzipien verkündigt
und diefe Tugenden gepredigt?

Meine Antwort lautet: Man hat fie gepredigt ohne
ihr Gegenteil zu verurteilen. Der Kompromiß ist überall
König gewesen. Der Dienst des Nächsten paktiert mit dem selbstischen
Interesse und die Pflicht, fich hinzugeben, paktiert mit dem Durst
nach Besitz. Man hat das Mirakel zustande gebracht, die beiden
entgegengesetzten Forderungen zn versöhnen und beides zusammen
als anerkanntes Ziel des menschlichen Strebens gelten zu lassen.
Daraus ist ein Wesen entstanden, das auf beiden Seiten hinkt,
ohne sichere Orientierung und von moralischer Ohnmacht gelähmt.
Der Dienst am Nächsten ist ein Zweck, der als Anhang des übrigen
Lebens hinzukommt, ein Luxuszweck, dem man soweit nachstrebt,
als der persönliche Vorteil darunter nicht zu sehr leidet. Es ist
ein Abfall vom Ueberfluß, wie das Almofen. Darum denn auch die
ungemessene Bewunderung für Fälle wirklicher Selbstlosigkeit der
Hingabe! Man erhebt sie als Erscheinungen, die über das
gewöhnliche Maß hinausgehen. Die Entsagung ist eine überschüssige
Tugend.

Die Stunde ist aber gekommen, wo es gilt, mit diesem
Kompromiß zu brechen, wenn wir am Kommen einer neuen Welt
arbeiten wollen. Einzig die Menschen, die Gott einer völligen
Hingabe ihrer felbst, nach Leib und Seele, fähig
erfinden wird, werden die Urheber einer Strömung erneuernder
Kräfte fein können. Sie werden die auserwählten Erzieher nicht
nur eines neuen Geschlechtes, sondern all ihrer Zeitgenossen sein.

Zurückkehren zum Ausgangspunkt unseres Lebens; seine ganze
Einstellung ändern; mit fester Hand alles beseitigen, was uns
auf falsche Bahnen lenkt, und dann, befreit von dem, was das
Dienen lähmt und verdirbt, unseren Weg gehen — das ist die
notwendige Vorbereitung, die wir „die Erziehung der Erzieher" genannt
haben. Nichts weniger, aber auch nichts mehr, und jedenfalls nichts
anderes.

Es ist nicht notwendig, daß wir die ökonomischen und sozialen
Probleme gelöst oder die Antwort vorausgenommen haben, die
auf die Fragen dieser tragischen Stunde gegeben werden wird;
es ist der Ausgangspunkt worauf es ankommt. Der Ausgangspunkt
aber ist die freie Entscheidung des Willens. Die Hingabe seiner
selbst und der Verzicht auf Reichtum sind Taten, die sich in der
Einsamkeit unseres Innern vollziehen müssen. Nichts veranlaßt
uns, sie zu verschieben, bis man den Ausgang der gegenwärtigen



— 342 —

Katastrophen erkennen kann. Welches immer dieser Ausgang sei
und welches die Formen des sozialen, ökonomischen, internationalen
Wiederaufbaus, die man morgen entwerfen mag, es ist auf alle
Fälle notwendig, daß eine Schar von Männern und Frauen sich

ohne Rückhalt dem Ideal der Gerechtigkeit und des Friedens weihen,
das in Jesus Christus enthüllt ist. Und diese Schar kann schon
heute rekrutiert, eingeübt, organisiert werden. Nur die Bedingungen
der Anwerbung kommen in Betracht. Diese Bedingungen aber:
Hingabe seiner selbst, Wille zum Dienen, sind keine grausamen
Forderungen, Oder glauben Sie, der Verzicht auf Reichtum bedeute
eine Verarmung? Ganz sicher nicht! Er ist eine Erlösung. Erst
indem wir uns hingeben mit Leib und Gut, finden wir uns selbst.
Besitztümer, ehrgeizige Ziele, Verlangen nach Genuß oder träger
Ruhe, das alles sind Ketten, die uns binden. Das alles hindert uns,
unsere wahre Natur, unseren Genius, zu entfalten. Unsere Freiheit
besteht darin, die Ketten fahren zu lassen, an die wir uns klammern,
ohne zu wissen, daß sie uns in der Knechtschaft festhalten.

Wunderbar ist auf der anderen Seite die Macht, die in dieser
innern Freiheit liegt; erstaunlich die Anziehungskraft von Menschen,
welche dergestalt frei geworden find! Lesen Sie daraufhin das Leben
des Franziskus von Affisi. Vielleicht ist gar nicht nötig, so weit
weg zu suchen. Manche von uns kennen zeitgenössische Beispiele
dieser strahlenden Kraft und Freudigkeit, die von einem ungeteilten
Herzen ausgehen. O seltsamer Reichtum, o wunderbare Entfaltung
solcher Seelen, die frei sind von erbärmlichem Ehrgeiz, die mit
allem, was da lebt, in warmem Mitleben verbunden sind! Sie
haben die Verkümmerung gegen das volle Leben vertauscht und in
ihrem Verzicht auf alles verwirklicht sich das triumphierende Wort
des Apostels: „Alles ist euer!"

Frau E. Picczynska (Wegmühle, Bern). Uebersetzt von L. R.

ver?ro2ess Ser colslojaner jn Moskau.
^öch hahe lange gezögert, meinem Artikel diesen Titel zu geben.

I Denn es gibt im Grunde keine Tolstojaner. Oder, genauer gesagt,
alle, welche sich Tolstojaner nennen, haben sehr wenig mit Tolstoj

gemein. Hat nicht Tolstoj felber in seiner oft so paradoxen Sprache
den gleichen Gedanken ausgedrückt, als er einem Freunde schrieb :

„Es gibt niemand, der,mir so fern stünde, wie die sogenannten
Tolstojaner."

Tolstoj wiederholte gern den Ausspruch Pascals: „Man wird
allein sterben müssen." Er zog daraus den weiteren Schluß: „Man muß
darum auch allein leben können." Auf diese Art wollte Tolstoj der


	Die Erziehung zum Frieden

