
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 10 (1916)

Heft: 7

Artikel: Fürchte dich nicht!

Autor: Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-133798

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-133798
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


?urcdte (lied nicvl!
Und des Herrn Wort geschah zu mir und sprach: Ich kannte dich, ehe ich dich

im Mutterleibe bereitete und sonderte dich aus, ehe denn du von der Mutter geboren
wurdest und stellete dich zum Propheten unter die Völker. Ich aber sprach: Ach, Herr,
ich tauge nicht zu predigen; denn ich bin zu jung. Der Herr sprach zu mir: Sage nicht
ich bin zu jung; sondern du sollst gehen, wohin ich dich sende und predigen, was ich
dich heiße. Fürchte dich nicht vor ihnen; denn ich bin bei dir und will dich erretten,
spricht der Herr So gürte nun deine Lenden und mache dich auf und predige
ihnen alles, was ich dich heiße. Erschrick nicht vor ihnen, auf daß ich dich nicht
erschrecke vor ihnen. Denn ich will dich heute zur festen Stadt, zur eisernen Säule und
zur ehernen Mauer machen im ganzen Lande, Wider die Könige Judas, wider ihre Fürsten,
wider ihre Priester, wider das Volk im Lande. Wenn sie gleich Wider dich streiten,
so sollen sie doch nicht Wider dich siegen, denn ich bin mit dir, spricht der Herr,
daß ich dich errette. Jeremia 1, 4—IS und 17—19.

Liebe Freunde!

/ Inter den seltsamen Gegensätzen, die in dieser Zeit der Verkehrung
UH aller Wahrheit vor uns auftauchen, ist einer, der mir, und viel-

leicht auch manchen unter euch, besonders zu schaffen gemacht
und bittere Gedanken erregt hat. Es ist die Zeit des Heldentums.
Alle Zeitungen sind voll von Berichten über heroische Taten und unter
den Trauernachrichten lesen wir jeden Tag, daß dieser oder jener
Sohn eines der im Kriege stehenden Länder den Heldentod gestorben
sei. Es wird auch nicht etwa bloß von Heldentum geredet, sondern
dieses ist eine Tatsache und Wirklichkeit, die wir durchaus nicht leugnen
können und wollen. Auch wir, die wir den Krieg für Uebel und
Sünde halten, für etwas, was gegen den wahren Gott und den

wahren Menfchen ist und Christus verleugnet, beugen uns vor der
menschlichen Seelengröße, die inmitten dieses Wesens, das sich im
Uebrigen immer mehr als höllisch enthüllt, aufgetaucht ist; wir
bewundern die Todesverachtung, die gegen die Feuer und Verderben
speienden feindlichen Schützengräben anstürmt oder dem Sturze aus
schwindelnden Höhen lächelnd entgegensieht. Diefe Leichtigkeit und

') Akademische Predigt, gehalten im Januar 1916 in der Kirche zu Oberstraß
in Zürich,



— 286 —

Freudigkeit der Hingabe des Lebens für einen höheren Zweck, deren
fich die Menfchen fast unerwarteter Weise in Masse fähig gezeigt haben,
erscheint uns wie eine Offenbarung ungeahnter Möglichkeiten in der
Menschennatur und damit wie eine Verheißung für den Tag, wo diese

Möglichkeiten für höhere Zwecke, als der Krieg sie setzt, in Anspruch
genommen werden könnten, vielleicht gar für den Krieg gegen den
Krieg felbst! Andere freilich haben diese Tatsache zur Verherrlichung
des Krieges benutzt. „Sehet", sagten sie, „so Großes kann in den
Massen nur er erzeugen!" Aber das soll uns nicht irren. Wir
erkennen das Große an, wo immer wir es finden.

Also eine Welt voll Heldentum. Wie herrlich! Wie wunderbar
Das wäre ja die Erfüllung unserer schönsten Träume. Das war's ja,
wonach wir uns lange gesehnt, fast erstickend in Memmentum und
Philistertum und kleinlicher Jämmerlichkeit aller Art: ein Aufbrechen
heldenhaften Wesens in der Menschenwelt. Natürlich meinen wir dabei
nicht bloß ein Heldentum des Leibes, sondern eines der Seele, ein
sittliches Heldentum. So schauen wir uns denn in der Welt um,
bereit, uns dieses nun allverbreiteten Heldentums zu freuen. Nicht
wahr, wir Andere find doch von dem gleichen Stoff, wie die, die
draußen auf den Schlachtfeldern Wunder der Tapferkeit verrichtet haben
und fortdauernd verrichten, und umgekehrt stnd sie Menschen ungefähr
wie wir, aus der gleichen Mischung von Erdenton und Himmel
gebildet. Sicherlich wären wir im allgemeinen auch imstande, zu tun,
was sie tun. Wo also ist unter uns das Heldentum? Ich für meine
Person muß gestehen, daß ich noch nie so viel moralische Feigheit erlebt
habe, wie gerade in dieser Heldenzeit, und ich habe doch in meinem
Leben viel davon erfahren! Freie und wahrhaftige Seelen müssen ja
in dieser heutigen Atmosphäre fast ersticken. Wenn irgend etwas uns
am Bilde dieser Tage sofort in die Augen springt, so ist es gerade
der Mangel an Mut, besonders an Wahrheitsmut. Der Krieg kann
vor allem die Wahrheit nicht brauchen. Man fürchtet sich vor ihr,
wie vor dem bösen Feind. Man schließt die Grenzen aufs sorgfältigste
vor jeder Nachricht oder Ansicht, die den amtlich gestempelten und
gewünschten widerspricht; man durchforscht die Briefe, deren Geheimnis
aufgehoben ist; man schüchtert die ein, die etwa noch den Mut haben
sollten, eine eigene Meinung nicht nur zu haben, sondern auch
auszusprechen, auch die Bürger der sogenannten neutralen Länder. Diese
aber lassen sich einschüchtern, auch in d en Ländern, wo Freiheit das
dritte Wort jeder patriotischen Rede zu sein pflegte. Was in unserem
Schweizerlande während dieser achtzehn Kriegsmonaten an moralischer
Feigheit alles zu Tage getreten ist, das bildet eines der traurigsten
Kapitel unserer Geschichte und hat ein erschreckendes Licht auf das Maß
des unter uns in Wirklichkeit, nicht bloß in Worten, vorhandenen
Freiheitssinnes geworfen. Wie hat man da geschwiegen, wv Reden
Pflicht gewesen wäre, aus bloßer Angst vor den Mächtigen; wie hat
man, wenn man einmal ein Wörtchen zu sagen wagte, sofort ein



— 287 —

zweites hinzugefügt, das das erste aufheben sollte! Wie hat man sich

vor dem Erfolg gebeugt und je nach dem Stand des Kriegsglückes
die Sympathie gewechselt! Wie hat man um die Gunst der Mächtigen
gewinselt und zwar nicht etwa nur da, wo es sozusagen eine
Lebensnotwendigkeit zu fein schien, sondern auch bei geringeren Anlässen.
Von Heldentum hat man da wenig gesehen; ein ehrliches Wort, eine
aufrechte Tat waren eine seltene Erquickung, fast ein Wunder. Und
so viel ich sehe, ist das nicht nur bei uns fo, wo man das alles ans
der Abwesenheit des heldenzeugenden Krieges erklären könnte, sondern
auch in den kriegführenden Völkern hinter der Front. Ausnahmen
bestätigen die Regel und fallen sehr stark auf.

Dies ist im Uebrigen wie der ganze Krieg nur eine besonders
krasse Enthüllung und Entfaltung dessen, was wir auch vorher kannten.
Es war doch die Erfahrung der meisten von uns, daß nichts im
Menschenwefen so selten vorhanden ist, als sittliche Tapferkeit. Diese
zeigt sich vor allem im furchtlosen Eintreten für die Wahrheit, und
sie wäre dafür auch besonders nötig. Wo ist diese Tapferkeit zu finden?
Wie häufig sie ist, erfahren wir besonders dann, wenn wir in schwere
Kämpfe verwickelt sind. Dann wiederholt sich immer wieder die
Geschichte von der Verleugnung des Petrus. Dann finden die, die zum
Mitstreiten verpflichtet wären, immer wieder einen Ausweg. Der
Eine findet, wir seien nicht ganz im Recht, der Zweite kann aus
einer persönlichen Rücksicht gerade an diesem Kampfe nicht teilnehmen;
dem Dritten ist er zu heftig. Kurz, wir kennen diese Geschichte Alle
und wer sie immer wieder erlebt, der ruft in dieses Gerede vom
Heldentum, angestimmt von einem moralisch hervorragend feigen
Geschlecht, hinein: „Weg damit! Hört auf damit! Ich mag es nicht
hören!"

Wir fehen, nicht wahr, wenn wir diese Tatsache bedenken, sehr
deutlich, wie wenig uns mit diesem kriegerischen Heldentum in dem
geholfen ist, was wir vor allem ersehnen und wie wenig es uns
höheres, sittliches Heldentum verbürgt. Damit verblaßt aber auch
der Glanz des Krieges; auch diese Herrlichkeit erweist sich, wie so

manche andere, als Trug. Wir werden veranlaßt, uns dieses kriegerische

Heldentum näher anzusehen. Sollte sich die Sache nicht
vielleicht gar so verhalten, daß der Preis kriegerischen Heldentums gerade
darum so hoch gestiegen und sein Rausch so begehrenswert geworden
wäre, weil es an geistigem, sittlichem Heldentum gefehlt hätte, und
dies wieder, weil wir eben zu wenig Geist und sittliche Tiefe gehabt?
Und wie steht jenes kriegerische Heldentum in der Nähe aus? Wir
wollen es, wie gesagt, nicht herabsetzen, aber die Krieger selbst wollen
vom Heldentum meistens nicht viel wissen. Nicht wenig von dem,
was von ferne wie heroische Todesverachtung aussieht, ist einfach
Frucht der eisernen Disziplin, dazu Betäubung oder Stumpfheit.
Die Mehrheit diefer Menschen, die furchtlos in den Rachen des Todes
springen, würden stch gewiß fürchten, in einer Volksversammlung allein



— 288 —

eine verfehmte Ansicht zu vertreten; sie würden im Frieden tief
erschrecken, wenn sie in die Nähe einer ansteckenden Krankheit geraten
wären. Wo dennoch Heldentum auftritt — und gewiß tritt solches

auf! — da ist es entweder ein gewisses Ueberschäumen der physischen
Kraft, oder es ist freilich eine sittliche Kraft, die durch die

gewaltige Forderung der Stunde hervorgerufen wurde, die aber nicht
zu dem gewöhnlichen Verhalten der heutigen Menfchen gehört.
Sittliches Heldentum als dauernde Eigenschaft ist offenbar auch im
Kriege, genau wie im Frieden, eine ganz seltene Ausnahme. Es ist
nicht im Kriege entstanden, entspringt andern Quellen. Wir hoffen
also freilich, daß Einiges von der Tapferkeit des Schlachtfeldes und
Schützengrabens mit den heimkehrenden Kriegern in das Friedensleben
der Völker strömen werde, aber wir wissen, daß die Wurzeln des
Heldentums, worauf es für die Welt letztlich ankommt, tiefer liegen.

Denn es bleibt allerdings dabei, daß wir nichts so sehr nötig haben,
allezeit und heute und in der nächsten Zukunft ganz besonders, als Heldentum,

oder sagen wir bescheidener: als die Ueberwindung der
Furcht. Darüber nachzudenken ist vielleicht gerade für solche, die heute
und in den kommenden Tagen Jünger Christi sein und nach dem Reiche
Gottes trachten wollen, besonders wichtig. Sie werden vor allem
über die Furcht hinaus sein müssen, fie werden auch folche Dinge
nicht fürchten dürfen, vor denen sonst auch das Herz solcher Menfchen
erbebt, die keine Feiglinge sind. Wir werden also tief graben, um
zu der stärksten und reinsten Quelle des Mutes zu gelangen. Wir
werden zuerst den Feind kennen lernen müssen, den wir besiegen
wollen, von Grund aus kennen lernen, die Furcht!

Die Furcht! Wir stehen damit vor einer jener Urmächte, unter
deren Gewalt das unerlöste Menschenwesen seufzt und stöhnt. Was
ist sie denn im Grunde, die Furcht? Welches sind ihre tiefsten Wurzeln?
Das zeigt uns vielleicht am besten die Rolle, die sie im Leben der
Kinder spielt; denn im Kinde tritt uns das Wesen des Menschen am
deutlichsten entgegen. Eine der vielen, uns Erwachsenen oft halb
verborgenen, Qualen der Kindheit ist gerade die Furcht. Ich möchte
sagen: die Furcht vor dem Dunkel. Bevor es zum rechten Bewußtsein

erwacht ist, fürchtet das Kind sich durchaus nicht, im dunkeln
Zimmer allein zu sein; sobald aber sein Geist das Auge aufschlägt,
ist ihm vor nichts so bange als vor dem Dunkel. Es sieht überall
aus dem Dunkel schreckhafte Gestalten hervortreten, die es quälen und
töten wollen. Es schreit nach der Mutter, nach der vertrauten Stimme,
nach dem Herzen der Liebe. Wir wissen dabei, daß seine Plage zum großen
Teil aus seiner Phantasie entsteht, wie denn phantasielose Menschen
überhaupt weniger unter Furcht leiden, freilich dafür auch das Höchste
des Lebens entsprechend weniger erfahren. Mit seiner Phantasie
bekleidet nun das Kind auch die Gestalten, die ihm am hellen Tage
begegnen. Es macht sie größer, wunderbarer, als sie sind. Es macht
sie herrlicher oder auch furchtbarer. Jedenfalls sieht es in ihnen ein



— 289 —

Geheimnis, ein Unbekanntes. Davor fürchtet es sich dann leicht. Es
fürchtet sich vor Menschen, Tieren, Dingen. Aus allen Winkeln der
Welt tritt ihm das Unbekannt-Schreckhafte entgegen. Im Grund
genommen fürchtet es sich überall vor dem Dunkel. Freilich lebt im
Kinde auch wieder ein wunderbares Vertrauen zu dem gütigen Sinn
der Welt und allen einzelnen Wesen, ein viel größeres, als in uns
Erwachsenen, aber gleichsam der Gegenpol dazu ist die Furcht, die

Furcht vor dem Dunkel. Denn das Kind ist wohl herrlich nach
Anlage und Verheißung, es ist gottnahe, aber es ist doch noch Kind! Es
ist schwach, hilflos.

Aber wir Erwachsenen setzen zunächst auch hierin bloß das
Leben des Kindes fort. Auch über uns hängt bei Tag und Nacht
die Wolke der Furcht. Wir haben Angst. Wir statten Menschen und
Dinge genau wie die Kinder aus der Märchengarderobe unserer
Phantasie mit Eigenschaften und Kräften aus, die über die Wirklichkeit
weit hinausgehen. Wir fürchten uns vor den Menschen. Was könnten
sie zu diesem oder jenem sagen? Könnten sie uns nicht dieses oder
jenes antun? Sie kommen uns größer, mächtiger vor als wir, mit
unheimlichen Kräften begabt, fähig und willig, uns zu vernichten. Es
ist das Dunkel, das auch uns ängstigt. Vielleicht noch mehr als
vor den Menfchen, den Wesen von Fleisch und Blnt, fürchten wir uns
vor den unpersönlichen Mächten, die das Menschenleben beständig
bedrohen. Wir fürchten uns vor der Macht, dem Geld, der öffentlichen

Meinung, vor Krankheit und Tod. Vor dem Tode vor allem!
Man kann ja vielleicht sagen, daß alle Furcht im letzten Grunde Todesfurcht

sei. Aus dem Dunkel, vor dem uns bange ist, könnte der Tod
hervorbrechen, das ist vielleicht die letzte Ursache alles Erschreckens.
Aber der Tod ist selbst auch nur ein Teil jener letzten, höchsten Macht,
die wir Schicksal nennen. Dieses Schicksal fürchten wir. Es steht
vor uns wie eine dunkle Wand. Es nimmt in schweren Stunden oder
schweren Gemütern Züge an, die wie höhnisch-grausam uns anstarren,
es wird wie die Sphinx, die uns zerreißen wird, wenn es uns nicht
gelingt, das rechte Wort zu finden. Wir fürchten uns aber nicht nnr
vor dem Schicksal, sondern auch vor uns selbst, vor dem Bösen in
uns. Wir kennen uns ja, wir wissen, was für schlimme Gewalten in
uns liegen, nnr halb gefesselt. Wie? — wenn jene Versuchung an uns
heranträte — gewiß würden wir ihr erliegen! Wir fürchten sie. Wir
fürchten auch die ungeheuren Mächte des Bösen außer uns, in der
Welt. Sind ste nicht grauenvoll? Wer wollte an sie rühren? Die
Verleumdung, der Haß, die irregeleitete öffentliche Meinung, die Presse,
der es so wenig darauf ankommt, eines Mannes geistige Existenz zu
vernichten und für die Wahrheit und Gerechtigkeit ein Ammenmärchen
geworden zu sein scheinen, oder auch die großen Volkslaster, der
Alkoholismus, die Prostitution — sind das nicht übermenschliche Gewalten?
Würden sie uns nicht zerreißen, wenn wir sie antasten wollten? Ja,
wir fürchten uns vor Gott selbst, und zwar nicht in dem Sinne



— 290 —

wie dies richtig und nötig ist, fo wie das Kind den Vater fürchtet,
von dessen Güte und Weisheit es doch durchdrnngen ist, im Sinne
der Ehrfurcht also, fondern im Sinne der Angst, der Angst vor seinem
Zorn, seinem unerklärlichen Ratschluß, kurz, vor dem Dunkel in ihm.
Diese Gottesangst ist sogar die furchtbarste Form aller Angst. Welch
eine Rolle hat sie im Leben der Menfchheit gespielt! Welch ein
Albdruck ist sie ihrem Gemüte gewesen! Wenn auch die Behauptung, daß
alle Religion aus Furcht hervorgehe, falsch ist, fo ist doch gewiß, daß
Furcht und Religion viel miteinander zu tun haben, namentlich daß
die Furcht eine Schöpferin vieler Götzen ist. O wer deutet uns das
Geheimnis der Furcht? Es ist tief und schreckhaft, tief und schreckhaft
wie die Mitternacht und der Tod. Wir wollen es gar nicht vollständig
zu ergründen versuchen; wir wollen nur das Eine sagen, das
altbekannt genug ist, und doch immer neu gesagt werden muß: die Furcht
ist unser größter Tyrann; wir sind Sklaven, solange wir uns fürchten.

Aber von allem, was die Furcht Schlimmes schafft, wollen wir
Eines hervorheben, etwas ebenfalls Altbekanntes und doch wenig
Gekanntes: die Furcht hat das Eigentümliche an sich, daß sie
gerade das herbeiführt, was wir fürchten. Lasset mich,
liebe Zuhörer, bevor ich dies zu zeigen versuche, auf das Wort
hinweisen, das in der von nns vernommenen biblischen Erzählung Gott
zum Propheten Jeremias spricht. Er beruft ihn zu einem furchtbar
schweren und gefährlichen Werk, einem Werk, das ihn in Gegenfatz
bringt zu allem, was Macht und Geltung hat: zum König, aber auch

zum Volk, zu den Priestern, aber auch zu den falschen Propheten.
Das war wohl eine Aufgabe zum Erschrecken. Aber nun spricht Gott
zu ihm: „Erschrick nicht vor ihnen, auf daß ich dich nicht erschrecke

vor ihnen." Ein seltsames Wort! Offenbar spricht es die tiefe
Erfahrung aus, daß wir in dem Augenblick verloren sind, wo wir der
Furcht Macht über uns einräumen. Das ist gegenüber den Menschen
der Fall. Sind sie eigentlich so mächtig, so gefährlich? Wir sind es,
die ihnen die Macht verleihen durch unsere Furcht. Sie spüren es
gleichsam, wenn wir Angst vor ihnen haben; sie fallen dann über uns
her, bildlich gesprochen, und zerreißen uns. Wenn wir uns nicht um
sie bekümmerten, wenn wir frei und furchtlos den Weg gingen, den
wir für recht halten, dann wären wir von einer Lichtrüstung
umgeben, an der all ihr Zorn und Haß, all ihre Wut und Verleumdung,
all ihr Geschwätz und Philistertum abprallten. Sie könnten uns nichts
anhaben. — Sollte das nicht auch mit dem Bösen in uns der Fall
sein? Ist nicht gerade die Angst davor unser schlimmster Feind? Ist
nicht sie es, die uns betäubt und lähmt, daß wir der Versuchung
hilflos verfallen? Wie, wenn wir statt dessen fröhlich und siegesgewiß

dastünden, wenn wir wüßten, daß, mag das Böse in uns noch
so mächtig sein, doch etwas noch Mächtigeres da ist als es, wenn wir
es durchschauten in seiner inneren Ohnmacht, wären wir dann nicht
Sieger, wo wir jetzt Unterliegende sind? Wäre nicht der Bann des



— 291 —

Bösen gebrochen? Erführen wir nicht die Wahrheit des Wortes, daß
der Teufel flieht, wo man fein spottet? — Und gilt das nicht auch von
der Macht des Bösen außer uns? Ist sie wirklich so furchtbar, wie
sie aussieht? Machen wir sie nicht erst furchtbar — durch unsere
Furcht? Hut man nicht oft genug erfahren, wie eine solche scheinbar
bis zum Himmel ragende Burg des Bösen zusammenstürzt oder doch
in den Fundamenten zu wanken anfing, wenn ein Mann oder eine

Frau, die sich nicht fürchteten, das rechte „Wörtlein" sprechen? Alles
Böse lebt von unserer Feigheit. Hat nicht der einzige bescheidene

Mann, der vor einigen Monaten unter uns gewagt hat, dem Kriegsmoloch

den Dienst zu versagen, seinen ganzen bis zum Himmel ragenden

Tempel erschüttert? Hat diese Tat des einzigen Mannes nicht
mehr ausgerichtet, als alle Kongresse und Resolutionen solcher, die sich

vor dem Letzten fürchten? Sollten wir endlich das Gleiche nicht von
dem Schicksal sagen dürfen? Könnte nicht Wahrheit in der alten
Ahnung sein, daß gerade unsere Sorge und Angst die gefürchteten
bösen Dinge anlocken? Wie? — wenn wir wagten, die Furcht
abzuschütteln, wie? — wenn wir ganz tapfer wären, könnten wir denn nicht
Wunder der Sicherheit und des Gelingens erleben? Wie viel vom
Guten und Größten tun wir nicht — aus Feigheit! Wie vieles dürften
wir tun — wenn wir tapfer wären

So ist die Angst das rechte Geheimnis unserer Niederlage. Es
scheint in der Angst beides zu sein: ein Reiz und eine Lähmung. Ihr
kennt die Geschichte von dem Vöglein, das die Schlange erblickt hat
und nun hilflos, gelähmt in ihren Rachen flattern muß. Sie gilt auch
von der Welt der Seele und hat eine tiefe und umfassende Bedeutung.
Die Angst ist die mächtigste Dienerin des Bösen. Es ist
ein lähmender Reiz in der Angst vor den Menschen, der uns treibt,
sie günstig zu stimmen, ihr Bündnis zu suchen, oder uns doch innerlich
mit ihnen zu beschäftigen, und uns so in ihre Hände gibt. Es ist
ein lähmender Reiz, der uns das Böse in und außer uns anstarren
läßt, bis es uns besiegt. Es ist ein lähmender Reiz, der uns die
Maske des Schicksals schauen läßt, bis es unfer Herr wird, statt wir
seiner. Es ist das Mißtrauen, das uns zu Fall bringt, wo das
Vertranen uns Sieg brächte. Es ist ein Bann, der sich auf uns legt
und bewirkt, daß wir tun, was uns verdirbt. Die Furcht macht uns
zu Sklaven, nicht die Verhältnisse.

Das gilt auch von der Schweizerfreiheit und ist das traurige
Geheimnis der heutigen Lage. Wir meinen unfere Freiheit damit zu
retten, daß wir recht Angst haben. Wir machen uns so klein als
möglich, wir drücken uns in einen Winkel; wir gleichen jenen Tieren,
die sich dadurch zu schützen suchen, daß sie nach Möglichkeit Gestalt
und Farbe ihrer Umgebung annehmen. Es ist, als ob die Losung
ausgegeben wäre, daß wir versuchen follten, uns durch Feigheit zu
retten. Dabei tritt der Widerspruch, von dem wir ausgegangen sind,
zum Erstaunen deutlich hervor: wir fchützen unsere Freiheit durch ein



— 292 —

kriegsbereites Heer, wir feiern sein allfälliges Heldentum, tun wohl
auch so, als ob jeder ein Held wäre, der eine Uniform trägt, wir
rasseln sogar etwa ein wenig mit den Waffen, dabei aber geben wir
eigentlich so ziemlich alle unsere Freiheit, die wir dnrch die Waffen
schützen wollten, preis, aus Feigheit. Wir fürchten uns vor der Wahrheit

und fürchten uns darum vor dem offenen Wort. Wir meinen,
mit Verschweigen und Vertuschen sei geholfen. Und weil dem so ist,
sind wir klein, elend klein. Wir haben keinen Mut zu irgend einem
großen Tun, für das heute gerade uns Gelegenheit und sittliche
Notwendigkeit vorläge. Man kann aber ohne Mut nichts Großes tun
und man kann keinen Mut haben ohne Glauben.

Aber nicht nur versäumen wir so eine geschichtliche Stunde, lassen
uns das Große entgehen, das sie fordert, und verfallen damit dem
Gericht der Geschichte, wir locken vielmehr mit unserer Feigheit die
Gefahren, denen wir entgehen möchten, völlig an. Alles, was wir so

recht fliehen möchten, strömt herzu. Die unterdrückte Wahrheit bricht
aus und schafft Zwiespalt, die mächtigen Nachbarn tasten uns an. die
materiellen Güter, die wir durch Preisgabe der ideellen retten wollten,
werden erst recht bedroht; kurz, wir erleben allen Fluch der Angst.

Für uns gäbe es nur eine Rettung: wenn wir tapfer wären!
Stünden wir, gestützt auf einen Glauben und eine gute Sache da in
stolzer Sicherheit, ohne Lügen, Zagen, Verschweigen, Knieebeugen und
Schlimmeres, dann wäre dies ein Demantschild, hinter dem wir
geborgen wären; dann würde niemand wagen, uns anzutasten, dann
wäre die Achtung vor uns da, die uns — täuschen wir uns darüber
nicht! — verloren gegangen ist; dann ginge alles, alles scheinbar
schwerer, in Wirklichkeit leichter.

Unfer Schweizervolk wird in demütigenden Erfahrungen die alte
Wahrheit wieder lernen müffen, die für die Völker so gut gilt, wie für den
einzelnen Menschen: Freiheit gibt es immer und überall nur
für den, der sie sich nimmt, das heißt, für denMutigen.

Liebe Zuhörer! Wir sind nun dem Feind Auge in Auge
gegenübergestellt. Wir wissen, was die Furcht ist und was sie wirkt. Wir
haben versucht, ihre tiefsten Wurzeln zu erforschen und haben das
Reich ihrer Herrschaft durchwandert. Nun fragen wir: Wie können
wir wohl diesen Feind besiegen? Wie können wir die Furcht los
werden? Woher kommt uns diese Erlösung, die in gewissem Sinne
die Krone aller Erlösungen ist?

Wir können von vornherein erwarten, daß die Menschen von
jeher darnach getrachtet haben, diesen Feind zu überwinden, dieses
Gespenst, das unser Leben begleitet, los zil werden. Sic haben dabei
allerlei Mittel versucht. Sie haben es etwa damit versucht, daß sie
den Menschen Furchtlosigkeit predigten. Sie haben ihnen gezeigt,
wie erbärmlich Feigheit sei, haben ihren natürlichen Mut aufgerufen.
Jn der Tat gibt es einen solchen natürlichen Mut. Es gibt eine
gewisse Unerschrockenheit und frohe Zuversicht, die sozusagen aus den



— 293 —

guten Nerven stammt und dies auch da, wo sie seelischer, nicht bloß
körperlicher Art ist. Dieser natürliche Mut mag den Menschen wirklich

ein gutes Stück weit führen. Ich glaube aber nicht, daß er
völlig genügt und es ist mir weder in der Vergangenheit noch in der
Gegenwart, weder in der Wirklichkeit noch in der Dichtung je ein
Mensch begegnet, bei dem auf diese Weise die Furcht besiegt worden
wäre. Dieser Mut mag für bestimmte Zeiten und Lagen ausreichen,
aber für andere versagt er. Er mag ausreichen für den Sturmangriff
auf eine feindliche Schanze, er mag genügen für die gewöhnlichen Tage,
er mag, um es kurz zu sagen, gegen Menschen und menschliche Dinge
standhalten. Aber wir haben es nicht nur mit menschlichen Dingen
zu tun. Unfer Leben schwebt über Abgründen von Emigkeitsbedeutung,
unsere Seele berührt sich in ihren Tiefen mit übermenschlichen Mächten.
Es ist dunkel um uns und dieses Dunkel ist es ja, das auch uns
Erwachsene ängstigt. Es sind in dem alten Hause dieser Welt so viele
düstere Winkel, ans denen jeden Augenblick unbekannte Schrecknisse
brechen könnten. Diesem Schrecken ist kein Menschenherz gewachfen,
aber auch keines; davor erzittert heimlich auch das Herz des Kühnsten.
Aus dem Dunkel aber blickt der Tod, der Tod in vielerlei Gestalt.
Denn er hat nicht nnr eine Gestalt. Er bedroht nicht nur den Leib,
fondern auch die Seele, er bedroht nicht nur uns, sondern auch die,
die uns mehr sind als wir selbst; er schleicht sich ins Leben selbst ein,
sodaß wir zwar leben, aber ein Leben, das vom Tode zernagt ist.
Wer erbebt nicht davor? Wo ist eine Kraft, die nicht vor diesen
übermenschlichen Gewalten hilflos würde? Was kann auch ein Titan gegen
die Götter, gegen die Dämonen, gegen das Schicksal?

Jn dieser Angst sind die Menschen darnm zur Religion
geflüchtet. Sie haben damit dem richtigen Gefühl gehorcht, daß wir im
Kampfe gegen übernatürliche Gewalten nur durch das Bündnis mit
übernatürlichen Mächten obsiegen können. So haben sie denn
versucht, jene dunklen Gewalten zu bannen, durch Opfer und heilige
Formeln, sie haben die lichten Götter zu gewinnen verfucht, ebenfalls
durch Opfer und heilige Formeln. Haben sie damit Erlösung von der
Furcht gefunden? Sie sind sehr oft erst recht tief hinein geraten.
Die Religion ist zu der natürlichen Angst des Menschenherzens
hinzugekommen und so ist eine potenzierte, eine gesteigerte Angst entstanden,
die Religionsangst, die schlimmste der Aengste. Auch hier, wie so oft,
ist Religion nur eine Erhebung der natürlichen seelischen Triebe ins
Uebernatürliche geworden. Die Götterfurcht hat sich zur Menschenfurcht

gesellt und hat die Menfchen vollends zu armen Sklaven
gemacht. Aus diefer Götterangst haben sie das Tollste und Greuelvollste
getan, was die Geschichte des Menfchen kennt, aus dieser Götterangst
haben sie sich gemordet, Andere und auch sich selbst, haben sie ihr
erstgeborenes Kind dem Moloch in die glühenden Arme gelegt, haben sie

ihren Verstand, ihr Gewissen, ihre Liebe und Treue weggeworfen.
Es ist, als ob sie wie durch jenen geheimnisvollen Reiz zu diesen



— 294 —

Greueln hingezogen worden wären, wie durch eine gewaltige Empfindung,

daß sie diesen dunklen Mächten gehörten. Und daß wir uns
darüber klar seien: diese Religion der Angst, und Angst der Religion
ist auch im Christentum, ist mitten unter uns noch vorhanden. Was
hat nicht die Höllenangst, was die Sündenangst Furchtbares
angerichtet! Und was war es für eine Religion, die bei Ausbruch des

Weltkrieges so Viele in die Kirchen trieb, die dann bald wieder
wegblieben? War es nicht bloß eine Steigerung der natürlichen Angst?
Sind diese Menschen durch die Religion von der Angst erlöst worden?
Vielleicht ja, einen Augenblick, aber nicht von der Feigheit. Denn
diese Feigheit ist wenn möglich noch größer als zuvor. Etwas Opium
haben sie eingenommen, nicht sind sie im innersten Wesen gesundet.

Es gibt allerdings auch noch eine höhere Form von Religion,
bei der Menschen diese Art von Erlösung suchen. Sie erheben sich zu
einem gewisfen Vertrauen zu der Weltordnung, die auf alle Fälle
groß und gnt ist, sie fühlen sich getragen von dem, was sie ^uiucu
lati, Liebe zum Schicksal nennen; sie werfen sich in die Arme der
ewigen Natur, übergeben sich dem gütigen Geheimnis des
Universums. So leben sie, nach dem Wort des Dichters, so wandeln
sie beglückt und sterben auch so. Das ist die Art, die wir nach ihrem
Vorbild im Altertum die stoische nennen können. Sie lächelt uns
aus Goethes Bild entgegen, sie blickt aus Epiktets ernsten Augen.
Was sagen wir dazu? Genügt nun diese Religion? Wir antworten:
Wer da erklärt, daß sie ihm genügt, dem wollen wir nicht einreden,
daß dies im Grunde doch nicht der Fall sei. Diese Religion ist
eine Station, an der ein einzelner Mensch und ganze Menschenkreise,

ja die Menschheit selbst eine Welle ausruhen mögen auf
ihrem Wege, Einzelne auch dauernd verbleiben. Aber wir sagen:
der tiefste Ort, wo die Seele vor allen Stürmen geborgen ist, er
ist damit noch nicht erreicht. Es bleibt noch Geheimnis, Dunkel.
Es ist ein lächelnder See, der uns plötzlich in die Tiefe reißen mag,
es ist ein blauer Sommertag, an dem ungeahnt ein Gewitter Heraufziehen

kann. Es bleiben Schicksal, Schuld, Tod — was dahinter
und darüber ist, hat noch keinen rechten Namen. Darum hat felten
ein Menschenherz dabei bleiben können. Goethe zeigt in seinem Faust)
daß er selbst es nicht gekonnt hat und daß der Mensch es überhaupt
nicht kann. Darum hat die Menschheit dabei nicht verweilen können.
Wie könnten wir heute, in den Höllenstürmen des Weltkrieges,
damit auskommen? Da bedarf es eines anderen Bundes, wenn
unsere Seele nicht verschlungen werden soll von den Wirbeln der
neuen Sintflut. Da hilft uns nicht irgend eine Religion und
wäre es die schönste, sondern nur Gott, Gott allein, der wirkliche
Gott. Denn Religion ist ein Gebilde des menschlichen Herzens,
wenn auch manchmal ein wunderbares, es kann ebenso gut bannen
als erlösen, Gott aber, der wirkliche Gott, ist die Macht über allen
Mächten und die Freiheit des Menschen.



— 295 —

Das iff das einfache Geheimnis der Furchtlosigkeit: wir werden
die Furcht los, wenn Gott zu uns spricht: „Fürchte dich nicht,
denn ich bin mit dir!" Die Furcht fällt von uns, wenn
wir Gott haben. Sie fällt genau in dem Maße von uns, als
er für uns Wirklichkeit ist. Das ist die alte, einfache Wahrheit, von
der die Bibel und die Geschichte des Menschenherzens erfüllt ist.
Das Maß seiner Furchtlosigkeit ist der Prüfstein für das Verhältnis
eines Menschen, auch eines ganzen Volkes, zu Gott. Wer behauptet,
an Gott zu glaubeu und ein Feigling ist, der betrügt fich und Andere.
Genau in dem Maße, als wir uns vor den Menschen, vor uns selbst,
vor dem Bösen, vor dem Schicksal, vor Gott felbst, im Sinne der
Angst, fürchten, glauben wir nicht wirklich an Gott. Wir haben
daran einen Maßstab, der uns sozusagen mit mathematischer
Sicherheit angibt, ob wir ernstlich mit Gott im Bunde stehen oder
bloß Religion haben.

Und nun lasset uns, liebe Freunde, nachdem wir vorher in
das Geheimnis der Furcht geschaut, in das Geheimnis des Mutes
blicken, nachdem wir die Kerkerwände der Seele betastet, in die
Sonne unserer Freiheit treten.

Was uns Furcht einflößt, ist das Dunkel — dieses Dunkel,
in dem das Unbekannte wohnt, das feindlich sein könnte, aus dem
der Schrecken brechen kann, vor allem der Schrecken der Schrecken,
der Tod. Wenn dieses Dunkel völlig vertrieben werden könnte,
dann wären wir erlöst. Das ist nun aber das große Geheimnis
der Erlösung: dieses Dunkel weicht vor dem: „Ich bins!" Jetzt
ist Licht geschafft, völliges, unbedingtes, unendliches Licht; jetzt ist
kein Winkelchen der unendlichen Welt mehr finster; jetzt wohnt in
keinem Abgrund mehr das gänzlich Unbekannte, überall ist Er, Er
allein. Er aber, was ist Er? Ist Er nicht wir selbst? Ist Er nicht
das unendliche Ich, aus dem unser Ich nur ein einzelner Strahl
ist? Warum sollten wir uns noch fürchten? Wir können doch
überall nur Ihm begegnen. Es ist ja in allem zuletzt nur ein
Wille, ein Wille, den wir freilich nicht immer verstehen, der aber
jedenfalls nicht blind ist und jedenfalls nicht gegen uns, sondern
für uns; es schlägt doch im Grunde der Dinge unser Herz,
nämlich das Herz, das uns vertrauter ist als unfer eigenes, es ist
doch in allem Liebe, zuletzt nur Liebe! Nicht als ob es jetzt überhaupt
kein Dunkel mehr gäbe, aber es ist nicht mehr ein schreckhaftes
Dunkel, das Dunkel des Abgrundes, des Kerkers, sondern das
der nächtlichen Wanderung, über der des Himmels Sterne stehen,
das des Vaterhauses, wo Vater- und Mutterliebe überall ganz nahe
ist. Der Vater ist da, das ist das Wort, das allen Bann löst, das
ist der Lichtaufgang für die Menfchenseele und die Menschenwelt.

Vor diesem Gott, der die wahre Wirklichkeit ist, verschwinden
die Gebilde des Menschlichen Herzens, die zu Göttern geworden
waren. Nun ist es mit der Religion der Angst und der Angst der



— 296 —

Religion vorbei. Es verschwindet die Angst vor Gott, das
Mißtrauen gegen ihn. Denn nun ist gewiß, daß in Gottes Herzen keine

verborgenen Gedanken find, die es böse mit uns meinen könnten.
Es verschwindet die Schicksalsangst. Was ist das Schicksal? Es ist
doch bloß eines der Gebilde unseres Herzens. Es gibt nur einen
Herrn: den Gott, der unser Vater ist. Das Schicksal ist nur der Gott
ohne Namen; sobald sein Name genannt ist, fällt die Maske, die

uns so zu Tode erschrecken ließ, und es blickt uns das Vaterantlitz
an. Das gleiche gilt vom Tode. Er ist ja nur eine diefer Masken
des! Schicksals, hinter dem doch eigentlich Gott steht. Ebenso die

Schuld. Gewiß ist die Schuld eine - Wirklichkeit wie auch Schicksal
und Tod eine Wirklichkeit sind. Aber wie jene ist auch sie nicht
unsere Herrin. Sie ist ein tiefer Schatten, auf die Erdenwelt
geworfen, aber sie kann nicht die Sonne verdunkeln. Ueber unserer
Schuld steht Gott und vor ihm muß auch sie sich ins Nichts auflösen,
muß die Nacht unserer Verdammnis dem hellen Tag der unbegreiflich
großen Gnade weichen, die ihre Sonne aufgehen läßt auch über
die Bösen, die nicht mit uns rechnet, die die Sünder annimmt.

Nein, es gibt grundsätzlich kein Dunkel mehr, das zu fürchten
wäre; es gibt keinen Herrn neben Gott. Die Seele braucht vor
der Berührung mit jenen übernatürlichen Mächten nicht mehr zu
erzittern; sie berührt auch in ihnen, oder doch durch sie hindurch,
Gott, die Liebe, den Vater. Nun ist jener tiefste Ort erreicht, wo
keine Angst mehr hin kann. Dort wird das Wort gesprochen:
„Ich bin gewiß, daß weder Leben noch Tod, weder Engel noch
Fürstenmachte, weder Gegenwärtiges noch Zukünftiges, noch Mächte,
weder Höhe noch Tiefe, noch irgend eine andere Kreatur uns zu
scheiden vermag von der Liebe Gottes, die in Jesus Christus ist,
unserem Herrn."

„Die in Jesus Christns ist, unserem Herrn." Dieser
Lichtaufgang ist der Menfchheit in Jesus Christus erschienen und' darum
ist er der Erlöser. Vor ihm vergeht alles Religionsgrauen
und macht dem Tag des Gottesreiches Platz. Durch ihn erst ist
der Name Gottes, den Menschen völlig bekannt geworden. Auch
die Größten des alten Bundes, auch Jeremias, haben noch mit
dem Dunkel in Gott selbst zu ringen. Jn Christus erst ist er Mensch
geworden. Er hat den Vater nicht nur gelehrt, sondern hat ihn
gelebt. Er hat das Licht nicht nur verkündigt, sondern hat es in
Leben und Tat durch die Welt getragen, durch alles Dunkel, durch
Welt, Schicksal, Schuld, Tod, und hat so jeden Winkel der Welt
hell gemacht durch den Vater. So ist er das Licht der Welt geworden
und ,in seinem Lichte werden wir frei, von keinem Bann mehr
bezwungen.

Werden wir fo frei durch das Licht, so auch durch die Kraft.
Lafset uns auch das noch klar werden. Wir haben zu fehen geglaubt,



— 297 —

daß die Angst aus Schwäche und Schwächegefühl stamme. Diese
Angst wird dann zu einem Reiz und einer Lähmung, Wenn dies
wahr ist, dann muß uns geholfen sein, sobald wir uns mit einer
Kraft verbinden, die allen anderen Mächten überlegen ist. Das ist
aber der Gott, der nicht nur spricht: „Ich bins", sondern auch:
„Ich bin mit dir!" Das ist denn auch die Losung, die stets den
Menschen mitgegeben worden ist, die zu Schwerem berufen wurden:
„Fürchte dich nicht, denn ich bin mit dir!" Der Gott, der so

spricht, der allein so sprechen kann, ist aber nicht ein Gott, der

nur ein vergöttertes Stück Welt ist, ein ins Uebernatürliche
gesteigerter natürlicher Trieb des Herzens oder auch die zum Gotte
erhobene Natur selbst, sondern er ist der Gott, der als unser Vater
zugleich der lebendige Gott ist, der Gott, der mehr ist als unser
Herz, mehr als die Natur, mehr als die Welt, der heilig ist und
darum allen Dämonen überlegen, der Macht hat über alle
Gewalten und diese Macht uns zu Hilfe schickt. Das ist der Gott, bei
dem das Herz allein jenen letzten Ort findet, wo seine Erlösung
wohnt. Hier hört das Reich der Furcht auf. Wer braucht zu fürchten,
wer mit der Allmacht verbündet ist? Nun verlieren Menschen und
Dinge ihren Bann; sie verlieren den Reiz und lähmen nicht mehr.
Es verschwindet die Phantasie der Furcht und an ihre Stelle
tritt die Nüchternheit, freilich nicht die Nüchternheit der Welt,
die nur eine andere Form von Blindheit ist, sondern die göttliche
Nüchternheit, die sehend macht. Wir lernen, die Menschen nicht mehr
so wichtig zu nehmen. Sie werden uns nicht mehr zu Göttern,
im Gegenteil, wir bekommen einen Blick für das Element der
Eitelkeit und des Truges, das auf allem Menschenwesen liegt. Wir
erfahren denn auch, bei geklärtem Blick, wie diese Macht und
Herrlichkeit, heute himmelhoch ragend, morgen am Boden liegen kann,
von Gottes Finger nur leise berührt und sagen uns: „Glauben, nur
glauben und nicht Angst haben!" Es wird uns immer wieder klar,
daß ein wirklich mit Gott verbündeter Mensch stärker sein kann
als ganze Zeitalter, ja stärker als alle Zeiten, daß der Vorort
der Unendlichkeit ihm aufgetan ist. Wer nur mit Ihm wäre, Er wäre
sicherlich mit ihm! Wenn wir nur Glauben hätten eines Senfkornes
groß! —Was ist die Macht des Bösen? Eine furchtbare Wirklichkeit,
gewiß, und doch auch wieder ein Trug, ein Schein, Es könnte
gestürzt werden über Nacht, denn gerichtet ist es ja. Es protzt ja
nur mit Macht, weil es eigentlich ohnmächtig ist, weil es selbst

Angst, hat. Wenn wir nur Mut hätten, Mut aus Gott! O welche
Wunder warten auf den Mutigen! — Auch vor dem Bösen in uns selbst

sollen wir nicht Angst haben, wenn es auch gut ist, daß wir vor uns auf
der Hut sind. Aus der Angst folgt der Reiz und die Lähmung; sie folgen
aus der Trugempfindung, daß wir zum Bösen gehören, daß es

unser Herr sei; sie hören auf mit der Gewißheit, daß Gott unser
Herr ist und daß wir zu ihm gehören. Wir müssen uns klar machen,



— 298 —

daß auch das Böse in uns gerichtet und in fich nichtig ist. Wir
müssen seinen Trug, seine Ohnmacht durchschauen, müssen mit Gott
seiner lachen. Dieses Lachen ist sieghafter als alle alle Qual des
Bußkampfes. Wir gehören zu Gott, sind geborgen hinter dcm
Schilde seiner ewigen Treue; wir können fallen, aber nicht
versinken; wir können sündigen, gehören aber nicht der Sünde; wir
sind ^Kämpfer, haben aber im Glauben schon den Sieg. Der Glaube
ist der Sieg, der die Welt überwunden hat und stets von neuem
überwindet. Das ist und bleibt aller Kampfesweisheit einfachstes
und tiefstes Wort. Er überwindet auch die Furcht, alle Furcht.
Er überwindet sie von dem Gott aus, der der Lebendige und der
Vater ist, und der allein wahrhaft ist.

Er i st allein wahrhaft, die Götzen aber sind nicht. Lasset
uns nun auch dies noch einmal sagen, was wir schon wiederholt
angedeutet haben: Wenn Gott uns befreit, so sind es die Götzen, die
uns in Bann schlagen. Wir könnten ja für Götzen „Welt" sagen.
Aber wir fragen und wiederholen damit, was wir schon mehr als
einmal gezeigt haben: Was sind die Götzen anders, als ein
religiöser Ausdruck für das Wefen der Welt. Was sind sie anders, als
Gebilde des von der Welt beherrschten Herzens, die rückwirkend
die Herrschaft über es erlangen? So kommen wir zu der großen
Wahrheit: Götzendienst knechtet, Gottesdienst macht
frei. Es ist eine alte Wahrheit. Aber sie wird immer wieder
vergessen, ja es kommt immer wieder fo weit, daß man bei den Götzen
Freiheit fucht und vor Gott im Namen der Freiheit flieht. Daran mag
manchmal der natürliche Hang des Menschen zum Götzendienst schuld
sein, manchmal aber auch der Umstand, daß Gott, der wirkliche
Gott, unbekannt geworden ist und daß der Gott, den Kirchen und
Religionen verehren, ein Gott der Unfreiheit ist, weder ein lebendiger
Gott, noch der Vater. Aber immer wieder werden die Geschlechter
der Menschen und die Seelen der Einzelnen zu dem einzigen Fels
der Freiheit getrieben, der Gott heißt. Das ist der schwerste und
höchste aller Menschenkämpfe, der, worin alle anderen ihre Tiefe
gewinnen: von der Herrschaft der Götzen zu der Herrschaft Gottes
Und damit von der Knechtschaft zur Freiheit. Es ist der Weg, den
wir heute wieder suchen und finden.

Aber wenn wir ihn finden wollen, fo haben wir eine
Bedingung zu erfüllen, die wir jetzt noch nennen müssen. Wenn Gott
zu uns sprechen soll: „Fürchte dich nicht, denn ich bin mit dir",
so müssen wir sprechen: „Wir wollen Dir dienen, Dir allein".
Die Gewißheit, daß Gott mit uns ist, haben wir nur in dem Maße,
als wir seinen Weg gehen und genau nur in diesem Maße verläßt
uns die Furcht. Sie stellt sich sofort wieder ein, wenn wir von diesem
Wege abweichen. Dann steigen die Nebel aus der Tiefe und
umhüllen den Weg; dann fchrecken aus den Nebeln die Dämonen,



— 299 —

dann kommt die Angst. Nur wenn wir Gott dienen, kommen die

Engel und dienen uns.
Das alles gilt auch von den Völkern und gilt gegenwärtig

befonders von unserem Schweizervolk. Ich denke, unsere heutige
Angst kommt wohl im letzten Grunde daher, daß wir lange verlernt
haben, dem wahren Gott zu dienen, dem Gott der Gerechtigkeit,
Reinheit und Liebe, und dafür eifrig die Götzen angebetet haben,
den Erfolg, den leichten Genuß, die Phrase, die Eitelkeit und
Sinnlichkeit, vor allem aber das Geld! Diese Götzen aber machen natürlich
nicht frei. Sie knechten, knechten mehr als Kaiser und Könige.
So werden wir in der heutigen Not nicht den tiefsten Mut der

Freiheit finden, wenn wir nicht einen anderen Weg einschlagen.
Solange jeder Stand nnd jede Klaffe der Bevölkerung, dazu jeder
Einzelne auf eigene Hand, darnach trachten, aus dem allgemeinen Schiffbruch

möglichst viel für sich zusammenzuraffen, solange wir uns an
dem Blutgeld der Kriegsgewinne vollsaugen, solange kein großer,
einigender, sittlicher Gedanke und ein entsprechender Glaube uns
zusammenhält, solange dürfen wir nicht unser Haupt stolz und
frei erheben, solange bleibt die Seele unseres Volkes eine Sklavin.
Wir haben eine geistige Erhebung und Reinigung nötig, wir
müssen, statt selbstisch, klug und kleinlich zu erwägen, was uns gerade
für den Augenblick nütze, die großen Ausgaben erfassen, die Gott
der Menschheit im Allgemeinen und so auch uns im Besonderen
durch die Welterschütterung dieser Zeiten stellt, dann allein, dann
aber auch gewiß, spricht Gott zu unserem Volke: „Fürchte dich

nicht, denn ich bin mit dir!"
Liebe Freunde! Von dem Kriege sind wir ausgegangen, von

dem Heldentum, das er erzeuge. Nun sagen Wir: die tiefste Quelle
des Heldentums, das wir brauchen, fließt anderswo: Gott ist der

Erlöser der Seele zum wahrhaft heldenhaften Leben. Nnd nun
sagen wir noch einmal: diefes Heldentum haben wir nötig, mehr
als sonst etwas. Wir haben es nötig gerade jetzt. Denn es werden
wohl, wenn nicht alles trügt, Zeiten kommen, die tapfere Herzen
brauchen; es werden Kämpfe kommen, worin nnr Menschen bestehen

können, die die Furcht los geworden sind. Gott braucht solche

Menschen; denn wenn nicht alles trügt, so wird, wenn der Weltkrieg
aufhört, erst recht der Krieg feines Reiches beginnen, der Krieg
Gottes gegen die Mächte, die den Weltkrieg entfesselt haben. Dazu
werden vielleicht auch wir gerufen. Dafür müssen wir uns rüsten.
Die Rüstung heißt: Näher zu ihm! Amen. L. Ragaz.


	Fürchte dich nicht!

