
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 10 (1916)

Heft: 6

Artikel: Demokratie und Reich Gottes. I., Demokratie und Weltkrieg ; II., Die
Widersprüche der Demokratie ; III., Das Gottesreich ; IV., Demokratie
und Gottesreich ; V., Unsere Aufgabe

Autor: Matthieu, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-133795

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-133795
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 247 —

Demokratie uns fteicd Sottes.

I. vemskratle unS Weltkrieg.

U^s ist zunächst nichts anderes als Selbsterhaltungstrieb, wenn sich

>^ die heutige Welt so lebendig für die Demokratie und ihre Pro-
bleme interessiert. Es ist nur zu begreiflich, daß wir uns an

sie klammern, wie der Ertrinkende an die Planken seines gescheiterten
Schiffes. Das Schiff war dem Sturm nicht gewachsen, aber was
nicht selber völlig untergegangen, mag vor dem Untergang bewahren.
Auf dem Wrack kann man das Ufer erreichen.

Wir müßten in der Tat aus der Menschheit jeglichen Lebenstrieb
ausrotten, wenn wir es ihr nun verwehren wollten, in wirklich demokratischen

Lebensformen das Heil zu erblicken. Eine Welt, in der sich
die Völker gegenseitig vernichten, ohne sich zuvor über die
Zweckmäßigkeit dieser Vernichtung ein Urteil bilden zu können; eine Kultur,
deren unantastbares Dogma es ist, daß einzelne Individuen wie ganze
Völker die höchsten Opfer bringen müffen, ohne von ihrem
Selbstbestimmungsrecht Gebrauch machen zu dürfen — die wird, ob man
es ihr erlaube oder nicht, das Problem der Demokratie wieder
aufwerfen. Es wird uns immer deutlicher, daß der Weltkrieg im Grunde
nicht im Wollen der Masten wurzelt, sondern auch da, wo die Menge
sich dafür zu begeistern vermochte und seine Notwendigkeit einzusehen
glaubte, ganz anderen Motiven entspringt, als dem Volkswillen. Die
Völker begehrten nicht sich zu vernichten. Sie begehren es heute
weniger als je. Die „Notwendigkeit" ergab sich aus angeblichen
„zwingenden", „politischen", „wirtschaftlichen"
„Notwendigkeiten", die von den daran Interessierten, mögen es Klassen,
Kasten, Regierungen gewesen fein, als Dogmen verkündet und von
den Massen angenommen wurden. Wobei eine sich zur Kollektiv-
Psychose steigernde Vergiftung der Massen eine wesentliche Rolle spielte.

Aber gerade damit taucht in schärfster Form die Frage wieder
auf: „Wie wäre es gewesen, wenn wir das Wort gehabt hätten?
Wenn wir nicht dieser Psychose verfallen wären, unser geistiges Selbst
behauptet hätten? Und wie würde es in Zukunft, wenn wir das Wort
ergriffen und nns selbst wiederfänden? Wenn die Menschheit in dieser
Zeit, da sie die schwersten Leiden durchmacht, die unsinnigsten
Verheerungen über sich ergehen lassen muß, ohne sagen zu dürfen, ob ste

damit einverstanden ist, nicht zur Selbstbestimmung erwacht, wird es
schwerlich je geschehen. Die Demokratie ist jetzt die Form, die der
Wille zum Leben annehmen muß. Ansonst bleibt er Phrase und fällt
fein eigenes Todesurteil.

Damit hat der Weltkrieg der Demokratie den größten Dienst
erwiesen. Wobei man vor allem das Prinzipielle ins Auge fasten
muß. Der Weltkrieg läßt nicht nur Zweifel an der Berechtigung



— 24« —

allerhand Einrichtungen aufkommen, die, unabhängig vom Willen der
Massen, hinter ihrem Rücken das Schicksal dieser Massen bestimmen
und sich, wenn es gut geht, nachträglich ihre Einwilligung erbitten.
Er erschüttert dadurch freilich die Grundlagen einer jeden Regierungsform,

die ohne das Volk über Krieg und Frieden bestimmt; er wird
hoffentlich die Geheimdiplomatie wegfegen und dem militärischen Kastenwesen

einen tödlichen Stoß versetzen. Aber er tut noch mehr. Er
läßt die ganz grundsätzliche Frage aufkommen, wie sich die Menschheit
nicht nur von diesen Auswüchsen befreien kann, die ja nur Eiterbeulen
an einem infizierten Körper sind, sondern wie es überhaupt zu einer
Gesundung des Lebens kommt, durch die solche Auswüchse unmöglich
werden.

Kann es je fo weit kommen, daß die Nationen, gestützt auf den
Willen des Volkes, von ihrem wahren Jntereffe geleitet, Blendwerk
und aufgedrängte Ziele beseitigen und ihrer wahren Bestimmung leben?
Das ist das Problem der Demokratie, wie es der Weltkrieg in
unerbittlicher Schärfe wieder auftauchen läßt. Und damit wird dieses

Problem zu etwas sehr Großem und Tragischem, das den Rahmen
sprengt, in den man es gewöhnlich zu pressen sucht.

Die Demokratie wird da nicht bloß vor eine Tatsache, sondern
vvr eine Aufgabe gestellt. Das Sein wird zum Soll, zu einem
absoluten, kategorischen unerbittlichen „Soll".

Diefes Soll schließt freilich zunächst die Verpflichtung in sich, sich

selber zu behaupten und im Kampfe gegen den Ansturm der Reaktion
zu verteidigen. Im schwersten Kampf, der je um die Grundlage der
Kultur und die Seele der Welt ausgefochten wurde, soll sich alles
behaupten, was den Willen der Menschheit, sich nach großen Gesichtspunkten

selber zu bestimmen, bereits angeregt hat und erstarken ließ.
Es soll sich aber nicht nur behaupten, fondern weitergehen. Wo es

schwach ist, foll es erstarken, wo es nicht vorhanden ist, soll es keimen,
wo es unvollkommen ist, soll es sich neubilden, wo es Fehler gemacht
hat, soll es frisch anfangen.

Und damit kommen wir erst auf die Hauptsache. Der Weltkrieg
stellt die Demokratie nicht nur vor ungeheure äußere Kämpfe, die mit
der Frage der Selbsterhaltung zu tun haben. Indem er aufs
deutlichste zeigt, daß nur wahre, groß orientierte, tiefbegründete demokratische

Lebensformen ähnliche Katastrophen verhüten können, zwingt er
die Demokratie, sich ihrer Verantwortung bewußt zu werden und
genauer auf die Bedingungen zu achten, ohne welche sie nur Phrase sein
kann. Die Frage ist nicht nur: Wie hast Du Dich zu behaupten,
sondern: Wie sollst Du Dich entwickeln, um allen Anforderungen zu
entsprechen, welche die Zukunft an dich stellen wird.

Man kann nicht viel dagegen haben, wenn man den jetzigen
Weltkrieg als einen Kampf um die Demokratie ansieht. Man kann
aber fehr viel dagegen haben, wenn man den Kampf nach einer ein-



— 249 —

seitigen politischen Schablone beurteilt und ihm damit seine Spannung
und Tragweite nimmt.

Die Bedeutung des Weltkrieges reicht weit über politische, soziale
Gegensätze, über Gegensätze zwischen Nationen und Völkergruppen
hinaus. Die Frage, die hier gelöst werden soll, ist vielmehr: Was
gilt? Eine Kultur, in der Freiheit, Geist, Seele, Spontaneität, weite,
große, wesentliche Ziele die leitenden Motive sind? Oder sind wir auf
ewig abstrakten, tyrannischen Mächten preisgegeben, deren Ueber -
wuchern nns immer wieder in den Abgrund reißen wird? Es ist
klar, daß die Demokratie mit dieser Frage steht und fällt. Aber
noch klarer ist es, daß sie diefe Stellungnahme nur um den Preis
ernster Selbstkritik erkaufen kann. Denn die Probleme, welche der
Weltkrieg auftauchen läßt, lassen stch nicht mit den jetzigen demokratischen

Formen lösen. Die Demokratie wird ihnen nur gewachsen sein,
wenn sie es wagt, ihren jetzigen Zustand und ihre zukünftige Stellung
nach ganz großen kritischen Gesichtspunkten, anzuschauen. Ihr jetziges
Problem ist tragischer, als das Ringen um die Existenz. Es hat mit
Schuld und Sühne zu tun, es hat mit dem Wollen zu tun, neue
Aufgaben mit neuer Kraft in Angriff zu nehmen. Das schließt die

Frage in sich, ob ste diesen Aufgaben gewachsen ist, und auf welche
Art sie es werden kann, wenn sie es nicht ist. Ist ihre Lage so,

daß sie diese Verantwortung übernehmen kann, oder nötigt sie diese

Lage, an nene geistige Energien zu appellieren, bevor sie die
Verantwortung auf sich nehmen darf? Das ist nun die Frage.

II. Die WlSenpracke Ser vemskratie.

Wie steht es nun mit dem Zustande der Demokratie? Daß die
Demokratie große Mängel aufweist, daß sie nicht nur zu wenig
ausgebreitet, sondern auch zu wenig rein durchgeführt, nicht tief genug
begründet ist, gibt jeder Demokrat zu, dem die demokratifche Phrase
nicht den Sinn für Realität geraubt hat. Je mehr wir diese Mängel
prüfen, desto mehr werden wir gewahr, daß sie nicht an der Peripherie
liegen und etwa durch einen kräftigen Vorstoß vom Zentrum aus
zu beseitigen sind, sondern daß sie inneren Konflikten entspringen,
die das ganze Wesen der modernen Demokratie betreffen, ihm etwas
Widerfpruchvolles geben. Sie sind nicht eine zufällige Stauung,
die leicht zu beseitigen wäre. Die Quelle selber fließt nicht rein
und stark.

Auffallend ist, wie ihr tatsächliches Wesen im schroffen Gegensatz

zum vertretenen Ideal steht. Wir greifen die Hauptpunkte heraus.

Die Demokratie fetzt den organischen Volkswillen an Stelle des

Willens der Monarchen. „Organisch" natürlich nicht im Sinn einer
Organisation, die durch Kaserne und Drill geschaffen ist. Die Demokratie

setzt voraus, daß sich aus der lebendigen Wechselwirkung zwischen



— 2S0 —

kraftvollen, selbständigen Individualitäten ein Gesamtwille ergeben kann.
Sonst wird sie zur Demagogie. Sie braucht Persönlichkeit und
Solidarität. Hat sie sie nicht, so wird ste zur Phrase. Fördert sie ste

nicht, so soll sie abdanken.

Und nun ergibt gerade eine genauere Untersuchung diefer Grundpfeiler,

daß die Demokratie keineswegs so festbegründet ist, wie sie es
sein sollte. Sie ist oft nichts weniger als eine Schule der Persönlichkeit

und der Solidarität. Es fehlt häufig dem demokratischen
Persönlichkeitsbegriff das, was die Persönlichkeit erst zur Wahrheit werden
läßt: der Wille, sie anzuerkennen und der Wille, sie auf dem Wege zu
erreichen, der wirklich zu ihr führt.

Vor achtzig Jahren bezeichnete der Pathologe der Demokratie,
Graf von Tocqueville, den Neid als einen Hauptfehler dieser Staatsform.

Die Demokratie richtet stch allzu gerne auf den
Durchschnittstypus ein. Bin ich nicht groß, so sollen es wenigstens andere
auch nicht sein. Und da.es leichter ist, andere zu erniedrigen, als
sich selber aufzuschwingen, so reißt man andere herunter. Sie steht
unter dem Fluch des Normalen. Was über dem Normalen steht, ist
eben anormal und schmeckt nach aristokratischem Ferment. Niemand
soll regieren, als das Volk, und wenn das Volk nicht groß ist, so

erscheint ihm die Größe als Tyrann. Ist das Volk borniert, so wird
auch ein weiter Horizont nur als aristokratische Störung empfunden.
So kann die Demokratie zur automatischen Ausschaltung von Größe,
Charakter und herber Schroffheit führen, wie die Kirche zur
Ausschaltung des Ketzertums. Sie wird leicht zur absoluten Herrschaft,
zur Tyrannei des „Normalen". Nur die Wechselwirkung normaler
Elemente kann für sie ein Segen sein. Das andere stört das
Gleichgewicht.

So ist die Demokratie eine gefährliche Zone für die Persönlichkeit.

Scheinbar angeregt durch den Wegfall des Monarchen, d. h. der
einen Persönlichkeit, auf die sich alle Verantwortlichkeit konzentriert,
wird die Individualität wieder abgestumpft und eingedämmt, durch
alles, was vor ihr Angst hat und sie darum möglichst einzuschränken
sucht. Es finden sich in unseren Demokratien wahre Lühmungsmstitute
und Ertötungssysteme der Persönlichkeit.

Persönlichkeit steht und fällt mit direkter, absoluter
Verantwortung. Nun wird leider in unfern Demokratien die unmittelbare
Verantwortung sehr gern zu gunsten eines allgemeinen, abstrakten
Verantwortungsgefühls aufgegeben. Die heutige Demokratie ist oft
wie ein Labyrinth vvn Schützengräben, wo jeder behauptet, der andere
stehe an der Front, und er felber sei nur da, um ihn von hinten zu
decken. Etwas Unpersönliches, eine Behörde, eine Kommisston, ein
Sekretariat trägt die Verantwortung. Es fehlt an dem, was die starke
Persönlichkeit braucht. Alleinstehen im Kugelregen, Vorpostenstehen,
Standhalten an der Front.



— 251 —

Im engsten Zusammenhang damit steht auch der Mangel an
einem tieferen Solidaritätsgefühl. Wahre Wechselwirkung ist nur
zwischen starken Individualitäten möglich. Nur solche können wirklich
in Beziehung zu einander treten. Ungefähr gleiche „normale"
Einheiten können nur addiert werden. Darum ist die demokratifche Politik
so oft nur eine Addition. Der Durchschnittsnormaltypus zählt seine

Einheiten, und da es auf das Numerische ankommt, verdrängt seine
Addition die Gesamtresultate der anderen Fraktionen, die Majorität
merzt sämtliche Minoritäten aus. Von einzelnen Querköpsen nicht zu
reden, die vielleicht Gedanken hegen, um die man sie später beneiden

wird, aber nicht zeitgemäß sind. Jn gewöhnlicher Sprache heißt diese

demokratifche Mathematik Herrschaft der kompakten Majorität,
Klassenregiment, Vorherrschaft der am stärksten vertretenen sozialen, wirtschaftlichen

und politischen Interessen. Man kann die Frage aufwerfen, ob

Minderheiten in demokratischen Ländern viel weniger schlimm daran
sind, als in Monarchien. Die Frage mag jeder beantworten wie er will.
Sie aufzuwerfen, ist nicht nur unser Recht, sondern auch unsere Pflicht.

Dieser Gegensatz zwischen ihrem Ideal und ihren wirklichen Formen
gibt der gesamten Stellungnahme der modernen politischen Demokratie
zum Leben etwas Widerspruchsvolles, man möchte fast sagen Unwahres,
Lügenhaftes. Sie will eine Kultur der Freiheit, des Fortschritts. Sie
will im Interesse der Gesamtheit dem Geist liber das Aeußere zum
Sieg verhelfen; ste will ein frisches, spontanes Leben fördern. Nun
wäre es ein Unsinn und eine Ungerechtigkeit zu behaupten, in ihr
lebe nicht viel mehr Freiheit, mehr fortschrittliche Tendenz, als in
reaktionären politischen Staatsformen. Aber am Maßstab ihres
absoluten Ideals gemessen — und nur auf den kann es nach ihrem
ganzen Wesen ankommen — ist sie doch etwas, dem es an wahrer
Freiheit, an kräftigem Vorwärtswollen fehlt. Und der Dogmatismus,

der hier herrscht, die Seitentüren, durch welche die verkleidete
Reaktion sich immer wieder einschleichen kann, sind soviele Mahnungen,
eine ernste Selbstprüfung vorzunehmen und das Verhältnis von Sein
und Soll genau zu untersuchen.

Der Punkt, an dem der Gegensatz am grellsten ist und am
meisten auffüllt, ist das, was die Demokratie für ihr Allerheiligstes hält,
die Freiheit. Es sind mehr als hundert Jahre her, seit Goethe von der
Menge von kleinen Tyrannen sprach, die sich an die Stelle der großen
Tyrannen gesetzt haben, welche die schweizerische Demokratie aus dem
Wege geräumt hat. Seit diesen hundert Jahren ist ihr Joch nicht weniger
drückend, sondern schwerer geworden. Die Freiheit vom Monarchen
ist da, aber sie ist oft nur die glänzende Etikette, mit der man
die sklavische Abhängigkeit von der Mehrheit, von der öffentlichen
Meinung, dem sogenannten Volkswillen, zu verdecken sucht. Der
Monarch herrscht nicht. Aber die Kommission, die Clique, die Koterie
haben Allmacht. Das Papsttum ist da mit feiner Unfehlbarkeit, feiner
Index-Kongregation, feinen Ketzerrichtern, seinem Despotismus. Ein



— 2S2 —

rotes Papsttum, das der rote Anstrich nur noch widriger, aufdringlicher

macht.
Daß es damit der Demokratie sehr erschwert wird, eine stramme

Stellung zur Welt einzunehmen, braucht uns nicht zu wundern. Jn
das, was das Volkswohl erheischt, mischen sich Kleinlichkeit,
Parteiinteresse, materielle Rücksichten. Aus der demokratischen Additionspolitik

ergibt sich das Uebergewicht der materiellen Interessen der

Mehrheit. Damit wird der Fortschritt, der dem Wesen der Demokratie
Rückhalt verleiht, aufs schwerste kompromittiert. Wo er zum Interesse
der Mehrheit in Gegensatz tritt, hört er auf, Direktiven des Handelns
zu geben. So kann es dazu kommen, daß die politische Demokratie
sozial sehr rückständig bleibt oder wird. Diese Gefahr liegt hier
besonders nahe, weil die Freiheitsphrase etwas so Berauschendes hat
und sehr leicht die Zweifel und Bedenken betäubt. So ist der
demokratische Fortschrittsgedanke oft viel eher Ausdruck einer Spannung,
eines Konfliktes, als eines aufrichtigen, entschlossenen Strebens. Er
ist das Soll, dem das Sein nicht entspricht. Damit ist auch gesagt,
daß er zur ärgsten Lüge und Phrase werden kann.

Je mehr wir den Widerspruch, in dem die modernen Demokratien
zu sich selber stehen, verfolgen, desto peinlicher, verhängnisvoller wird
er. Er führt schließlich dazu, daß die Demokratie unfähig wird, ihr
eigenes Ideal zu verwirklichen, er erlaubt ihren Gegnern, sich wieder
in ihr Gebiet einzuschleichen und ste von innen heraus zu zerwühlen und
zu zerfetzen. Die aus der Untreue zu fich selber, aus der innern
Unwahrheit stammende Schwäche führt zu einer bedenklichen Haltung
den Feinden gegenüber. Es ist eine der Hauptlehren der heutigen
Weltkrise, daß die halbe, nicht völlig konsequente, nicht aus Treue zu
sich selber zu den letzten Folgerungen entschlossene Demokratie sehr leicht
dem Einfluß der Reaktion anheimfällt. Die Haltung der
Sozialdemokratie ist charakteristisch hiefür. Scheidemann, David und ihre
ganze Fraktion sind in ihrer Art welthistorische Gestalten, Typen des

sogenannten demokratischen Ideals, das sich aus Mangel an
demokratischer Seele dem Imperialismus völlig preisgegeben hat.

Keine Zeit hat das demokratische Ideal so tief verleugnet, wie
die heutige. Wie die demokratische Tendenz völlig entgleisen und gegen
ihr eigenes Ziel kämpfen kann, haben die demokratischen Strömungen
der großen Monarchien und auch die ausgesprochenen Demokratien
durch ihre Fehler und Mängel klar genug gezeigt.

Was für ein reiches Material bietet uns leider fchon unfere
Schweiz! Während bei den am Krieg teilnehmenden Demokratien
ein starker Gegensatz gegen autoritäre, freiheitsfeindliche Gewalten
vorhanden ist, ein gesunder Trieb zur Vertretung und Läuterung des

demokratischen Ideals sehr deutlich hervortritt, haben sich bei uns ein
Kult der Autorität, eine Hochachtung vor der gepanzerten Faust
eingeschlichen, die zum Beschämendsten in der Geschichte der Demokratie
gehören. Demokraten lassen sich von der äußeren Ordnung, der Or-



— 253 —

ganisation, dem militaristischen Typus imponieren. Daß das Heil von
„oben" kommen muß und im Gegensatz zum wirklich demokratischen
Empfinden durch eine äußere Ordnung verwirklicht wird, dnrch stete
Vermehrung der Rechte und der Zmangsgewalt der Staatsmaschine,
ist bei uns zum Dogma vieler Demokraten geworden. Dies geht so

weit, daß eine ausgesprochene Sympathie für den Militarismus
unverkennbar ist, und daß das löbliche Streben an den Tag tritt, sich

nach den vollkommensten Mustern von Militarismus umzubilden.
So kann auch auf demokratischem Boden der Kult der ganz

antidemokratischen Gewalten erblühen und zu den stärksten
Auswüchsen führen.

Aus innerer Schwäche kann die Demokratie absolutistisch, autoritär

und militaristisch werden. Der psychologische Umschwung, der
während des Krieges in vielen Kreisen stattfand, ist in dieser Hinsicht
höchst bemerkenswert.

Die Gesamtbilanz der modernen Demokratie ist etwas sehr
Seltsames. Es läßt sich aber, wenn wir die Symptome auf eine bündige
Formel bringen wollen, sehr leicht zusammenfassen. Gegenfatz zwischen
Wesen und Schein oder zwischen Ideal und Realität. Sie will
etwas und erreicht es nicht. Sie ist die Hamletgestalt der politischen
Welt. Sie hat große Ziele, oft nur kleine Mittel. Sie steht vor
gewaltigen Aufgaben und hat Angst davor. Sie kommt aus dem Halben
nicht heraus. Darum fällt sie immer wieder zurück und betet wieder
an, was sie gestürzt hat. Ihr Ideal ist Wahrheit; aber sie selbst ist
oft die Lüge, weil sie äußerlich am Ideal festhält, aber den Weg nicht
verfolgt, der zum Ideal führt.

Darum wird ihre Krise zu einem welthistorischen Konflikt, wie
wir ihrer wenige kennen. Nur der weiteste Ueberblick, der wirklich
geschichtsphilosophische Maßstab vermögen ihr gerecht zu werden und
auf eine Lösung hinzuarbeiten, die der Größe des Konfliktes entspricht.

Sind die demokratischen Tendenzen ein verfehlter Versuch, eine
Kultur der Freiheit und der Persönlichkeit herbeizuführen, und müssen
sie vor autoritären „Organisationen" die Segel streichen? Soll der
Wille zur Freiheit oder der Wille zur Knute das Feld behaupten?
Man kann allen Ernstes diese Frage aufwerfen. Man kann sie sogar
in völliger Ehrlichkeit fo beantworten, daß man den Willen zur Freiheit

als etwas hinstellt, wozu die Menfchheit niemals reif fein wird.
Aber darum wird es nur um so klarer, daß die Menfchheit,

wenn sie nicht die Knute will, den Willen zur Freiheit ganz anders
gestalten muß, als sie es bisher getan hat, und als es ihre demokratischen

Strömungen in ausgesprochenen Demokratien oder in Monarchien
zu tun vermögen.

Damit wird die Frage brennend, welche Anregungen, Impulse,
Motive der heutigen Demokratie aus ihrer UnVollkommenheit, ihrem
Zwiespalt mit sich selber, ihrer Halbheit heraushelfen können. Sie



— 254 —

braucht Geist, Charakter, Rückgrat. Sie braucht persönlichkeitsbildende
Kraft, sie braucht etwas Ganzes, Absolutes, Unerbittliches.

Damit wird auch das Verhältnis der Demokratie zum Gottesreich
wieder zum Problem. Es mag zunächst seltsam scheinen, daß man die beiden

Begriffe in Beziehung bringt. Sie liegen ja so weit von einander, durch
eine Kluft getrennt. Aber wie nötig ist es wiederum, sie in
Beziehung zu einander zu bringen. Wenn das Gottesreich die höchste

Form der Gemeinschaft ist, so ist es auch der Maßstab, mit dem wir
alle UnVollkommenheiten des Gemeinschaftslebens am besten prüfen
können. Ist es die heiligste und lebendigste geistige Realität, so hängt
es auch vom Verhältnis, das man zu ihm einnimmt, ab, wie weit man
felber Leben und Heiligkeit fördern kann. Die Berührung mit feinem
absoluten Wesen mag das Todesurteil bedeuten. Aber gerade darum
auch neues Leben.

III. Das «sttesleicv.

Obschon es sür gute Demokraten eine ausgemachte Wahrheit
ist, daß das echte Christentum (d. h. das Christentum, das nicht
dem Machtwillen d,es Klerus als Werkzeug dient) ganz demokratisch
ist, sollte schon der Name „Gottesreich" in dieser Frage etwas
zur Vorsicht mahnen.

Das Urchristentum weist entschieden demokratische Züge auf.
„Keiner unter euch sage dem andern Meister." Ein Demokrat
kann sich nur daran freuen und erbauen. Die Verlegenheit
beginnt erst, wenn man etwas schärfer auf die Prämissen dieser
Konsequenz achtet und sich ganz bewußt wird, daß die demokratische
Gleichstellung nur die Folge der unbedingten Anerkennung „Eines
Herrn" ist. „Denn Einer ist euer Meister." Damit wird eine
etwas aufmerksamere Prüfung des Verhältnisfes von nöten. Wie
steht es mit dem Gottesreich, d. h. mit dem Wesen, mit der Seele
des Christentums?

Man kann es sehr bündig sagen. Gottesreich heißt: Eine
Realität bekommt im Leben des Menschen eine solche Bedeutung,
daß alles andere entweder wegfällt oder erst durch die Beziehung
zu ihr Sinn, Zweck und Wert bekommt. D iese Realität ist
Gott. Wo sie ihrer Bedeutung gemäß anerkannt wird, da fällt
alles dahin, was ihr im Wege steht. Was fich behaupten kann,
soll es durch sie tun. Nur durch sie. Alles andere wird
weggefegt. „Seid gewesen, Besen, Besen."

Die Form mag dieselbe bleiben. Die Ausdrücke mögen
fortbestehen. Aber der Inhalt ist ein ganz anderer. Es gibt auch im
Gottesreich noch Ich und Du. Auch da gibt es eine Welt, in der
man steht. Auch da Beziehungen, sogar Gesetze, Wechselwirkung.
Darum ist auch der Ausdruck Reich so richtig. Die Kategorien des

politischen Lebens sind vertreten. Freilich dient die äußere
Aehnlichkeit nur dazu, den Gegensatz des Inhaltes scharf hervortreten zu lassen.



— 255 —

Gott herrscht. Er herrscht zunächst? über den Einzelnen. Das
Ich ist Untertan. Daran ist nicht zu rütteln. Aber diese
Untertänigkeit bedeutet zugleich die höchste Freiheit. Der Einzelne ist frei
von allem niedrigen Wesen, allen Hemmungen, frei vom eigenen Ich.
Gott lebt in ihm mit seiner Größe, seinem Vorwärts, seiner Freiheit.

Das Ich ist abhängig, aber vvn der Freiheit abhängig. Darum ist
es selber frei. So frei, daß es um sich herum frei machen muß.
Das Ich des Gottesreiches kann keine Sklaven dulden. Sie müssen
alle so frei werden, wie es. Darum follen sie auch auf die gleiche
Art frei werden, wie es. Frei durch Gott. So ist hier auch
das Ideal der Freiheit zur Wirklichkeit geworden. Keine Freiheit,

die Angst vor der Freiheit der andern hat und an dieser
Angst ihre Grenze findet, fondern eine Freiheit, die um fo freier
wird, je freier andere find.

So führt diese christliche Freiheit zur tief begründeten
Solidarität. Das Ich, das Gott erfüllt, braucht Wechselwirkung mit
andern, in Gott lebenden Ich. Hier heißt Solidarität wirklich
Organisation. Christus ift der große Organisator, weil er das Ich mit
so starker Spannkraft erfüllt, daß das Ich die andern braucht,
um feine Kräfte verwerten zu können. Gott macht das schwache,
gehemmte Ich zum starken, freien Ich, und dieses freie Ich braucht
andere starke Ich, um bestehen zu können. Je größer sie sind,
desto größer wird auch es, je lebendiger sie sind, desto mehr Leben
fühlt es in sich. Der demokratische Neid findet hier seinen
absoluten Gegensatz.

Das ift Gottesreichdemokratie. Das zeigt fich ja an den innern
Gesetzen und an der Stellung dieser Demokratie zur Welt.

Das innere Gesetz heißt Liebe, Opfer, Leben für die andern.
Darum treibt auch diese Demokratie eine starke äußere Politik. Sie hat
nichts Halbes an sich und Will darum unbedingt herrschen. Der
Wsolutheit der Gesetze im Innern entspricht die unbedingte
Weltherrschaft. Gott soll unbedingt herrschen. Seine Demokratie befolgt
nicht den Grundsatz der relativen Ordnung im Innern und der
Ruhe nach außen: „Laß mich in Ruhe, so störe ich Dich nicht."
Sie stört die Welt. Es ist eine Demokratie mit Eroberungsgelüsten.
Ihr Imperialismus wird erst an der Weltgrenze Halt machen.

Wenn wir sein Verhältnis zu Kultur und Politik schärfer
ins Auge fassen, ergibt dieses Gottesreich somit ein seltsames Bild.
Wir finden dort, was wir auch in den politifchen Kategorien finden:
das Ich, die Andern, die Gesetze, welche das Wechselverhältnis regeln,
die Stellung zur Welt, innere und äußere Politik. Auffallende
Aehnlichkeit mit den demokratischen Lebensformen liegt vor,
Freiheitsstreben, Wertung der einzelnen Persönlichkeit, Achtung vor dem
Gewissen, Entfernung von Vorrechten, Klassen, Ständen. Der Arme
iff Gottes Kind, wie der Reiche.



— 256 -
Freilich bekommen alle diese Kategorien nur Sinn und

Bedeutung, wenn sie zur Realität in Beziehung treten, von der das
Reich seinen Namen hat. Ohne Gott sind das Ich, die
Solidarität, die Stellung zur Welt hier sinnlos. Bevor sie sich in
ihrer physischen, primären Gestalt an Gott verloren, und an ihm
wieder gefunden haben, bedeuten sie gar nichts. Bevor das Ich
vernichtet und wiedergewonnen, gestorben und neu geworden ist, ist
es für das Gottesreich so unbrauchbar, wie der streng monarchisch
gesinnte Bürger für die ausgesprochene Demokratie. Das gleiche gilt
von der natürlichen Solidarität, die nur gibt, um zu empfangen.
Hier gilt die Regel: Gib um so mehr, je weniger du bekommst.
Und stirb sogar noch, wenn du kannst, damit, die dir nichts geben
oder alles nehmen, leben können.

Und so bringen uns die Tatsachen selber, wenn wir sie

unbefangen auf uns wirken lassen, auf das, was die Hauptsache ist,
Die „Politik" des Gottesreiches ist ganz eigener Natur, und es

geht nicht an, sie ohne weiteres für irgend ein System, auch
nicht für die Demokratie, in Beschlag zu nehmen.

Die Stellung zur Welt, zum Fortfchritt, die Rolle, die der
Persönlichkeit zukommt, sind äußerst radikaler Art. Weg fällt alles
was irgendwie Krücke, Zwang, Bevormundung bedeutet. Menschliche

Autoritäten werden hinfällig. Der Wegfall der menschlichen
Stützen, Krücken bedeutet aber nicht, daß das kleine Ich herrschen soll,
sondern daß Gott das kleine Ich völlig verdrängen und dazu
alles zerstören muß, was zwischen ihm und dem kleinen Ich steht,
sowie alles, was das Ich wieder an Stelle Gottes setzen möchte.

So ist die christliche Demokratie nicht das Herrschaftsgebiet
des menschlichen Durchschnittstypus; sie ist nicht der Tummelplatz
der Normalbürger, die, um sich gegenseitig ruhig walten lassen

zu können, alles beschneiden müssen, was das Durchschnittsmaß
übersteigt.

Sie ist im Gegenteil, die Freistätte, ja, die Pflanzstätte aller
großen, an Gottes schaffender Persönlichkeit geholten Impulse,
aller starken Affekte, aller heroischen Willensregungen, und der
Natur ihrer Gesetze entspricht es, daß diese Impulse nicht
als Störung, fondern als Förderung, ja als Existenznotwendigkeit

angesehen werden. Die Gottesreichdemokratie lebt vom Ueber-
nornmlen. Sie ist das Gebiet des charaktervollen Ketzertums.
Sie hat dafür die schärfsten Gesetze gegeu das Offizielle und feinen
Fluch, gegen Kompromiß und Lähmung erlassen. Da ist sie
unerbittlich. Es gilt ja ihr Leben.

Die Politik — um das Gesagte kurz zusammenzufassen —
trägt hier ein fehr eigenartiges Gepräge. An Freiheit, an
Entfaltungsmöglichkeiten für die Individualität, an Willen, alles Autoritäre
zu zerbrechen, das Aeußere zu beherrschen, läßt sie alles andere



— 257 —

weit zurück, Dos Aeußere ist, nichts, der Geist alles. Das Gesetz

ist belanglos; das Gewissen entscheidet.
Die Stellung des Urchristentums zum Staat, zu jeglicher

Hierarchie, die Art, wie alles auf das Innere, auf den guten
Willen abgestellt wird, der Abscheu vor dem Gesetz lassen es begreiflich
erscheinen, daß man hier von anarchistischer Gesinnung geredet
hat. Es ist auch nichts, dessen sich der Christ zu schämen hätte.
Er ist Anarchist, was fein Verhalten zur äußern Welt anbelangt.
Aber damit hat er nur das Negative bezeichnet. Der christliche
Anarchismus sollte endlich zu den Selbstverständlichkeiten des christlichen

Katechismus gehören. Er sollte so selbstverständlich fein, wie
die Tatsache, daß ein Demokrat keinen Absolutismus will. Aber die

Hauptfrage ist nicht, was man nicht will, sondern was man an
dessen Stelle zu setzen hat. Darum ist auch die Bezeichnung „Anarchist"

für den Christen nur die halbe Wahrheit. Die Krücken wirft
er weg, aber nicht, um allein zu wandeln, sondern damit er auf
Gott gestützt einherschreite. Anarchist ist er, damit er — um Kierkegaards

wunderbaren Ausdruck zu gebrauchen — „Page der
unbedingten Majestät" werden könne. Ein Anarchismus, der das Ich,
seine Triebe, Instinkte vergöttert, erfüllt den Christen mit noch mehr
Abscheu als der autoritäre Absolutismus. Wahr, lebensfähig und
echt ist hier alles nur, solang es die Beziehung zu Gott aufrecht
erhält. Die Gottesreichsdemokratie wird zur Tiefe, zur Fälschung
und zum Verbrechen, sobald sie dem Monarchen untreu wird. Die
Geschichte zeigt es deutlich genug.

Schon die Ausdrücke, die wir brauchen müffen, wenn wir
das Wesen der Gottesreichsdemokratie in politischer Sprache wiedergeben

wollen, zeigen uns, wie wenig sich dieses Wesen in politischen
Formen erschöpft, und wie es aus Treue zu sich selber einen starken
Gegensatz gegen sie bildet. Damit ist auch gesagt, was für eine
gesunde Spannung die Gottesreichsidee in die Welt bringt. Was
politisch ein Unsinn ist, kann religiös die höchste Wahrheit sein.
Die Zukunft unserer Demokratien hängt davon ab, ob sie für die
höchste Wahrheit Sinn und Verständnis bekommen, oder ob sie

bei einer halben Wahrheit stehen bleiben.

Iv. Demokratie una «sttesreicK.

u. Das Zusammengehen.

Nach dem Gesagten kann man es freilich zunächst der Demokratie

nicht verwehren, im Christentum einen Bundesgenossen zu
erblicken. Der gemeinsame Gegenfatz ist da. Man muß gegen die
gleichen Feinde Front machen. Aus welchen Gründen man es tut,
mag zunächst nicht die Hauptsache sein. Man muß von beiden
Seiten alles bekämpfen, was das Leben entpersönlicht, alles, was die



— 258 —

Individualität zum Werkzeug macht, das Gewissen zwingen möchte,
anders zu handeln, als es dies verantworten kann. Wo das Christentum

stark und gesund ist, erstreckt sich der Gegensatz sogar noch weiter.
Er richtet sich kräftig gegen die gerade auf religiösem und kirchlichem
Boden so häufig auftretenden Verfuche, „aus Religion" zu
bevormunden, Ketzergerichte zu veranstalten, das spontane, heroische Leben

zu beschneiden, es in die Schablone zu pressen, dem Dogma und dem
Katechismus anzupassen.

Das Gottesreich verfährt nicht weniger scharf als die Demokratie

gegen alle Art von Papsttum und klerikalem Machtwillen.
Es geht sogar noch schärfer vor, weil es unlautere Nachahmungen?
feines eigenen Wesens darin erblickt, gegen die es sich zu schützen hat.

Jn dem Punkt hat die Demokratie recht. Sie besitzt am echten
Christentum einen sehr treuen, sehr regen, sehr tätigen Bundesgenossen.

An seiner Treue ist nicht zu zweifeln; die Gegner sind
auch seine Gegner.

Die Gefahr der Spannung und der Entzweiung kommt von
einer andern Seite. Sie kommt nicht etwa von der Gleichgiltigkeit

oder der nicht demokratischen Gesinnung des Gottesreichs,
sondern eher von seiner Tätigkeit. „Vom Uebereiser" redet man
gern in diesem Fall. Denn übereifrig — fofern man noch
höfliche Bezeichnungen gebrauchen will — ist ja ein jeder, der
weiter will, während man es felber für bequem hält Halt zu machen.
Da kann der Bundesgenosse durch seinen Uebereiser recht unbequem,
werden. Er will noch weiter. Er will nichts von äußerer Autorität,
von Vorrechten, von Klerikalismus und Pfaffentum. Aber er will
auch nicht die demokratischen Zerrbilder davon. Das rote Pfaffentum

ist ihm nicht weniger arg, als das schwarze. Intoleranz
und Majoritätstyrannei im Zeichen des Fortschritts nicht weniger
ekelhaft als Index und Bann.

b. Die Spannung zwischen Demokratie und
Gottesreich.

Schon darin liegt eine starke Spannung. Feinde stehen auf
weniger gespanntem Fuß als Leute, die sich, nachdem sie eine Weile
miteinander gegangen sind, trennen, der eine, um stehen zu bleiben,
der andere, um weiter zu gehen. Die weiteste Kluft ist imm«r da,
wo man sich relativ am nächsten steht. Darum entsteht auch zwischen
der heutigen Demokratie, wenn sie bei etwas Halbem, Unfertigem
stehen bleibt, oder gar das Halbe für das Ganze erklärt, und dem
ernsten, aufs Ganze, aufs Absolute hinstrebenden Gottesreich eine
nicht zu tilgende Spannung. Sie ist nur ein Ausdruck davon,
daß das Christentum sich nicht aufgibt.

Diese Spannung hat aber noch tiefere Gründe als den Gegenfatz

zwischen Halb und Ganz, zwischen Relativ nnd Absolut. Sie eut-



— 259 —

springt daraus, daß das Christentum über ganz andere Mittel
verfügt, sein absolutes Ideal zu verwirklichen, als die politische Demokratie

sie für ihr relatives Ziel besitzt. Es mag eine Paradoxic sein,
aber das Christentum und sein Verhalten zur Welt ist eben paradox

und steht darum in stärkstem Gegensatz zu der gewöhnlichen
politischen und sozialen Schablone.

Auf die demokratischen Probleme angewendet, heißt diese Para-
doxie ganz einfach: Das Christentum kann die demokratischen Postulate

verwirklichen, weil es von der Realität Gottes ausgeht. Der
Monarch macht die Demokratie zur Wahrheit. Er
bewahrt sie vor der Tyrannei des Mittelmäßigen, vor der Anbetung
des Durchschnittstypus. Seine kraftvolle, herbe Persönlichkeit ift die
Selbstbewahrung der Demokratie vor dem Vorherrschen eines blassen,
flachen Humanitätsideals. Sein Leben ist die Garantie, daß es

weiter geht, und daß man nicht dem Tod verfällt. Er will weiter,
so muß man auch weiter, auch da, wo man scheinbar schon weit
iff. Gott macht das Leben zu etwas, das immer wieder zu
neunundneunzig Hundertsteln unvollendet ist und bewahrt damit vor dem
Wahn, als fehle nur ein Prozent bis das Ideal erreicht sei. Er
macht darum einen Strich durch die demokratische Rechnung und
die ganze demokratische Mathematik, ZuM größten Segen für die
Demokratie. Gott macht das Leben zur Tragödie. Das Gute wird
durch ihn etwas unendlich Hohes, Majestätisches, das Schlechte etwas
unendlich Dämonisches, Granenhaftes. So bewahrt er die Demokratie
vor der Flachheit, die sich so leicht in eine Lebensform einschleicht,
welche die Welt anf eine friedliche Harmonie stimmen will. Nur
Gottes Tragik kann die Demokratie vor einer kleinlichen Auffassung
von Gut und Böse, einer flachen Anbetung des Mittelmäßigen,
und dem Ueberwuchern der materiellen Interessen bewahren. Wenn
die Religion nicht diesen männlichen Dualismus in das Leben

bringt, wird die Demokratie die schwersten Probleme des Lebens
mit flachen Lösungen erledigen. Ihre Harmonie wird nicht der
Ausdruck davon sein, daß man die Konflikte ausgefochten hat, sondern
daß man ihnen aus dem Weg gegangen ist. Es ist ein Unterschied

zwischen der Klarheit und Ruhe der Atmosphäre vor dem
Gewitter oder nach dem Sturm.

Kurz gefaßt kann man sagen: Gott läßt die Demokratie zur
Realität werden, und ohne ihn wird sie zur Lüge. Die Verwirklichung
der Demokratie wird uns erst' das Gottesreich bringen. Andere
Formen mögen äußerst wertvoll sein. Sie mögen nicht nur das
Recht, sondern die Pflicht haben, sich im herbsten Kampf gegen
undemokratische, autoritäre Lebensformen zu behaupten und am Sturze
der letztern mitzuhelfen. Tatsache bleibt, daß das Ideal der Demokratie,

je demokratischer es ist, und je mehr es zu seinen letzten
Konsequenzen steht, nur auf diese Weise zu erreichen ist.



— 260 —

Die bisherige Geschichte der Demokratie ist, nichts als eine,
Illustration dieser scheinbaren Paradoxic. Nietzsche hat vollständig recht:
Die Menschen waren vor Gott gleich, bevor sie es vor dem Gesetz
wurden. Das Christentum ist verantwortlich für die Demokratie.
Erst es hat die wahre, zukunftsfähige Demokratie ins Leben
gerufen. Damit weichen wir freilich von der Nietzscheschen
Geschichtsphilosophie ab, die in der politischen Demokratie die weitere Stufe
des mit dem Christentum einsetzenden Dekadenzprozesses sieht. Wir
sagen: Die Demokratie verflacht, entgleist und verfällt der Stagnation,
wo fie von ihrem Ursprung abgelenkt wird.

Man wird darum gut tun, jetzt auf diese Fragen zu achten.
Man kann ruhig sagen, die Demokratie und ihre Zukunft
stehen im Zentrum der heutigen Krise. Man kann sogar sagen,
die heutige, Erschütterung sei ein Kampf um und für die Demokratie.

Nur ist dies nicht in dem Sinn zu verstehen, als habe die
Demokratie nichts anderes zu tun, als fich gegen andere Formen
zu wehren und in Nationen, wo sie noch nicht erstarkt ist, nach
dem üblichen Schema zn erstarken. Gerade die heutige Krise zeigt
uns aufs deutlichste, daß die Demokratie noch andere Probleme
anerkennen muß als das der Selbstbehauptung. Siegen kann sie nur,
wenn sie weiter will. Denn jeder Sieg ist weniger ein Sieg über
äußere Gegner als über sich selber. Es kommt noch mehr auf die
innere Renaissance an als auf die äußere Behauptung.

V Unsele Hutgave.

Es versteht fich wohl ohne weiteres, daß die hier behandelten
Probleme gegenwärtig mit besonderer Schärfe in den nicht am
Kriege beteiligten Demokratien auftreten. Denn hier ist die
Verantwortung noch viel größer. Die Frage der äußeren
Selbstbehauptung drängt nicht alles andere in den Hintergrund, und
darum sollte hier den Problemen der innern Erneuerung die ganze
Kraft und Energie zugewendet werden. Hier sollte der Kurs angegeben

werden, der die Demokratie über die heutigen Hemmungen
und Konflikte hinüberträgt.

Damit wird die Frage auch für uns Schweizer besonders
akut. Nicht nur unfere bisherige Geschichte, sondern auch unsere
besondere Lage macht es uns zur Pflicht, mit allen Problemen, die
sich aus dem Wesen einer reinen, stets weiter arbeitenden Demokratie

zusammenhängen, vollen Ernst zu machen und die Konflikte,
die fich aus den Mängeln und Fehlern der Demokratie ergeben, nicht
mit oberflächlichen Lösungen zu vertuschen, sondern sie aus der
Tiefe heraus zu lösen. Im Augenblick, da um die Seele der Kultur
gerungen wird, und da es mit jedem Tag deutlicher wird, daß nur
eine neue, geistig wiedergeborene Demokratie die Form ist, welche
die Welt vor solchen Katastrophen bewahren kann, sollte unser ganzes



— 261 —

Bestreben darauf gerichtet sein, diesen neuen demokratischen Idealen
zum Sieg zu verhelfen.

Da liegt, so klein unser Land sein mag, eine ungeheure
Verantwortung auf uns. Und diese Verantwortung wird zur
Tragik, wenn mir sie nicht empfinden. Es gibt keine schlimmere
Verdammnis, als klein zu sein, wo Größe erfordert wird und
kleinmütig zu bleiben, wo die Pflicht und die Treue zu sich selber
Kühnheit und Glauben verlangen.

Und da können wir trotz der wärmsten Liebe zu unserer
Heimat und der aufrichtigsten Ehrfurcht vor dem, was in ihr
Ehrfurcht verdient, das Bekenntnis nicht unterdrücken, das fich ein
Teil dieser Tragik bereits an uns erfüllt hat, und daß es höchste
Zeit ist, fich aufzuraffen, wenn wir nicht vom vollen Fluch getroffen
werden wollen.

Wir haben den Fehler gemacht, die heutige Krise nicht oder nicht
genug als Untergang einer Kultur aufzufassen, die durch die
dämonische Größe des Sturzes an all unsere Kräfte appelliert, und uns
eine neue Welt bauen heißt, die nicht vom gleichen Verhängnis
getroffen werden kann,

Jn einer Zeit, die, wie schwerlich eine andere, den Untergang
einer Welt erlebt hat und von der Sehnsucht nach einer neuen
Wirklichkeit erfüllt ist, haben wir nns wefentlich auf Bewahrung
und Behauptung eingestellt. Und da wir viel Halbes, viel
Unwahres bewahrten und wie über die teuersten Güter darüber wachten,
ist uns die Selbstbehauptung zum Fluche geworden.

Gerade auf demokratischem Boden erweist sich die volle Wahrheit

des Satzes, daß man nur das retten und bewahren kann,
was man stets übertrifft, indem man es durch Höheres ersetzt.
Es ist leider bei uns durch die Gegenprobe erwiesen worden.

Es hat sich schwer an uns gerächt, daß wir, deren Demokratie
seit langer Zeit so viel Unvollkommenes, Unwahres, Undemokratisches

und Antidemokratisches enthält, dies nicht recht anerkennen
wollten und in den Grundfehler der demokratischen Politik verfielen,
das Halbe für das Ganze, das Relative für das Ideal zu halten.
Die Weltkrise hat zwar nur deutlicher gezeigt, was jedem schärferen
Beobachter schon vorher nicht entgehen konnte. Aber sie hat uns
auch zum Beispiel dafür gemacht, daß eine Demokratie, die stehen
bleibt und sich nicht bis zu den letzten Konsequenzen ihrem Ideal
gemäß entwickelt, der Reaktion verfallen kann. Ist es in einer wirklich

demokratischen Demokratie möglich, daß der Kultus der Macht,
der servile Respekt vor der äußeren Ordnung, der Organisation,
die Ertötung der Freiheit durch militaristischen Geist so plötzlich
auftauchen und sich so breit machen, wie bei uns, — wenn sie

nicht vorher da waren, nur halb bekämpft, halb verdeckt, halb
geduldet und darum ganz bereit, wieder jäh emporzuschießen. Wo
die Seele wirklich demokratisch ist, kann sich nicht auf einmal eine



— 262 —

solche Begeisterung für die äußere Ordnung kundgeben. Demokratische

Seelen liegen uicht platt am Boden, in Hochachtung
ersterbend, wenn nur „alles klappt", und klappt, weil die Seele

zur Maschine geworden ist.
Der Machtstaat in seiner imposanten Geschlossenheit, in seiner

völligen Ertötung aller wahren Freiheit, der Staat als Verbrecher
an der Seele wird in der Schweiz gefeiert, daß uns die Staats-
sanatiker anderer Länder darum beneiden können. Und der „Gott",
der nur die Verkörperung des brutalen Machtwillens, die Vergötterung

des eigenen Egoismus, die Vernichtung von Recht und Freiheit

ist, hat bei uns eine Schar von unentwegten Aposteln
gefunden. Wir haben viel Götzendienst getrieben während des Krieges.
Aber wie steht es mit der Freiheit in einem Land, das so bereis
ist, den Gottesdienst der Macht zu treiben — bis zur Blasphemie?
Wäre das möglich, ivenn wir diese Ideale nicht im eigenen Herzen
gehabt hätten? Man betet doch nur an — mag der Götze, .vor
dem man sich beugt noch so imposant sein — das, was man in
der Seele trägt.

So ist das Verhalten der Schweiz im Weltkrieg ein nicht
unbedeutendes Blatt in der Geschichte der Demokratie. Es bietet
ein klassisches Bild der ihrer selbst allzu gewissen, geistig aber
nicht stark genug fundierten Demokratie, die darum der Reaktion
zu verfallen droht. Die Schweiz ist während des Krieges keine
Schule des Charakters und der Selbständigkeit gewesen. Es fehlte an
Trotz, Weitblick, Charaktergröße, weil es an Geist fehlte.

Die Konsequenz ergibt sich von felbst. Die Schweizer Demokratie

kann nicht zu gründe gehen; aber die Schweiz kann daran
zu gründe gehen, daß sie keine Demokratie mehr ist oder zur
Scheindemokratie wird.

Damit ist auch ausgedrückt, in welchem Sinn das bisher Gesagte
zu verstehen ist. Wir wollen keinem entnervenden Pessimismus,
keiner hochmütigen Kritik das Wort reden. Wir Mollen uns nicht
aufgeben und klein von unserm Volke denken. Aber gerade darum
wollen wir uns auch nicht überschätzen und vergöttern. Ein Blick
in die Abgründe, an denen man schwebt, zeigt nur, wie fest der

Griff, wie sicher der Tritt sein foll.
Die Selbstkritik ist die Vorbedingung der Regeneration. Es

heißt freilich: Eine Demokratie, die nicht das Wollen zur Ver-
wirWchung des höchsten, absoluten Ideals hat und über die Macht
verfügt, dieses Ideal zur Wahrheit zu machen, verfault und
verfällt den Gewalten, die ste programmäßig bekämpft. Dann heißt
es aber auch: Da, wo diese geistige Macht vorhanden ist,
verschwindet die Gefahr, und man wird mit dem Feinde fertig. Wo
Gott nickt ist, kommen die Götzen. Wo er nicht herrscht, machen
sich alle Triebe breit, die zum Cäsarismus führen und gegen den
Cüfarismus tolerant machen, vom Willen zur Vernichtung anderer,



— 263 —

bis zum Willen zur Knute. Wir haben es genug gesehen. Man betet
die Macht, die Gewalt, die Außere Ordnung an. Man verketzert
Freiheit und wahre Selbständigkeit. Man wird Kriegstheologe und
Staatsfanatiker. Aber wo Gott ist, wird man mit den Götzen fertig.

Die Zukunft unseres Landes und die Frage, ob es die ihm bei
dem Wiederaufbau zugeteilte Aufgabe zu lösen vermag, hängt
davon ab, ob wir nun diese Wahrheit einsehen wollen oder nicht. Nichts
kann für uns so verhängnisvoll sein, wie uns durch unsere
demokratischen Lebensformen darüber täuschen zu lassen, daß das
Dilemma der Demokratie für uns gerade so besteht, wie für andere.
Eher noch mehr als für andere, mit unverminderter Schärfe und mit
noch herberem Fluche, wenn wir ihm auszuweichen suchen. Das
Ideal zur Wahrheit machen, ans der Lüge heraustreten, indem man
sich auf die lebendigste geistige Realität stützt. Oder des Geistes,
der allein lebendig macht, beraubt, den Mächten verfallen, die dem
eigenen Ideal den Tod bringen.

Auch in der Schweiz wird die Freiheit zur Phrase, wenn
nicht Gottes freie Persönlichkeit die Freiheit zur Wahrheit macht.
Die Zukunft der Schweizerdemokratie hängt davon ab, daß man in
der Schweiz mit dem Gottesreichgedanken Ernst mache.

I. Matthieu.

Mcbterstlmmen.

ries vom Weg.

Der Krieg kam nicht als Schreckgespenst
Zu uns Unschuldigen übers Meer,
Ihn trieb kein heißer Wüstenfturm
Als Gottesgeißel vor sich her.

Kein Tamerlan jagt übernacht
Mit seinen Horden ihn ins Land,
Doch kam er wie der schwarze Tod;
Still, ungesehen, ungekannt.

Von nirgends kam er, immer war
Er hier, gehätschelt und gepflegt.
Oft habt ihr euer Heiligstes
Jn sein gefräßiges Maul gelegt.


	Demokratie und Reich Gottes. I., Demokratie und Weltkrieg ; II., Die Widersprüche der Demokratie ; III., Das Gottesreich ; IV., Demokratie und Gottesreich ; V., Unsere Aufgabe

