
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 10 (1916)

Heft: 6

Artikel: Umkehren und werden wie die Kinder

Autor: Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-133793

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-133793
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


iz

Umkehren unci wercien wie Sie hinder.
Matth. 18, 1—6 und^10'

Zu derselben Stunde traten die Jünger
zu Jesus und sprachen: Wer ist doch der
Größte im Himmelreich? Jesus rief ein
Kind zu sich und stellte es mitten unter
sie und sprach: Wahrlich, ich sage euch, es
sei denn, daß Ihr umkehret und werdet
wie die Kinder, so werdet ihr nicht in das
Himmelreich kommen. Wer sich nun selbst
erniedrigt, wie dies Kind, der ist der
Größte im Himmelreich. Und wer ein solches
Kind aufnimmt in meinem Namen, der
nimmt mich auf... Wer aber ärgert dieser
Geringsten Einen, die an mich glauben,
dem wäre besser, daß ein Mühlstein an
seinen Hals gehängt und er ersäuft würde
im Meer, wo es am tiefsten ist... Sehet
zu, daß ihr nicht jemand von diesen Kleinen
verachtet. Denn ich sage euch: Ihre Engel
im Himmel sehen allezeit das Angesicht
meines Vaters im Himmel.

Liebe Freunde!

M U lir müssen umkehren — das ist die Wahrheit, die e i n e, große,
UU^D die uns in den Schmerzen und Schrecken dieser Zeit klar geworden

ist. Unsere Kultur ist falsch bis auf den Grund, unsere ganze
Lebensrichtung verkehrt. Es gibt freilich Leute genug, die nichts davon
gemerkt haben, die fröhlich auf den alten Wegen weiter fahren wollen,
ja die der Meinung zu sein scheinen, man müsse das nun erst recht
mit neuem Eifer tun, erst recht Kanonen gießen und Kriegsschiffe
bauen, erst recht das System des heutigen Jndustrialismus ausarbeiten,
erst recht die Völker gegen einander abschließen und durch Lügen
vergiften, erst recht seine alten Parteilosungen ausschreien, seiens politische,
seiens soziale, seiens kirchliche. Trotzdem dürfen wir glauben, daß in

') Akademische Predigt, gehalten am 18. Juni 1916 in der Kirche zu
Oberstraß in Zürich.



— 238 —

allen Völkern und Kulturkreisen eine Auswahl von Menfchen
vorhanden sei, die es tief empfinden: wir müssen umkehren, umkehren im
Zentrum und im Umkreis des Lebens, umkehren im religiösen und
sittlichen Leben, umkehren in der Politik, im wirtschaftlichen Leben,
umkehren in der Wissenschaft, der Kunst, der Erziehung, umkehren von
Grund aus. So dürfen wir denn glauben, daß wir an einen Wende-
punkt der Kultur gelangt sind und vielleicht nicht bloß einen Wende-
punkt der Kultur, wir dürfen glauben, daß eine Neuorientierung des
Lebens von Grund aus einsetzen und vom Mittelpunkt aus alle seine
verschiedenen Gebiete ergreifen wird. Wir erwachen wie aus einem
bösen Traum; mit Entsetzen gewahren wir, wie weit wir uns auf eine
falsche Bahn verirrt haben — so weit, daß wir uns fragen, ob eine

Umkehr überhaupt noch möglich sei, und doch auch wieder so weit,
daß eine Umkehr einfach notwendig ist, daß sie so gründlich und
leidenschaftlich sein muß und wird wie die Verirrung selbst war. Wir
ahnen noch kaum, wie weit wir von der Wahrheit abgekommen sind
und so ahnen wir auch noch kaum, welches denn die Wahrheit ist, zu
der wir umkehren sollen. Die Menschen, die von der Notwendigkeit
einer Umkehr überzeugt sind, gehen in zwei Parteien auseinander, die
sich schon jetzt aufs Heftigste bekämpfen und deren Streit wohl das
Bild der nächsten Zukunft vor allem bestimmen wird. Die Einen
verstehen die notwendige Umkehr so, daß es gelte, zu den Zuständen und
Ansichten früherer Zeiten zurückzukehren, sie verstehen sie, wie man zu
sagen pflegt, reaktionär; die Andern meinen umgekehrt, nun gelte
es, mit den heutigen Verhältnissen, die die Menschheit in den Abgrund
gestürzt hätten, gründlich aufzuräumen, ste verstehen die Umkehr, wie
man zu sich in der Sprache des Tages ausdrückt, revolutionär.
Reaktion und Revolution erheben aus der Katastrophe der Kultur ihr
Haupt, sie prallen aufeinander, voll Haß und Wut, und werden, wie
es heute scheint, den Weltkrieg entzünden, der da kommen wird,
wenn die Kanonen schweigen, der zunächst freilich geistiger Art sein
wird, vielleicht aber wieder im Blute eudigt.

Liebe Freunde! Wohin stellen wir uns? Welches ist die Umkehr,
die uns hilft? Während wir so fragen, schlägt ein altes Wort an unser
Ohr: „Wahrlich, ich sage euch: wenn ihr nicht umkehret und werdet
wie die Kinder, so lverdet ihr nicht eingehen ins Reich Gottes." Da
ist ja auch von einer Umkehr die Rede und zwar von einer gründlichen,

es wird das Ziel dieser Umkehr gezeigt, das höchste, das es

gibt, das, das jeder als solches anerkennen muß, wie er es sich im
übrigen deute: das Reich Gottes, das ja allein auch das wahre Reich
des Menschen ist, und es wird endlich, was die Hauptsache ist, auch
der Weg gezeigt, der dorthin führt. Der Weg heißt, merkwürdig
genug: das Kind! „Werdet wie die Kinder, dann gelangt ihr ins
Reich Gottes.*

Es ist in der Tat eine merkwürdige Geschichte, die uns da
erzählt wird, und wert, näher angesehen zu werden, eine Geschichte wie



— 239 —

aus unseren Tagen und jedenfalls für unsere Tage. Jesus wandert
mit feinen Jüngern über Land, er voraus, sie ein Stück weit hinter
ihm drein — ja, das stimmt schon, seine Jünger sind gewöhnlich weit
hinter ihm drein! Er ist in einsames Sinnen versunken — was mag
er sinnen? Vielleicht an ein Kreuz! Es scheint uns, daß seine Seele

ganz erfüllt fei von dem schmerzlichen und doch wieder süßen
Geheimnis jenes Dienens der Liebe, das sich im Leiden vollendet. „Denn",
sagt er in einer Seitenerzählung zu dem von uns verlesenen Bericht,
„wenn Einer der Erste sein will, so sei er der Letzte und Aller Diener."
Sie aber streiten — ja, das haben Christi Jünger stets reichlich getan
und heute ruft es der Donner der Kanonen über die Länder und Meere,
ruft es bis zu uns, zu unserem geistigen Ohr und oft auch bis zum
körperlichen: sie streiten. Und warum streiten ste? Nichts kann
bezeichnender sein, als der Gegenstand ihres Streites: sie streiten, wer
von ihnen der Größte sei. Was kommt uns vertrauter vor als dies?
Sie streiten, mit andern Worten, um Macht und Ehre. Einer will
mehr sein als der Andere, tüchtiger, ehrlicher, von Gott Berufener.
Sie, die durch Jesus doch über jenen gemeinen Streit um die
Weltgüter, um Geld, Weib, soziale Stellung, irdische Ehre und Lust
hinausgehoben sind, sie machen nun das Gottesreich selbst zum Gegenstand

des Streites. Jeder will mehr davon haben, jeder Gott am
nächsten sein, jeder ernster, tiefer, frömmer, kurz, das Gottesreich ist
gerade dafür gut genug, ihren Ehrgeiz zu befriedigen, der nun ein
frommes Mäntelchen bekommen hat, es wird zu einem Mittel, dem
hochmütigen Ich Macht und Herrschaft zu verschaffen. Der Meister
aber, was tut er? Er lächelt schmerzlich über diese Verkehrtheit. Er
sieht in ihr die ganze Verkehrtheit der Welt überhaupt. Und mit
jener raschen Art, die ein Stück seiner göttlichen Ueberlegenheit nnd
Unmittelbarkeit ist, nimmt er ein Kind, ein gewöhnliches Kind, das
am Wege steht und ihn lieblich-demütig ansieht, und spricht: „Sehet
dies Kind an und dann versteht ihr erst, was das Reich Gottes ist!
So lange ihr nicht diesem Kind gleich geworden seid, kommt ihr nicht
hinein."

Es ist ungeheuer paradox, was Jefus damit tut: Diese rasche
Tat ist eine Revolution. Es ist die Entdeckung des Kindes,
diese Entdeckung, die nicht auf das zwanzigste Jahrhundert und das
berühmte Buch einer berühmten Schriftstellerin zu warten brauchte.
Das Altertum und die ganze Welt, auf die nicht das Licht Christi
gefallen ist, wissen nicht, was das Kind ist. Das Kind ist ihnen
etwas zwar Liebliches, aber doch verhältnismäßig Geringwertiges,
deffen Leben sie auf mannigfaltige Weise leicht Nehmen. Denn es ist
klein, schwach, hilflos. Durch Jesus hat das Kind einen neuen Sinn,
eine tiefe Herrlichkeit bekommen; nicht umsonst ist es das Fest eines
Kindes, das den Eintritt Christi in die Welt bezeichnet. Es ist aber
auch eine Revolution gegenüber unserem eigenen Denken und
Verhalten. Jesus stellt die Kinder als unsere Vorbilder hin. Das



— 240 —

ist doch das Gegenteil des lieblichen. Denn so lieb wir Andern auch
die Kinder haben und so hoch wir ste auch einschätzen mögen, das
versteht sich für uns doch von selbst, daß wir ihre Vorbilder sind.
Sie follen werden wie wir; sie sollen sich nach uns richten; ste sind
töricht und verkehrt, wir weise und trefflich. So formen wir sie nach
unserem Bilde. Sie sollen zu uns aufschauen, wir aber schauen

lächelnd auf sie hinunter, lächelnd oder auch etwa geringschätzig. Und
nun hält Jesus das genaue Gegenteil für richtig: wir haben von den
Kindern viel mehr zu lernen als sie von uns, sie können von uns
Nebensachen, wir von ihnen die Hauptsache lernen; wir müssen zu
ihnen aufschauen, müssen zu ihnen umkehren.

Was ist denn dieses Wunder des Kindes, auf das wir schauen

sollen? Wenn wir anfangen wollten, all das Liebliche und Herrliche
aufzuzählen, das uns aus der Welt des Kindes entgegenleuchtet, so

könnten wir ebensogut versuchen, den Frühling, den ganzen Frühling
zu beschreiben. Wir könnten erzählen von des Kindes Anmut, seinem

Humor, seinem Ernst, seiner Genialität, feiner Naivität — unendlich
lang könnten wir erzählen. Ja, wir liefen Gefahr, in eine gewiffe
Sentimentalität, eine gefühlsweiche Schönfärberei zu geraten. Dann
aber würden stch sicher auch aus unserer Mitte realistische Stimmen
erheben, die uns zuriefen: „Das klingt ja alles ganz schön und ist
oft genug gesagt morden, aber es ist zu schön, um wahr zu sein.

Ihr vergesset die Kehrseite: der kindlichen Genialität enspricht die

kindliche Torheit, dem kindlichen Ernst der kindliche Leichtsinn, der
kindlichen Güte die kindliche Selbstsucht, der kindlichen Geselligkeit die

kindliche Streitlust, der kindlichen Ehrlichkeit die kindliche Lust an der

Lüge." Was antworten wir diesen Stimmen, die sich wohl ohnehin
schon geltend gemacht haben? Wir antworten: Uns liegt jede
Idealisierung des Kindes ferne. Es braucht sie nicht und wir brauchen sie

nicht. Was Jesns meint, ist auch etwas ganz Anderes, etwas, das
mit Sentimentalität so wenig etwas zu tun hat, als irgend eines

seiner Worte. Was er meint und wir mit ihm, ist nur das Eine,
Große: das Kind ist in feiner ganzen Art Gott näher als
wir. Wir sind weit gewandert, sind müde geworden von Mühsal,
Kampf und Schuld; wir sind befleckt von Staub und Schmutz der

Welt, wie Parsifal kaum noch imstande, den heiligen Speer zu tragen;
es kommt gleichsam frisch aus Gottes Schöpferhand, es ist umgeben
vom Hauch des Schöpfungsquells, es ist umstrahlt vom Glanz des

Gottesmorgens. Gewiß liegen auch auf dem Bild des Kindes alle
Mängel unserer Menschlichkeit. Auch es trägt an sich gleichsam das
Zeichen des Abfalls der Schöpfung. Aber seine Mängel sind gleichsam
bloß die Schatten, die von der Welt der Erwachsenen auf die Welt
dös Kindes fallen. Auch das Verdorbenste Kind trägt noch deutlich
die Züge des unverlorenen Paradieses an sich. Es mag selbstisch sein,
aber es ist noch nicht die Selbstsucht, es mag töricht sein, aber es ist
noch nicht die Torheit, es mag lügen, aber es ist noch nicht die Lüge.



— 241 —

Wir blicken durch all diese Trübungen noch hinein in die Herrlichkeit
der göttlichen Schöpfung des Menschen. „Ihre Engel sehen allezeit
das Angesicht meines Vaters im Himmel." Die Kinder sind Gott
näher als wir. Das ist ihr Vorzug und Wunder.

Und welche Folgeu hat nun diese Gottesnähe für das ganze
Wesen des Kindes? Lasset mich, liebe Znhörer, aus dem Vielen, das
darüber zu sogen wäre, zwei Hauptzüge hervorheben.

Das Erste, was ich nennen möchte, ist die Lebensfülle des

Kindes. Um zu zeigen, was ich meine, erinnere ich Euch an die Euch
Allen wohl bekannte Tatfache der kindlichen Fröhlichkeit. Das
Kind ist fröhlich. Gewiß hat es auch seine tief betrübten Augenblicke
und schwer beschatteten Zeiten, aber es quillt ihm doch rasch wieder
aus der Tiefe ein Strom von Sonnenschein, der sein Leben nicht ganz
düster werden läßt. Ich mache Euch besonders auf einen bedeutsamen
Zug dieser Fröhlichkeit aufmerksam: sie braucht wenig, ja nichts. Ein
unverdorbenes Kind bedarf keiner künstlichen Veranstaltungen zur
Freude. Es trägt fein Himmelreich in sich und man braucht es ihm
nur nicht zu verfroren, muß es nur sozusagen damit allein lassen.
Ein Kiesel, ein Bindfaden, ein Käfer, das bescheidenste Spielzeug
genügt ihm, um den Reichtum, den es in sich hat, ausströmen zu lassen.
Es braucht kein fremdes Gold, denn es wird ihm alles zu Gold. Es
schafft unaufhörlich das Wunder, das das Dogma Gott zuschreibt und
das der Verstand so schwer fassen kann: das Wunder der Schöpfung
aus dem Nichts. Und warum kann es dieses Wunder schaffen Eben
darum, weil es Gott so nahe ist. Es hat eben Anteil an Gott, dem
Unendlichen, Allmächtigen. Es lebt und atmet in diesem Wunder.
Es ist selig, fo sagen wir, tiefsinniger als wir selbst wissen. Es ist
selig, weil es aus der Seele lebt und nicht aus der Welt. Die Seele
aber ist unendlich reich, weil sie zu Gott gehört.

Und nun beachtet weiter, wie diese Fröhlichkeit sich gegen die

Anfechtung von der Welt her behauptet. Ich weife nun auf ein
Wunder hin, das vielleicht Vielen von Euch noch nicht aufgefallen W
Es ist das, was man, freilich etwas oberflächlich, den kindlichen
Optimismus nennen könnte. Mir ist es immer wieder bedeutsam
und rätselhaft erschienen, wie die Kinder sich zu dem, was wir als
Rätsel empfinden, den Schmerzen, den Grausamkeiten des Weltlaufs,
ja auch zu ihrer Krone, dem Tode, so ganz anders einstellen als
wir. Wir grüblen darüber, jammern, werden irre an Gott. Wie
werden diese Dinge erst auf die Kinder wirken, sie, die doch daran
nicht gewöhnt sind, die namentlich wenn sie fromm sind doch eine ganz
andere Welt, eine Welt des unverlorenen Paradieses, voraussetzen
müßten? Aber zu unserem Staunen gewahren wir, daß das gerade
Gegenteil davon der Fall ist. Sie stoßen sich an diesen Dingen sehr
viel weniger als wir. Sie finden sie gleichsam natürlich. Sie werden
dadurch keineswegs an Gott irre. Was mag das wohl sein? Ist das
etwa bloß Gedankenlosigkeit, Oberflächlichkeit? Das schiene mir selbst



— 242 —

eine gedankenlose, oberflächliche Erklärung. Kinder sind ja oft so viel
tiefer, nachdenklicher als wir, fassen die Dinge so sehr mit frischeren
und schärferen Sinnen. Nein, ich finde für dieses Rätsel nur eine
Erklärung: die Kinder stehen eben auch hierin Gott näher als wir.
Sie haben einen unmittelbareren Zugang zu dem letzten Sinn der
Dinge. Sie empfinden es einfach, ohne Grübelei und Philosophie, daß

_snch^ese^Dinge: Schmerz, Kampf, Tod^rgMdwie^cht^md^irgend-
wie natürlich, daß dahinter Liebe steht, nur Liebe; es klingt in ihren
Seelen, die frisch vom Schöpsungsmorgen herkommen, noch das
Schöpfungswort nach: „Siehe, es ist alles sehr gut." So glauben sie
keinen Tod, sondern nur Leben.

Daraus geht dann noch ein Drittes hervor, auf das ich
hinweisen möchte: die kindliche Demut. Sie ist es besonders, die Jesus
seinen Jüngern entgegenhält: „Wer sich selbst erniedrigt wie dieses

Kind, der wird der Größte sein im Reiche Gottes." Hold errötend
stand es wohl, das Kleine, inmitten der fremden Männer, und vor
dem Einen, dem Menschensohn. Das unverdorbene Kind, ja bis zu
einem gewissen Grade jedes Kind, ist ehrfürchtig. Es ist dies
gerade, weil es Fülle hat, weil es vor Gott steht. Denn wer vor
Gott steht, der hat etwas unendlich Großes über sich, vor dem er sich

beugen muß. Wer Gott kennt, muß verehren. Er mnß vor aller
seiner Schöpfung Ehrfurcht haben, ganz besonders vor seinesgleichen,
vor dem Menschen. Weil nun das Kind Gott so nahe ift, darum
besitzt es diese Ehrfurcht in besonderem Maße, darum ist es als echtes
Kind demütig. Darum ist es aber auch bereit, gelten zu lassen, zu
lieben, zu bewundern, darum ist es im Element des Friedens.
Darum ist es nicht an sein Selbst gebunden; es kann sich selbst
vergessen, weil sein Engel vor Gott steht, weil es Gott näher ist als sich

selbst, weil es Gott gelten läßt und nicht auf die Menschen sieht.
Das also ist die Lebensfülle, die dem Kinde zuströmt, weil es

Gott nahe ist. Und nun frage ich Euch: ist das nicht das tiefste Wort
für die Umkehr, die die Welt nötig hat, daß wir fo werden sollen?
Denn woher stammt die Sintflut des heutigen Jammers, denn davon,
daß wir dieses tiefste und doch zugleich einfachste Geheimnis des Lebens
vergessen haben? Woher stammt der Weltkrieg? Er stammt, können
wir sagen, aus der Gier, der Gier nach der Macht, der Gier nach
dem Geld, der Gier nach der Größe. Aber woher stammt diefe Gier?
Sie stammt aus der Armut, aus der Leere. Wir sind von jenem
tiefinnerlichen Wunderreichtum, den das Kind hat, abgekommen,
unendlich weit abgekommen. Während es das Himmelreich in sich trägt
und von da aus seine Welt reich macht, aus dem Nichts eine Welt
schafft, haben wir es umgekehrt verfucht: wir haben den Reichtum der
Welt an uns zu reißen versucht, um uns daraus dann einen Himmel
zu bauen. Da aber dieser Reichtum der Welt seiner Natur nach endlich

und beschränkt ist, so mußten wir darüber notwendig in Streit
geraten. Wir bekamen eine Welt der Konkurrenz, das heißt: eine



— 243 —

Welt allgemeiner gegenseitiger Ausbeutung des Menschen durch den
Menschen, die beim wirtschaftlichen Leben beginnend sich über alles
Leben, auch das geistige, das sogenannte religiöse sogar, ausbreitete
und das Leben in einen heißen, wilden Krieg verwandelte, der Leiber
und Seelen der Menschen verzehrte. Die entfesselte Selbstsucht der
Menschen griff in ihrem Hunger nach allen Dingen im Himmel und
auf Erden und stellte sie in ihren Dienst. Wir bekamen statt des

Himmels die Hölle und hatten sie schon bevor der Weltkrieg ausbrach,
der das notwendige letzte Wort dieser Entwicklung war und der nun
diese Hölle sichtbar und greifbar gemacht hat. Wir hatten eine
sogenannte Kultur bekommen, deren Seele die Maschine war, die also
seelenlos war, die nicht mit der Seele, dem lebendigen Menschen
rechnete, fondern bloß mit der Technik, dem Profit, einem sogenannten
Fortfchritt, von dem niemand wußte, wem er eigentlich dienen solle.
Das heißt: wir dienten Götzen. Wir räumten dem die Dinge
zergliedernden Verstand die Alleinherrschaft ein, bauten eine Wissenschaft auf,
die uns die Wahrheit mehr verhüllte als enthüllte und verloren darob
das einfache Schauen der Wahrheit. Und darum wurden wir hochmütig.
Denn der Hochmut stellt sich überall da ein, wo man entweder nichts
hat, was über Einem steht und vor dem man Ehrfurcht empfindet, oder
dann eben bloß einen Götzen, der im Grunde nur unsere eigene
Vergötterung ist. Daher schwand die tiefe Ehrfurcht aus den Gemütern,
die Ehrfurcht vor Gott und den Menschen, die die edelste Frucht
wahrer Frömmigkeit ist, darum wurde die Frage so mächtig in der Welt:
„Wer ist der Größte?" Sobald der Mensch von Gott loskommt,
wird diese Frage wichtig. Das Selbst wird dann groß und größer.
Ehrgeiz, Hochmut, Gier nach Macht füllen die Seele mehr und mehr
aus und bemächtigen sich auch des Ideals, auch der Religion, auch
Gottes und Christi, soweit dies möglich ist, um sie in den Dienst des

Ich zu stellen. Darum konnten die Menschen dieser Zeit keine wahre
Gemeinschaft mehr haben. Darum stritten wir und streiten: die Völker,
die Religionen, die Kulturen, die einzelnen Menschen; wir können nicht
anders. Denn wir haben nur unser armes Selbst und die arme Welt.
Darum streiten auch die, die das Gottesreich wollen und fragen: „Wer
ist der Größte?" So ernten wir die Hölle, weil wir von Gott
abgefallen sind. Unser ganzer Zustand ist die Folge einer gewaltigen
Entfernung von Gott, einer Entfernung von Gott, das größer ist als
wir ahnen.

Unsere Hilfe aber kann nur sein die Umkehr, die Gottesnähe,
die das Kind hat. Wir müssen einfach werden, um Gott schauen

zu können. Wir müssen wieder eine Fülle bekommen, die uns
Freude genug gibt. Es muß wieder die Seele zur Herrschaft kommen

an Stelle der Technik und Gott an Stelle Mammons. Wir müffen
von da aus wieder froh werden. Dann werden wir die Lust lernen,
zu geben, statt bloß zu nehmen, die Fähigkeit, zu dienen, statt bloß
herrschen zu wollen. Dann werden wir ehrfürchtig werden, statt



— 244 —

hochmütig, Völker und Einzelne, werden einander anerkennen und uns
aneinander freuen, statt einander schlecht zu machen. Wir werden die
wirtschaftlichen und politischen Verhältnisse so ordnen, daß sie zum
Frieden dienen, statt zum Krieg. Es wird aus den Tiefen neues
Leben brechen und die Ruinen mit Grün schmücken. Frühling wird
kommen auf Erden, Gottesfrühling mit dem Kinde!

Wird er kommen? Können wir daran glauben? Ist die
Botschaft nicht zu groß?

Liebe Zuhörer! Ich muß Euch, um die Antwort auf diese Frage zu
geben, noch — in Kürze — das Zweite nennen, was zu dem Wunder
des Kindes gehört und Folge seiner Gottesnähe ist: es ist seine
Empfänglichkeit für Gott. Was meinen wir damit? Wir
meinen damit das, was wir seinen Glauben nennen können, damit
freilich ein viel mißverstandenes Wort brauchend. Ich meine: das Kind
hat ein unendliches Vertrauen zu Gott und zu den Menschen. Es
traut den Menschen alles Gute und Große zu. Wirkt es damit nicht
oft genug Wunder? Doppelt schmählich ist darum allerdings, daß wir
diefes Vertrauen so oft mißbrauchen, enttäuschen, aber ans der andern
Seite bleibt doch bestehen, daß die Welt immer wieder gereinigt wird
durch die Kinder, durch den Hauch Gottes, der mit ihnen in die Welt
kommt, durch den Glauben der Kinder an die Eltern und Lehrer und
die Aeltern überhaupt, der diese beschämt und erzieht. Das Kind
glaubt aber auch an Gott, es vertraut Gott. Wir denken dabei nicht
bloß an jenen kindlichen Glauben, von dem man oft etwas oberflächlich

und sentimental redet, und der darin bestehen soll, daß man
unbesehen gewisse Lehren annimmt, ohne sie zu prüfen, nein, dieser kindliche

Glaube in seinem Wunder besteht darin, daß er ohne Schwanken
und ohne Zögern Gott nur das Gute zutraut und ihm ohne Bedenken
das Größte zutraut, er besteht in der Unmittelbarkeit und Sicherheit
feines Glaubens, in die kaum ein Schatten des Zweifels fällt, in der
Ganzheit und Ungeteiltheit des Vertrauens.

Zu ihr gesellt sich die Ganzheit des Einstehens für das
als recht und wahr Erkannte. Das Kind ist ein abgesagter Feind
aller Halbheit. Es kann es nicht verstehen, daß man etwas, was
eingestandenermaßen recht und gut ist, nicht auch verwirklichen sollte.
Es kann nicht rechnen, nicht weltklug sein, nicht „Kompromisse"
schließen, nicht zweien Herren dienen. Es schaut mit seinen reinen
Augen auf unfer Tun, und sieht den täglichen Widerspruch nicht nur
zwischen unseren Idealen und unferem Tun, sondern auch zwischen
den Idealen, denen wir in dieser Stunde dienen und die wir in jener
bekennen, es sieht die konventionelle Lüge, die unsere Gesellschaft wie
ein giftiger Schwamm durchzieht, es sieht das alles und staunt und
staunt. Denn wenn es uns ein Rätsel ist, wo wir einmal an einem
Menschen eine Verwirklichung der erkannten Wahrheit antreffen, so ist
es ihm umgekehrt ein Rätsel, wie wir so leichthin auf diese Verwirklichung

verzichten, wie wir unsere Ideale so leicht nehmen können.



— 245 —

Und nun frage ich Euch: meint ihr nicht, daß wir auch in dieser
Beziehung umkehren sollten und werden wie die Kinder? Meint ihr
nicht, daß dann das Reich Gottes käme und daß es nur so kommen
kann? Wenn wir für uns selbst als Einzelne in unserem Leben des

Höchsten so oft verlustig gehen, geschieht es nicht vielleicht darum, weil
wir nicht den ganzen Glauben daran haben? Geschieht es nicht darum,
weil wir nicht die ganze Seele daran setzen? Und wenn das Reich
Gottes in der Welt sich so stark verzögert, geschieht es nicht darum,
weil fo wenig ganzes Vertrauen, kühnes Wagen, völliges Einstehen für
Gottes und der Menschen Sache vorhanden ist? Wir sind klug und weise,
wir rechnen, reflektieren, philosophieren, sind scharfsinnig und tiefsinnig,
und inzwischen entgeht uns das Wunder — ja, das Wunder, das
auch wir erlebt hätten, wenn wir in kindlichem Vertrauen das Wahre
erfaßt hätten und in kindlicher Ganzheit unseren Weg gegangen wären,
auch im Dunkel. Wenn wir es wagten, Gott einfach zu glauben,
das Größte einfach für das Notwendige zu halten, ja, dann könnten
wir etwas erleben. Das wäre eine Macht, die Himmel und Erde
bewegte — ja, das Kind, das ist die größte Macht, die es gibt, die

Wundermacht, der die Welt erliegt. Wo sie je erschienen ist in Männern
oder Frauen wie Franziskus von Assissi und Pestalozzi, Katherina
von Siena und Elisabeth Fry, da hat sie die Welt munderbar
bezwungen. Und sie ist es ja, die die Welt besiegt hat in Ihm, der
nicht nur dieses Wort vom Kinde gefprochen hat, sondern auch selbst
in seinem ganzen Wesen als der Held der Helden doch das Kind ist!
Ja, darauf warten wir: auf Seelen dieser Art, Seelen voll von neuer
Liebe und Freude, einfache, ganze Seelen, daß sie unsere Welt erneuern
durch das Kind.

Das ist die große Umkehr, die Jesus für nötig hält, die wir
für nötig halten. Sie allein hilft uns. Sie ist beides: Reaktion
und Revolution; denn sie ist die denkbar stärkste Umkehr zum Ursprünglichen

und zugleich die denkbar stärkste Vorwärtsbewegung, beides aber
auf einem. Boden, der über den heutigen Gegensätzen liegt.

Liebe Freunde! Es ist schwere Zeit. Wir möchten oft an den
Menschen verzagen, und oft sogar an Gott. Aber laßt uns getrost
sein, es ist ein Zeuge da für Gott und den Menschen: das Kind.
Wir haben Kinder unter uns — wir Alle; denn auch wer nicht solche
sein eigen nennt, der kommt doch mit Kindern zufammen, darf sich

an Kindern freuen, hat Kinder. Wie wer keinen eigenen Garten hat,
doch in Gottes Naturgarten Blumen fchanen darf und Blüten, so sind
die Kinder gemeinsamer Besitz aller Menschen. Und so trösten sie uns
Alle. So zeigen sie uns Allen, was, ob auch recht tief vergraben,
doch in Menschen an göttlicher Herrlichkeit liegt, in jedem Menfchen,
was für ein Schatz an Menschenwesen wartet, der nur gehoben werden
müßte, so zeigen sie uns, daß das Reich Gottes kein bloßer Traum
ist, daß es nahe ist, daß es bereit ist, hervorzubrechen und daß kind-



^ 246

liche Seelen es haben und es uns Allen bringen werden. Lafset uns
umkehren und werden wie die Kinder, auf daß wir in das Reich
Gottes eingehen. Amen. L. Ragaz.

ver Philosoph.

Er wanderte, irrte, er suchte die See,
Ihn lockte der Zauber im Ufergebraus;
Er wußte von Dichtern, dort lösche das Weh
Der menschlichen Sehnsucht nach Riesigem aus.

Da fand er des Meeres geheiligten Strand!
Es heulte die Tiefe ihr altes Fanfar,
Und hoch zu der Sonne erhob sich der Sand —
Poseidons im Winde zerflatterndes Haar.

Des Meergotts Titanen, er sah sie im Spiel,
Er lauschte der Urgewalt donnerndem Reim,
Da wollt' er von diefem berauschenden Viel
Eine Welle sich fangen — für später daheim.

Und keuchenden Atems lief er zum Strand,
Im Nacken das peitschende Nachtideal,
Er kniete, er schöpfte, er schöpfte und fand —
Ein Wässerchen, trübe und still, im Pokal.

Rudolf Czischka.

ver Spiegel.

Alter Mann, was birgst du so bang die Stirne
Jn der Hände faltigem Schutz? Du leidest?
„Junger Freund, ich suche der höchsten Wahrheit
Kündenden Spiegel."

Alter Mann, was willst du mit diesem Spiegel?
Wird er nützen? Sagst du nicht Tor dem Manne,
Der in dunkler Nacht vor dem Spiegel wartet,
Gierig des Bildes?

Rudolf Czifchka.


	Umkehren und werden wie die Kinder

