
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 10 (1916)

Heft: 5

Artikel: Christus der Organisator : "Wer nicht mit mir sammelt, der zerstreuet"

Autor: Foerster, F.W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-133785

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-133785
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


W

Lbrlstu; Ser vrganltttor.
„Wer nicht mit mir sammelt, der zerstreuet."

»HM it Recht ist heute die ganze Welt voll von Bewunderung für
» » die deutsche Organisationstechnik im Weltkriege, selbst das
> > « deutschfeindliche Ausland erkennt unsere Ueberlegenheit auf
diesem Gebiete rückhaltlos an und schreibt ihr alle Erfolge der deutschen
Kriegführung zu. Wir selber aber dürfen uns keineswegs darüber
läufchen, daß das große Kulturproblem der Organisation

durch jene Leistungen noch keineswegs gelöst ist. Denn so

schwierig die Organifationsaufguben im Weltkriege nach der rein
technischen Seite hin find, fo einfach find sie in psychologischer

Beziehung. Der Zufammenordnung riesiger Massen, der
einheitlichen Durchführung großer wirtschaftlicher Anpassungen stehen
irgendwelche seelische Widerstände und Gegensätze fast nirgends
entgegen; der Druck der äußeren Not, die gemeinsame Begeisterung
räumen alle psychologischen Schwierigkeiten für den Organisator
hinweg: die eine große Notwendigkeit des nationalen Existenzkampfes

ift all die Stelle all der zahllosen individuellen und
korporativen Sonderziele getreten. Und in der Bewunderung für die
daraus hervorgehende soziale Leistung vergessen wir nur zu leicht,
daß unsere deutsche Organisationstechnik — das Wort soll hier
im weitesten Sinne alle soziale und politische Einigungskraftl
bezeichnen — uns vor dem Kriege doch nur zu viel Anlaß zu den
schwersten Bedenken gegeben hat, ja daß der Krieg gerade deshalb
wie eine Erlösung wirkte, weil er uns mit einem Schlage aus dem
Elend einer unerträglichen inneren Zerissenheit heraus zu retten
schien. Diese innere Zerissenheit aber, die leidenschaftliche Verfein-
dung zwischen all denen, die irgendwie in entgegengesetzten
Interessen oder Anschauungen standen, was war sie anders, als
eben doch ein Versagen der höheren sozialen
Organisationskraft, trotz allen großen Einzelleistungen in der
organisatorischen Znsammenfassung von solidarischen Interessen?



— 186 —

Mußte nicht gerade dieses allgemeine Gegeneinander von lauter
einzelnen hochorganisierten Korporationen nur dazu beitragen, die

tiefer liegende Desorganisation des Lebens um fo deutlicher zutage
treten zu lassen? Und wer könnte sich im Ernste der Illusion
hingeben, daß die nationale Einigung aller Volkskräfte gegenüber der

äußeren Bedrängnis uns endgültig von jenem inneren Elend befreit
habe? Wir müssen vielmehr schon jetzt alle unsere Gedanken auf
eine psychologische Vertiefung unseres ganzen Or-
g a n i s a t i o n s w e s e n s richten. Wir haben zu sehr bloß äußerlich,
^ozialtechnisch und zu wenig seelisch-sittlich organisiert;
der Weltkrieg selber ist nur ein Ausdruck dieses Mißverhältnisses
zwischen äußerer und innerer Sozialisierung der Menschheit. Die
soziale und wirtschaftliche Organisation hat die Menfchen einander unendlich

viel näher geführt, dadurch aber find nur zahllose neue Reibungsflächen

zwischen Individuen und Gruppen entstanden; den daraus
erwachsenden Konflikten, Irritationen und Leidenschaften aber fehlte
jedes wirksame Gegengewicht an innerer Kultur; Sonntags zwar
flüchtete man in die Welt Christi, das große Problem der Organisation

der Menschheit aber blieb den gröbsten Empfindungen
überlassen, da waltete die bloße Dynamik von Stoß uud Gegenstoß,
und neben der technisch höchstentwickelten Form des äußeren
Zusammenwirkens der Kräfte ging die größte Unkultur der seelischen

Beziehungen, einher — kein Wunder, wenn aus diesem Gegensatz
allmählich jene Unsumme von Haß, Nervosität, Neid nnd
gegenseitiger Verachtung entstand, die dann in einem allgemeinen Würgen
die Lösung ihrer Spannungen suchte. Jn diesem Sinne ist der Weltkrieg

weit mehr als bloß eine Explosion internationaler Haßgefühlc,
nein, er entstand aus der allgemeinen Verrohung aller Empfindungen

von Mensch zu Menfch, aus der allgemeinen Uebung in
den gröbsten Methoden der gegenseitigen Auseinandersetzung, endlich
aus jener allgemeinen Reizbarkeit, wie sie überall ja aufkommt, wo
Menschen nahe auseinanderrücken, ohne daß höhere Mächte da sind,
um die aus solchem Zusammenleben hervorgehenden erbitternden
Eindrücke und Erfahrungen zu harmonisieren und Gemeinschaft felbst
zwischen starken Gegensätzen zu begründen. Natürlich gab es diese

Verfeindung von jeher, aber eben weil heute infolge des rapiden Wachstums

der Weltorganisation auch die Gegensätze der Interessen, dcr
Temperamcnte, der Rassen, der Weltanschauungen immer näher
und vielseitiger in Berührung treten, werden zugleich die Anlässe

zu Konflikten vervielfacht; immer greller tritt die Alternative vor
nns hin: wir werden entweder uns alle gegenseitig zu Tode würgen,
der allgemeine gegenseitige Vernichtungskampf wird wie eine neue

Sintflut über uns kommen, trotz aller Zivilisation, ja gerade durch
die von ihr geschaffene „Kommunikation", die nur eine Kommunikation

der Drähte, aber keine Kommunikation der Seelen ist —
oder wir werden durch diesen Weltschrecken zur Ve rinner-



— 187 —

lichung der menschlichen 8»oisru8 gedrängt werden. Der Weltkrieg

dröhnt in die menschliche Kultur wie eine letzte gewaltige

Mahnung Gottes vor dem Untergang. Und wir ahnen heute,
was es mit dem Turmbau zu Babel sür eine Bewandtnis hatte:
der Turm zu Babel ist eben die Zivilisation ohne Kultur,
die Technik ohne Liebe! Und daß damals keiner mehr die
Sprache des anderen verstand und alle plötzlich nach allen
Windrichtungen auseinanderstoben, die in titanischem Rausch zusammengearbeitet

hatten — wie viel modernste Menschheitstragik klingt
uns aus dieser alten Legende! Wer Augen hatte zu sehen und
Ohren, zn hören, der konnte in den letzten Jahren jene allgemeine
Verfeindung mit Schrecken immer stärker wachsen sehen. Man
gewahrte das nicht nur zwischen den Korporationen, sondern mitten
in ihren eigenen Vorstandssitzungen; hinter der höflichen Phrase
wüteten überall Haß, Jntriguen, Empfindlichkeiten und Eifersüchte
ohne Zahl: selbst in der Kirche, wie haßte und verfolgte man
einander; wir lagen ja alle längst schon im Schützengraben
gegeneinander, ehe der Krieg begann — und unsere sogenannte Zivilisation

wird auch weiterhin in allen Lebensverhältnissen nichts als
ein verkappter Positionskrieg werden, wenn nicht etwas Neues in
den Seelen lebendig wird, eine brennende Scham, eine Auferstehung
der Liebe, ein großes allgemeines Verlangen nach Ueberwindung der

Tierheit.
Im Johannis-Evangelium heißt es: „Das Licht kam in die

Finsternis. ." das Evangelium ruft uns von oben aus den
Fesseln der Tierheit — aber gerade weil es aus einer anderen Welt
redete, ift es vielen Kurzsichtigen irrtümlich als weltfremd, als das
Gegenteil von einer das wirkliche Leben organisierenden Kraft
erschienen. Heute ist nun die Zeit reif geworden, daß wir erkennen:
Christus ist auch der einzig durchgreifende Organisator, ohne ihn
ist alle Organisation Schein und Turmbau zu Babel, ein
mechanisches Zusammenhalten, unter vorübergehendem äußerem Druck,
aber keine wirkliche menschliche Gemeinschaft. Wer das lebendige
„Problem der Organisation" unter dem Eindrucke aller neueren
Erfahrungen der Menschheit durchdenkt, dessen Gedanken müssen
in das Johannisevangelium münden. Wir erkennen plötzlich, daß
Christus „der Ort der menschlichen Gesellschaft überhaupt" ist und
daß ohne ihn alle Vergesellschaftung nur eine andere Form der
gegenseitigen Verfeindung und Vernichtung wird. Wir erkennen, wie
gänzlich unzureichend alle bloß natürliche Sozialisierung ist, denn
wir haben zu unserem Erstaunen und Schrecken gesehen, welche
furchtbaren Leidenschaften gerade durch die „Vergesellschaftung"
geweckt werden, so daß man geradezu sagen kann: Jede menschliche
Bereinigung trägt schon die Explosivstoffe in fich, die fie zersprengen
müssen. Mit der wachsenden Differenzierung der Interessen,
Ansichten und Neigungen, mit der wachsenden Steigerung der Selbst-



— 188 —

gefühle und der Freiheitsbedürfnisse, mit der Zunahme der
Reizbarkeiten und Nervositäten häufen sich auch jene Explosivstoffe ins
Ungemefsene.... Um alle diefe gereizten und stark bewegten
Einheiten zusammenzuordnen und um alle die kleineren kollektiveren
Einheiten einer umfassenden Gemeinsamkeit zu unterwerfen - dazu
bedarf es einer höheren Kraft, als in der bloß technischen
Organisationskunst wirksam ist. Wir brauchen die Kraft, die die starre
und kurzsichtige Selbstbehauptung in den Fundamenten erschüttert,
wir brauchen jene hinreißende Gewalt der Güte, jene ganze Welt
von Liebe, die sich in Christus öffnet und uns als wahres Leben,
als Erlösung vom Krampf der niederen Lebensdefensive und deren
Täuschungen und Blindheiten leuchtet. Ich sage das nicht vom
theologischen, sondern vom soziologischen Standpunkte, ich gehe hier
lediglich von der Analyse des Problems der Organisation aus.
Organisieren heißt, aus der Vereinzelung befreien. Je gründlicher
ich dem Wahn der Ichsucht an die Wurzel gehe, auch in mir selber,
desto tiefer und breiter kann ich organisieren — je mehr ich aber
nur in der Abficht fummle, irgendeine eigensüchtige Absonderung
kollektiv zu verteidigen, desto mehr geheime Auflösung trage ich in
mein eigenes Organisationswerk — teils durch die allgemeine
Desorganisation, an der ich durch meine zentrifugale Politik mitschuldig
werde, tells unmittelbar durch die verhängnisvolle Rückwirkung,
die mein prinzipieller Pakt mit dem Egoismus auch auf die
soziale Kultur meines eigenen Kreises ausübt. Jn der Verkennung
dieser psychologischen Wahrheit liegt die Tragik der modernen
Arbeiterorganisation. Eine andere Not des modernen Organisationswesens,

die auch nur von der Caritas Christi aus gelöst werden
kann, liegt in der immer schwierigeren Aufgabe der Leitungskunst.
Je reizbarer das Selbstgefühl, je differenzierter das Willensleben der
einzelnen und der Gruppen wird, desto größere Anforderungen
werden an die Kunst der Willensübertragung gestellt. Das weiß
jeder Ingenieur und jeder Chef in großen Betrieben. Unendlich
viel offene und schleichende Arbeitsstockung hat ihren Grund in
mangelnder „Befehlskultur". Allzuselten verbindet sich der energische
organisierende Wille mit sozialer Feinheit, d. h. mit der Kunst,
durch die Tonart des Befehlens dem anderen den Gehorsam zu
erleichtern, sich mit seinen besten Charakterkräften zu verbünden, statt
gerade diese in Empörung zu treiben. Die Entselb st ung des

Autoritätsführenden, feine Reinigung von all den niederen Impulsen,
die fich so gern mit der Autoritätsausübung verbinden, die
konsequente Achtung vor der Menschenwürde der Angestellten — das
gehört zur wahren Organisationskunst mindestens ebenso wie der
unbeugsame Wille. Die Hauptfrage foll für den Befehlenden nicht
sein: „Wie werde ich energisch?" sondern: Wie mache ich andere
energisch, d. h. wie entbinde ich ihre höchsten Seelenkräfte, ihre
größte Dienstfreudigkeit? Und da ist es nun zweifellos, daß ich das



— 189 —

überindividuelle Leben in den andern, die Hingebung, die Gewissenhaftigkeit,

die Verantwortungsfreudigkeit nur in dem Maße hervorlocken

kann, als in mir selber dieses höhere Leben über den dumpfen
Egoismus triumphiert. Darum eben wirkt ein Wort der Güte und
der Teilnahme inmitten strenger Arbeitsdisziplin so unvergleichlich
„produktiv". Jn der wahren Kunst der Organisation sind wir jedenfalls

erst am Anfang, wir organisieren noch zu einseitig mechanisch,
statt „organisch", d. h. vom innersten Leben der Seele ausgehend
Auch die einzelnen kleinen und großen Organisationen, wo sie von
einander etwas erreichen wollen, suchen fast immer nur mechanisch,
mit den gröbsten Stoßkräften aufeinander zu wirken. Statt daß
jede Gruppe durch Beispiel und Tonart die höheren sozialen
Elemente in der anderen Gruppe in Bewegung setzte, versteht es jede
Partei, durch gepanzerte Worte und starre Selbstgewißheit die Gegenfeite

in Verstocktheit und harter Abwehr auss äußerste zu steigern.
Jn seinem Buche „Tiere und Menschen" erzählt uns Hagenbeck

aus reicher Erfahrung: Jn jedem Tier gäbe es einen Defensivtrieb
und einen Trieb zur Symbiose. Bei der Behandlung

und Zähmung der Tiere hänge alles von der Kunst ab, den Defensivtrieb

gleichsam zu umgehen und den sozialen Trieb anzusprechen.
Das gilt nun in noch weit höherem Grade vom Menschen. Bei
ihm! sind beide Tendenzen noch weit mehr psychisch gesteigert wie
beim Tiere. Und doch bemerken wir bei den Menschen eine wahre
Leidenschaft, den Defensivtrieb bei ihren Mitmenschen zu provozieren

und zu irritieren, felbst dort, wo sie etwas von ihnen
erreichen wollen. Die größte Aufgabe des Organifators aber besteht
gerade darin, dem tiefbegründeten Trieb nach Symbiose
entgegenzukommen, ihn anzureden, sein Vertrauen zu gewinnen. Wieviele
Organisatoren aber verletzen unablässig das Selbstgefühl gerade
der einzelnen oder der Gruppen, um deren Eingliederung cs sich

handelt, und treiben dieselben in antisoziale Defensive hinein!
Vielleicht wird uns die Not des gesellschaftlichen Problems,

des Miteinander-Auskommens entgegengesetzter Temperamente,
Interessen, Anschauungen, Rassen, in einem ganz neuen Sinne die
Augen für die Weltbedeutung des Evangeliums öffnen.
Die Dogmen haben gewiß ihre erhabene Bedeutung. Aber wir haben
zu sehr der Liebe vergessen. Ja, wir haben es mit ihr überhaupt in
den brennendsten Angelegenheiten unseres Lebens noch viel zu wenig
versucht. Heil dem, der es in der furchtbaren Not all unserer
Entzweiungen endlich einmal wagt, in der Wahrung seiner eigenen
Rechte, Interessen, Ansichten sich in ritterlicher Weise auch der
Gegenseite anzunehmen, ihren Bedürfnissen Raum zu' schaffen, ihre
Schwierigkeiten anzuerkennen, ihrem Selbstgefühl einen ehrenvollen
Ausweg zu ermöglichen — und /ei es auch nur durch ein einziges
gutes Und großmütiges Wort! Herzensgüte sollte die wahre
Tugend der Starken und Erfolgreichen sein — wo sie fehlt, da ist



— 190 —

„Erfolg" ein schrecklicher Anblick und gehört zu den Weltreichen,
die heute Himmel und Erde erfüllen und morgen eine Ruine sind.
Vielleicht wird das Christentum feinen eigentlichen Einzug in die
Menschheit nicht mit der Neubelebung der Metaphysik beginnen,
sondern damit, daß endlich Männer und Frauen aufstehen, die
in ihrem täglichen Reden und Schreiben mit der Caritas Christi
Ernst machen — gerade auch in der BHandlnng sozialer, politischer,
wirtschaftlicher Organisationsfragen, Ja, vielleicht würde sich gerade
darin die größte metaphysische Stärke zeigen, daß man endlich
daran glaubt, daß der Erde nur der Himmel, der Natur nur
der Heilige Geist, der Selbstsucht nur die Liebe von oben
gewachsen ist, und daß Energie ohne Güte und ohne
Gewissen trotz allen Scheinerfolgen doch genau fo weltfremd und so

impotent ist, wie Güte ohne Energie oder wie Gewissen ohne
weltüberwindenden Willen. Wir brauchen mehr als je Märtyrer
für diesen Glauben, d. h. Menschen, die die „Schmach" der
Weltfremdheit und des scheinbaren Verrates an den weltlichen
Interessen auf sich nehmen, um das höhere Beispiel mit all seinem
fortzeugenden Segen in ganzer Entschlossenheit ins Leben zu tragen.
Die Menschheit, die durch den Haß in ihre gegenwärtige ratlose
Not gekommen ist, — sie ist heute wahrlich reif geworden für
solchen neuen Anfang

Christus d er Organisator — dies Bekenntnis werden
wir der ungeheuren Versuchung entgegenhalten müssen, .als könnten
mit der technischen Organisationskraft, die uns in diesem Kriege
geholfen hat, die gewaltigen inneren und äußeren Probleme unserer
Kultur irgendwie" gelöst werden. Selbst diese technische Kraft wäre
ja nichts gewesen ohne die moralischen Mächte, die sie inspirierten
und trugen. Wehe, wenn wir den Cäsar anbeten wollten, die

äußere Organisationskraft, statt Weltenergie und Güte, Disziplin
und Herzensfreiheit, Charakterstärke und Großmut mit ganz neuer
Konsequenz zu vereinigen. Sich der Rechte der anderen
annehmen — das ist das größte Imperium und der
größte Beweis eigener Stärke. Und nur aus dieser Quelle, nicht
aus der starren Selbstbehauptung, kommt alle ganz große Gabe der
Organisation! Prof. F. W. Foerster. München.

Pfingsten.

Gott lebt, Jn Himmelszelten.
Geist strebt Gewiß des Guten,
Durch alle Welten. Erlöst, erfreut,
Geist Geh' vorwärts, o Menfchheit,
Kreist Vom Geist erneut.

Otto Volkart, Stockholm.


	Christus der Organisator : "Wer nicht mit mir sammelt, der zerstreuet"

