
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 10 (1916)

Heft: 4

Artikel: Deutsche Stimmen : Teil 1 ; 2., Ein Feldbrief

Autor: Stoltze, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-133782

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-133782
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 174 —

menschenwürdigen Dasein nicht mehr hinreicht. Dem Besitzer wäre
eine Arbeiterkonsumgenossenschaft als Käufer ebenso lieb wie der
„Heimenhändler". Er will nicht in die Fabrikgegend ziehen, weil
er dort ein Paradies erwartet, sondern weil er keinen andern Ausweg

sieht. Er bliebe recht gern am bisherigen Orte, wenn ihm ein
sicherer Minimallohn, Arbeit mit Jnteres,enbetei-
lig un g und Mitgliedschaft an einer Genossenschaft
in Aussicht stünde. Für industriellen Betrieb der Schweine- und
Geflügelhaltung würden solche Heimwesen Bodenfläche genug bieten.

Man hat Beispiele, wo jene Arbeiter, die etwas Grundbesitz

haben, sich auf das Gebiet der gemeinsamen Produktion wagten.
Das waren Ivon vorneherein verfehlte Unternehmungen. Das mit
10- bis 50-fränkigen Anteilscheinen zusammengebrachte Kapital war
viel zn klein, um etwas Rechtes damit anzufangen. Aber gut
fundierte Konsumgenossenschaften können mit Erfolg ins Gebiet der
Produktion hinübergreifen. Nach und nach könnten sie sich auch an
Landerwerb und lim den Betrieb eigentlicher Landwirtschaft wagen.
Wenn auch sfür den Anfang nicht viel zu erreichen wäre, so darf
nicht außer acht gelassen werden, daß Genossenschaften die einmal
erworbenen Produktionsmittel nicht immer aufs Neue zu immer
höhern Preisen kaufen müssen. Dies sicherte ihnen in der Folge
den Vorsprung über die Privatbetriebe. R. Rüegg.

veutscbe Stimmen.
i.

Sehr geehrter Herr Professor!
Entschuldigen Sie bitte, wenn ich den Ihnen vor längerer Zeit

bereits angekündigten Brief lange hinausschieben mußte. Die
Möglichkeiten zum ruhigen Schreiben sind hier recht gering.

Einige Monate bin ich jetzt draußen an der Front — anfänglich
Beteiligung an der großen Offensive, jetzt im Stellungskrieg. Aber
mitten im Kanonendonner und Gemehrgeknatter werde ich ein Bild
nicht los, dem meine ganze Arbeit bereits in Friedenszeiten gehörte:
ein Kreis reifer Männer in feierlich gestimmtem weitem Raum,
Harmonium oder Orgel begleitet den volltönenden Gesang von „Brüder,
reicht die Hand znm Bunde", „Freude, schöner Götterfunken" und
„Jn diesen heiligen Hallen". Ein weltliches Ideal, aber getragen von
der Anerkennung der inneren Menschenwürde, von der Bruder-,
Freundes- und Feindesliebe (weil man dem Feind vergibt, Mozart).
Solche Feier und gegenseitiges Gelöbnis zu edlem Tun und Handeln,
Arbeit an sich und anderen. Sie hat die tiefsten Wurzeln ebenfalls in



— 175 —

der Religion. Dieses Freimaurer-Ideal als einen konkreten Ausdruck
einer idealen Menfchheitszukunft werde ich hier draußen nicht los.
Und ich muß sagen, ich persönlich habe hier mitten im Kampfgetöse
wie anch im Frieden keine Feinde. Ich bin mir nicht bewußt, jemals
mit einem Menschen einen persönlichen Streit gehabt zu haben, der
in irgend einer Form den Charakter der Feindschaft getragen hätte.
Auch sonst stehe ich seit Jahren in den vordersten Reihen derer, die
einer neuen Menschheit den Weg bereiten und das „dritte Reich" der
Erfüllung nahe bringen wollen. Sie wissen, daß ich ein sehr enges
Verhältnis habe zu Dr. Eugen Heinrich Schmitt, dem modernen Gnostiker,
der von der Schwester Nietzsches, Ed. v. Hartmann und Tolstoi als
der überragendste und genialste Denker der Gegenwart bezeichnet wird.
Sodann verfolge ich feit Jahren mit lebhaftem Interesse die Arbeit
von Ihnen und Ihren Freunden, von denen ich einige persönlich kenne,
sowie alle ähnlich gerichteten Bestrebungen Einzelner oder geschlossener

Bewegungen in Deutschland und, soweit möglich, im Auslande. Ich
glaube im vollen Sinne des Wortes die geistige Struktur unseres
Zeitalters zu kennen. Persönlich befinde ich mich, was die Gegenwart
anlangt, etwa in der Lage, die Sie im Juliheft der Neuen Wege
schildern, der unbedingten Anerkennung des ethifchen und religiösen
Grundsatzes und auf der andern Seite des Doch-mittun-müffens gegen
die innere Ueberzeugung. Und doch will ich von einer andern Seite
eine Rechtfertigung versuchen, die in dem Charakter der Zeit begründet
liegt. Wie Sie felbst mehr wie einmal hervorgehoben haben (Juni 1913)
und wie jedem psychologischen Beobachter ohne weiteres klar, trägt unsere
Zeit vor allem die Symptome der Zersetzung. Alle Werte der Vergangenheit

sind ins Wanken geraten und werden in Zweifel gezogen. Alles
Leben und Erleben ist nicht unmittelbar, sondern oberflächlich und
reflektiert. Und da, wo alles andere fragwürdig geworden ist,
greift man zurück auf das Beste und Heiligste, das man kennt: den
Volksmythus der Vergangenheit, der in kindlich-naiver Weife
unmittelbares, unreflektiertes Leben darstellt, noch dazu ein Leben, das
der eigenen Seele verwandt ist, weil aus ihr das Volkstum Kraft zu
seinem ganzen bisherigen Werdegang schöpft. Dieses Zurückgehen auf
Unmittelbarkeiten der eigenen Kindeszeit im Volkstum stellt einerseits
eine Verjüngung der Völker dar, erklärt aber anderseits den
hochgespannten Nationalismus der Gegenwart. Aus dem Ethnos schöpften
alle bedeutenden Männer des Volkes ihre Kraft zu schöpferischen
Leistungen selbst da, wo sie sich wie Fichte zuletzt gegen jede Volkssitte
stemmten vom Standpunkt einer undedingten Sittlichkeit aus (Ethos
gegen Ethnos). Und gerade gegenwärtig erleben wir es in Deutsch-
and, daß eine ganze Reihe von Bewegungen eine ausgesprochen
„deutsche" Religion wollen (darüber gern einmal mehr). Wir wissen

zwar durch Bastion (dem Berliner Ethnologen) von ..Elementargedanken
der Menschheit" (Polynesier, Patagonier, Irokesen u. a.) deren mystische
Gebilde in künstlerisch-naiver Weise dasselbe ausdrücken, wie die her-



— 176 —

vorragendsten Gedanken nnd Kunstgebilde der Neuzeit (z. B. Hegel,
Fichte, Goethe), aber mir wissen ebenfalls von Bastion, daß all diese

Elementargedanken umrankt sind und Leben gewinnen durch die
„topographischen Bedingnisse", dem Ethnos des Volkes. Das Seelenleben
des Volkes gab die eigentliche Gestaltungskraft, diesem Gedanken
Ausdruck zu verleihen, und zwar dem Ausdruck, den die Zeit verstand.
Und hier war ja nach der geistigen Reife des Volkes der Weg zur
Vollendung und Höherentwicklung vorgezeichnet. Greift also ein Volk
auf diese allerersten Volkswerte zurück, fo ist es nichts anderes als ein
Besinnen auf sich selbst, auf den ihm eigenen Rhytmus innerhalb der
Menschheit und ein Kräftesaugen aus dem schöpferischen Born seiner
eigenen Seele. So wie der Einzelne die Frage nach seiner Bestimmung
aufwirft und sie beantwortet findet in der Selbsterkenntnis, so ein
Volk, das in dem vor Jahrhunderten naiv aus der Volksseele heraus
geschaffenen Mythus nun bewußt jene ursprünglichen Keime erkennen,
sie entfalten und zu vollem Leben entwickeln will. Das bedeutet doch
kein Zurückfallen in ein Barbarentum, ist doch kein überwundener
Standpunkt, wie es in den N. W. manchmal heißt. So verstanden
Herder nnd Schiller, Fichte und Lagarde Volkstum und vor allem das
deutsche Volkstum. Warum dann sonst all unsere Märchen- und
Mythenforschung und die Verwertung solcher Stoffe in unserm großen
Kunstschaffen der Neuzeit (Wagner, Hebbel u. a.)? Wenn auch das
Beispiel nicht ganz zutrifft, so müssen Sie doch auch zugeben, daß Ihre
Anlehnung an das Urchristentum ebenfalls ein Zurückgreifen auf
ursprüngliche Werte gegenüber dem oberflächlichen und reflektierten
Staats- und Kirchen-Christentum darstellt und daß Sie dieses, ohne
seinen innersten Kern zu verleugnen, umprägen für unsere Gegenwart.

Jn dem gegenwärtigen Kriege nun sind nicht Völker sondern
Staaten zur gegenseitigen Vernichtung aufeinandergeplatzt. Es handelt
sich auch nicht eigentlich um Völkerfragen, sondern um Wirtschaftsfragen.

Und doch find wir auf dem Wege dazu gewesen, die rein rechtliche
und wirtschaftliche Organisation, die den Staat ausmacht, allmählich
umzuwandeln in Volksverbände, denen die geistige und religiöse
Weiterentwicklung eigenste Angelegenheit ist. So kam es, daß bei Ausbruch
des Krieges man überall das Volkstum bedroht sah. Tausende, die

bisher philisterhaft ihr Oberflächendasein lebten, lebten plötzlich auf,
sahen in der Not des Volkes ihre eigene Not und ahnten etwas von
Höhen und Tiefen des Dafeins, die sie bisher nie gekannt. Wenn
auch die anfängliche Kriegsbegeifterung vielfach einer Art
Massensuggestion entsprach, wo der Einzelne ohne sein inneres Zutun auf
eine immerhin höhere Stufe gehoben wurde (das Gegenbeispiel die
französische Revolution, wo an und für sich edle Charaktere unter der
Massensuggestion zu notorischen Verbrechern wurden), so gilt doch
als Gesamtergebnis, daß die Grenze des engen Selbst fiel und die
Menfchen an und sür ihr Volkstum lebten nnd Opfer brachten. Diese
letzten Gedankengänge sind Ihnen bekannt, sie werden vertreten von Tranb,



— 177 —

Dr. Joh. Müller und andern, vor allem den „Kriegstheologen". Aber darin
gehe ich unbedingt mit Ihnen, daß es über dem ein Edleres, Höheres gibt,
das aus unbedingt ethischen und religiösen Quellen fließt. Und daß es

dann, wie eingangs erwähnt, zu Spannungen kommen muß, wenn man
mit dem einen Schritt schon in einer Welt steht, wo Kriege, Hader
und Zank unmöglich sind von der Warte einer höhern Einheit aus,
die über den Völkern steht. Ich habe vorhin von Ethnos und Ethos
gesprochen, das wohl immer in einem Gegensatz zu einander steht, trotzdem
es im Grnnde genommen aus derselben Quelle fließt. Aber dieser
Gegensatz ist auch ausgeprägt im einzelnen Menschen und wird wie
in diesem Kriege meist zn Gunsten des Ethnos entschieden, des
augenblicklich Gefährdeteren. Ja, die Frage ist es, die zur breunenden
im ganzen Kriege geworden ist, wo man für das Ethnos kämpft, nm
das Ethos für die ganze Menschheit zn retten. Nicht nnr das eigene
Volkstum. Aber auch, wer über den Parteien steht, sieht in dem
gegenwärtigen Kampfe das Zusammenbrechen alles Halben, Unechten,
Falschen und erhofft von der Zeit, die nach dem Kriege folgt, die neue
Kultur der Wahrheit und Wahrhaftigkeit. Für mich ist nun brennend
die Frage, wie weit die Einzelnen in solch indifferenten Zeitaltern frei
find, sich absondern können und für fich leben oder durch irgendwelche
Bande dennoch, oft in Widerspruch zum eigenen Ideal, zur eigenen
Ueberzengung, mit der Zeit leben müssen. Ich bin oft schon vor
Ausbruch des Krieges hingedrängt worden zu einer durchaus fatalistischen
Lebensanschauung, wenigstens in bezug auf mein bisheriges Lebens-
fchicksal, wo manches, was mir in meiner Jugend einmal vorschwebte,
säst ohne mein Zutun in Erfüllung gegangen ist. Auch von meinem
zehnten Jahre an hatte ich fo ein Vorgefühl von einem kommenden Weltkrieg,

in dem ich mitten darin stecken würde. Das in bezug auf mein
Schicksal, und doch vertrete ich nach außen die Lehre vom freien Willen
(im Sinne Fichtes in seinen Reden an die deutsche Nation). Reden
wir vom freien Willen, so reden lvir von sittlichen Grundlagen und
von Selbstbestimmung, Wie nun im Leben der Völker, wo ebenfalls

diese Grundlagen (im strengstem Sinne des Wortes) und diese

Selbstbestimmung bisher nicht vorhanden war? Können und dürfen
wir richten von einem Standpunkt aus, der mis erst nach unsäglich viel
Mühe und Arbeit und Irrtum in leuchtender Klarheit aufgegangen
ist oder müssen wir nicht auch hier von einem Gefetz der Kausalität
sprechen, von Urfache und Folge ohne nnser Zntun, wo das Schicksal
der Völker ebenfalls fatalistisch bedingt ist, auch die Kriege? Oder
gehn wir einen Schritt weiter: Ist nicht der Zustand vollkommenster
Religiosität und der Verwirklichung der absoluten Sittlichkeit ein

Endziel, das Ergebnis neuer langer Entwicklung? Sind es

nicht Ideale, von deren unbedingter nnd baldiger Verwirklichung
wir fest überzeugt find? Sind nns nicht Christentum, Fichte (Grundzüge

des gegenwärtigen Zeitalters: 5. Zeit) Ibsen und alle die uns das
dritte Reich weisen, eben Wegweiser und nicht Richter? Und ist nicht



— 178 -
der ganze Weg der Menschheit ein Weg aus Nacht zum Licht, aus
der Tiefe zur Höhe oder, mit Schmitt zu reden, ein Sonnenaufgang

des Geistes, der Vergöttlichung des Menschen? Aber da,
wo wie in der Gegenwart der Uebergang in dem chaotischen
Zeitgepräge sich ganz deutlich ausspricht, geht es für den Einzelnen kaum
ab ohne Kompromisse. Gerade der nationale Idealismus, wie ihn
Fichte und Lagarde vertraten und wie ich ihn oben von einer andern
Seite aus schilderte, zwingen den Einzelnen, auch für das Letzte, Realste
mit einzustehen. Haben wir Eigentum, so werden wir zumeist geneigt
sein, es bis aufs letzte zu verteidigen, haben wir geistiges Eigentum,
wenn es das Zugehörigkeitsbewußtsein zu einem geistigen, organisch
gewordenen Ganzen darstellt, so werden mir auch hier uns mit einsetzen

zur Verteidigung. Letzten Endes: sind wir als Angehörige einer
solchen in sich zerrissenen Zeit wie die Gegenwart bei einem persönlich
sicher gearteten Leben dennoch mitverpflichtet zu Handlungen einer
größern Gemeinschaftsgruppe, so entfällt damit alle Verantwortung
für unser Tun von uns eben auf diese Gruppe. Es sind, wie jetzt
der Krieg beweist, die Völker noch nicht zu einer höhern Sittlichkeit
erwacht und sie können daher ohne Mehrbelastung alle Verantwortung
für das Tun des Einzelnen auf sich nehmen. Trotzdem geht es nicht
an, den Grundsatz des „alles verstehen — alles entschuldigen" ohne
weiteres gelten zu lassen und Kriege wie Wunder weiterhin über die
Menschheit hereinbrechen zu lassen. Und das können und müssen wir
Vorposten eiuer neuen Kultur durch Wecken und Stählen des sittlichen
Bewußtseins und Selbstbewußtseins verhindern.

Soviel für heute. Man wird zu oft unterbrochen, zu oft
mitverwickelt. Gespräche gleichgiltigen Inhalts. Daher bitte ich Mangelhaftes

in der Form zu entschuldigen.
Verweisen möchte ich Sie noch auf eine Rede von Prof. Josl,

Basel: Neue Weltkultur, wo er aus das seelische Moment der
kriegführenden Völker hinweist und zu einer höhern Einheit kommt, den
durch Ausgleich, den der Krieg bewirken soll.

Herzliche Grüße Ihr HansStoltze.

2. Ein Feldbrief.
Wir bringen diesen in einem schlesischen Gemeindeblatte

abgedruckten Brief eines einfachen Arbeiters, weil er uns, ins Volksmäßige
überfetzt, ein Seitenstück zu denen der „wunderbaren Seele" zu sein
scheint.

„Liebe Eltern! Habe gerade ein bischen Zeit, euch ein paar
Zeilen zu schreiben. Bin jetzt wieder in Rußland und habe gestern
schon ein Gefecht mitgemacht, das aber für uns ganz schön war.
Natürlich schießt der Russe nicht mit Platzpatronen, lebensgefährlich
ift es überall; wer Glück hat, kann alles mitmachen, und mancher
macht nur ein Gefecht, der kriegt gleich ein Ding, daß er genug hat.



— 179 —

Mit mir ist noch einer aus Köslin mitgekommen, der hat gar nvch
keinen Schuß abgegeben und ist gestern morgen gleich beim
Auseinanderschwärmen gefallen. Man muß hier immer wieder frischen Mut
fassen und an den Tod gar nicht denken, dann geht es am allerbesten.
Freuen möchte ich mich natürlich auch, wenn ich die Heimat könnte
wiedersehen. Und wenn ich falle, dann verspiel ich auch nichts, denn
ich habe ja noch nichts zu versorgen.... Muß nun schließen, denn
ich habe nicht viel Zeit, denn wir haben heute eine Stadt
eingenommen, die heißt Cholm, und wird wohl morgen früh gleich wieder
ein heißes Gefecht geben, und müssen uns heute Nacht noch einen
Schützengraben bauen. Liebe Eltern, wenn ich falle, fo weint nicht
nm mich, lebet wohl bis aufs Wiedersehen.

(Schreiber fiel im Gefecht des folgenden Tages.)

vom erzieherischen Werl Ses Weges.

F Um wieder auf den persönlichen Mut zurückzukommen, möchte ich

UH erwähnen, daß ich glaube, jeder, der zum ersten Mal in einer
Schlacht unter Geschützdonner und Flintengeknatter steht und

die Kugeln um sich pfeifen hört, wird ganz instinktiv den ehrlichen
Wunsch haben, aus der Affäre heraus zu sein. Einige werden ihm
nachgeben und bei der ersten Gelegenheit fliehen; einige wenige werden
jenes Suuckiuru osrtuininis, jene Kampfeslust fühlen, von der uns
der Dichter spricht, und werden vorstürmen wollen. Die meisten aber
werden sich zusammennehmen und in einem Gefühl von patriotischer
Pflicht oder aus Ehrgefühl, und ermutigt durch die Gegenwart der
Kameraden, nach besten Kräften standzuhalten und die Befehle ihrer
Kommandeure auszuführen suchen. Auf diese Weise ergänzen moralische

Momente den Mnt oder ersetzen Mangel an Mut, die beide

Sache des Temperamentes sind. Es ist ein durchaus natürlicher
Impuls, vor einem heransaufenden Geschoß den Kopf zu ducken. Ich
habe erlebt, daß ganze Regimenter es taten und dann lachten. Nach
und nach werden die Leute die Schrecknisse einer Schlacht mehr
gewohnt, und ihr Verhalten im Feuer wird ruhiger und tapferer, bis
schließlich ein Gefecht, wenn es nicht gerade ein besonders mörderisches
ist, ihnen nichts mehr anhaben kann. Ich bin vft gefragt worden,
was ich in einer Schlacht gefühlt habe. Meine Antwort war stets:
Gar nichts. Das heißt, es war immer so viel zu tun und zu
bedenken, daß Gefühle nicht aufkommen konnten. Das Bewußtsein per-

') Die folgenden Ausführungen stammen aus Karl Schurz: „Lebenserrine-
rungen", II. Band, IS. Kap. Das höchst wertvolle Buch ist bei Georg Reimer,
Berlin, erschienen.


	Deutsche Stimmen : Teil 1 ; 2., Ein Feldbrief

