
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 10 (1916)

Heft: 4

Artikel: Glaube (Röm. 8. 38, 39)

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-133780

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-133780
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 167 —

glaube.)
Rom. 8. 38,39.

I^iebe Freunde! Was ist das für eine Glaubenszuversicht, die aus
1 diesem Worte spricht! Ja, wenn wir auch wieder so glauben könn-

ten, es wären alle Rätsel und Schwierigkeiten des Lebens gelöst.
Aber wir haben uns auf Grübeleien eingelassen, zerbrechen uns den

Kopf über all die Fragen, die unser Leben beschweren, kommen über
seine Härten nicht hinaus und bleiben daran kleben. Wir drehen zum
hundersten Mal Gedanken, wie diese in unserm Kopf herum, wie reimt
sich denn alles Elend, alle Armut, alle Krankheit, die Schrecken des

Krieges mit dem Dasein eines liebenden und gerechten Gottes. Wenn
Gott leben würde, so dürfte es doch keine solchen Ungerechtigkeiten
und keine derartig entsetzlichen Dinge, wie diesen Krieg geben! Und
was sollen all die Kranken? Predigen sie etwa ergreifend die Güte
und Liebe Gottes? Oder sind sie nicht viel mehr ein Beweis, daß
Güte und Liebe nur leere Einbildungen unserer Phantasie sind, denen
in Tat und Wahrheit nichts entspricht? Wahrlich nur ein oberflächlicher

Mensch kennt solche Gedanken nicht! Aber nun, Freunde, kommen
sie, die meinen sie wollten Gott noch einen Gefallen erweisen, indem
sie den armen geplagten Menschen sagen, seht, Gott schickt euch Leid
und Krankheit, Not und Sorge. Er will euch damit etwas zeigen.
Und ihr sollt anstatt aufzumurren in feiner Schule stille halten und
Gott noch dafür danken, daß er euch erziehen und läutern will. Ach,
Freunde, wenn wir nur spürten, was für eine furchtbare
Gotteslästerung wir damit aussprechen! So will also Gott tatsächlich
Ungerechtigkeit, Leid, Krankheit, Krieg? Will er das Schlechte, das
Uebel im Dienst unserer Erziehung verwenden, oder uns gar strafen,
uns elenden, kleinen Menschen, er der so hoch erhaben und fo unendlich
groß und weit ist. Was müßten wir von einem solchen Gott denken?

Ich muß gestehen, einem solchen willkürlichen Gott, wollte ich keine
Stunde länger dienen. Meine Freunde, dieses entsetzliche wollen wir
nicht mehr glauben. Wir lehnen uns auf dagegen. Nicht aus
Gründen des Verstandes, nicht aus Sentimentalität, sondern einzig
und allein darum, weil uns in Jesus ein anderer Gott entgegentritt
und es ist immer ein Abfall vom Christentum, wenn man Unglück,
Leid, Krankheit, Krieg, den Willen Gottes nennt. Wer so redet, für
den hat Jesus umsonst gelebt. Wir wollen uns darum heute fragen,
wie uns denn Jefus von Gott denken lehren möchte.

Liebe Freunde! Was sollen denn Unglück und Leid, die uns
Menschen so plagen und heimsuchen, die uns quälen und martern
und zur Verzweiflung bringen? Was soll all das Mißverstehen im
Leben, was soll der Kampf ums Dasein? Woher kommt es, daß
Tausende im Schweiße ihres Angesichts ihr Brot essen müssen, während

') Predigt, gehalten am 15. August in Meßbach bei Büren,



— 168 —

einige wenige in frevlem Leichtsinn und in Genußsucht verprassen
dürfen, was ihnen andere erworben haben. Woher kommt es, daß
Ungezählte in düstern, ungesunden, feuchten Wohnungen ein elendes
Dasein führen müffen, während wenige Schritte davon entfernt eine
Villa mit modernstem Komfort steht? Woher kommt es, daß so

namenloses Leid nnd Unglück über die Menschen kommt, daß Krankheiten

fie heimsuchen? Warum müffen nun in diesem Krieg zahllose,
unschuldige Opfer verbluten und millionenfaches Elend über die Häuser
und Familien nnd ganze Völker kommen? Ja Freunde, woher, wozu,
wieso muß das alles sein? Schwere Fragen, drückende Fragen und
für den frommen Menschen besonders drückend und schwer. Und nun
lacht man über uns, spottet über uns: Wo ist denn nun da euer Gott?
Wie könnt ihr ihm noch weiter dienen? Was seid ihr auch für Narren.
Wer wollte auch einem solchen Gott gehorsam fein? Und haben sie
denn nicht recht, die, die fo reden? Es ist allerdings eine recht bequeme
Sache, die Lösung all der Rätsel in einem Gott, deffen Wesen Willkür
ist, zu suchen. Aber seht ihr es denn nicht, was sür Grausamkeiten,
was für Greuel ihr damit Gott zuschreibt. O auch ich kann es nicht
mehr mitanhören, wenn wir Gott fo entehren und verleumden! Wer
Gott solche Willkür zuschreiben kann, der spielt mit Gott und macht
nicht ernst mit ihm. Was hat denn Jesus von all den Leiden, dem
Unglück, den Krankheiten gesagt? Auch damals schon war das
Menschengeschlecht von ihnen geplagt. Da kann sich doch Jesus ihnen
verschlossen haben. Er hat wenig gesagt! Seine einzige Rede war
immer, wenn ihr Glauben hättet, fo würdet ihr frei davon sein. Und
umso mehr hat er geholfen, geheilt und seine Mitmenschen nicht mit
schwächlichen Trostworten für ein paar Stunden aufgerichtet, sondern
er hat ihnen den großen Gott gezeigt. Wie manchen unter ihnen hat
er so von Leid und Trübsinn befreit, weil er einsehen lernte, Gott
ist so groß und so herrlich, was hat daneben mein bischen Unglück
zu bedeuten. Die Hauptsache in meinem Leben ist doch nicht, daß
ich leiden muß, sondern daß Gott lebt, wirklich tatsächlich lebt. Und
wenn er lebt, dann ist es ja gar nicht wahr, nur scheinbar wirklich,
daß ich leide. Gott lebt, das ist die einzige Wahrheit, die es

gibt. Sein Wesen ist Güte, Gnade, Liebe, nicht Ungerechtigkeit und
Willkür, Zorn und Tyrannei. Darum ist alle Ungerechtigkeit, alles
Leid, alle gekünstelte Ungleichheit unter den Menschen nicht sein Wille.
Er will keine kranken, leiden, ungesunden Menfchen, keine die in feuchten
Wohnungen dahinsiechen, fondern eben nur solche Menschen, die als
fröhliche und selige, freie und frohe Brüder seine Kinder sind. Er
will auch keine sündigen schlechten, sondern gute, sich liebende und
dienende Menschen. Das hat uns Jesus gezeigt!

Aber wo erblicken wir etwas davon? Wo ist etwas zu sehen

von diesem Gotteswillen. Da hat uns nun eben Jesus gesagt: Es
regiert allerdings die Sünde, das Böse, das Geld, ihr lebt jetzt in
einer Welt, wo man sagt, das gehört mir und jenes dir, aber ihr seid



— 169 -
nicht darin eigentlich zu Haufe, das ist gar uicht eure Heimat, fvndern
tief in euch allen schlummert die Sehnsucht, aus all dem Schlechten,
von all dem Geld, dem Unrecht erlöst und befreit zu werden: Das
Reich Gottes ist inwendig in euch. Und was ihr in euren besten
Augenblicken in der Tiefe eures Herzens erseht und schaut, das ist
wahr. Gott lebt und Gnade und Güte und Liebe, Gerechtigkeit und
Frieden, Wahrheit und Recht leben darin, sind die Wirklichkeit und
was euch jetzt gefangen hält, Leid, Sünde, Unrecht, Tod und wie ihr
es alles nennt, gehört einer Welt an, die aus Gott herausgefallen ist,
die gottlos, finster und elend ist, die aber, weil Gott lebt, von euch

gar nicht beachtet zu werden braucht. So ift eigentlich die frohe
Botschaft Jefu, die eine und einzige Wahrheit, daß Gott lebt und
daß unsere Welt von ihm abgefallen ist, daß er sich aber der elenden,
sündigen Menfchheit erbarmt hat und ihr in Jesus hat verkündigen
lassen, ich lebe und mein Wesen ist Liebe und Güte und die gefallene
Welt, samt Sünde und Tod wird vergehen, aber ihr seid meine
Kinder, die ich aus all dem Jammer, dem Elend, der Ungerechtigkeit
herausreißen will, daß ihr über sie erhaben seid. So fehen mir denn
nun auf einmal, wie wir frei werden können, von Krankheit, Not
und Tod, von Sünde, Mammon und Unrecht. Nicht dadnrch, daß
wir uns darein ergeben, als in den Willen Gottes, sondern nur
dadurch, daß wir wieder an den Gott des Evangeliums Jesu, der lauter
Güte, Gnade, Friede, Gerechtigkeit und Liebe war, ist und sein wird,
glauben lernen. Denn jetzt glauben wir eigentlich alle, du und ich,
nicht mehr an diesen Gott, sonst könnten wir nie mehr so etwas
entsetzliches sagen, Gott sende uns Leid und Unglück, um uns zu prüfen
und zu läutern. Allerdings bedürfen wir der Läuterung und
Erlösung, aber sie liegen nur darin, daß wir, was wir tief in uns selber
tragen und was uns Jesus zum Bewußtsein gebracht hat, glauben,
daß der Vater mit seiner herrlichen Welt lebt und wir darum seine

frohen und seligen Kinder sind. Ach daß wir es wieder glauben
könnten mit der Wucht und mit der Krast, die uns aus unserem
Textwort entgegentritt, wahrlich wir wären nicht die schwächlichen,
feigen, mutlosen, verzagenden, ängstlichen Menschen, wir wären Helden,
wie Paulus selber einer war, die mit einer königlichen Verachtung an
Leid und Unglück, an Geld und Tod vorübergingen, weil das alles
ja nichts bedeutet neben Gott!

Aber indem wir so reden, müssen wir uns doch fragen, woher
kommt denn all das Leid, das Unglück, die Ungerechtigkeit und Krankheit,

wenn sie doch nicht von Gott kommen und sein Wille sind. Eine
alte Frage und die Antwort, die wir zu geben haben, wird manchem
bequem und veraltet vorkommen. Mir ist es eine sichere Tatsache.
Gerade weil wir — wir alle — im tiefsten Herzensgrund unzufrieden
und unglücklich find in der jetzigen Welt, weil wir uns in ihr nicht
heimisch fühlen können, darum braucht es wahrlich nicht viel Scharfsinn

um sich zu sagen, daß wir in einer verdorbenen, unfern wahren



— 170 —

und tiefsten Bedürfnisfen widersprechenden Welt leben. Was ist doch
das für ein Unsinn im Grunde, daß wir um das goldene Mammonskalb

tanzen und tanzen müssen, daß Menschen aufeinander schießen,

daß so viele leiden müssen und oft ein ganzes Leben lang eine Krankheit

herumtragen. Tief in uns spüren wir, daß das nicht richtig ist,
daß auch alles Schlechte an uns etwas ist, das sich wie eine Zwischenwand

zwischen uns und das, was wir eigentlich im tiefsten Grunde
alle glauben müssen und hoffen eingedrängt hat. Es ist eine

gefallene, in ihrem Kern verdorbene Welt, in der wir leben. Sie ist
aus Gottes Vaterhand herausgefallen und eine andere Macht, das
Böse — sagen wir es nur deutlich und derb, wer den Mut hat, darf
ja über uns lächeln — der Satan hält unsere Welt in seinen Klauen.
Darum ist alles so schlecht, so krank, so sündig, so heillos. Darum
ist auch alle Arbeit an ihr so unnütz und vergeblich und kommt nie
an ein Ziel. Wir begreifen, wenn es Menfchen gibt, die an allem
verzweifeln und alles Schwarz in Schwarz sehen. Und wer zur
„schönen" Natur seine Zuflucht nehmen wollte, der muß bald einmal
erfahren, daß auch sie uns keinen dauernden Trost zu gewähren
vermag. Warum muß sich der Rabe von den Augen des jungen Hasen
nähren, warum leben die Vögel von den harmlosen Mücken und
preisen etwa die Würmlein, die sich in ihren Schnäbeln winden, die

Güte und Liebe Gottes? Auch da wieder die großen Fragezeichen,
die qualvollen, beängstigenden Dinge, die uns auch in der Menschenwelt

begegnen und unter der schillernden Decke schlummert die alte
Frage, das alte „wozu denn?", dasselbe „warum?". So ist hier auf
dieser gefallenen, schlechten Welt kein Licht zn finden, das uns die
dunkle Nacht erleuchten könnte? Es gibt ein Licht und das ift nun
eben Jesus, der uns helfen will an Gott zu glauben, daß wir die

alte Satanswelt verlachen können. Wohl sehen wir Gott und Welt in
furchtbarem Kampf, im Entscheidungskampf liegen. Wir sehen, wie
gerade jetzt die Hölle ihren ganzen Troß aufgeboten hat, um Gott
aus dem Feld zu schlagen — denn woher kämen sonst die entsetzlichen

Mordwerkzeuge, woher kämen all die unheimlichen Mächte, die uns
immer wieder aufs neue in die fchlauesten und bestberechneten Fesseln

zu schlagen vermögen, wenn nicht dorther? Woher kämen Neid und
Selbstsucht, Sünde, Unrecht, Krankheit und Tod? Alles aus derselben

Wurzel, aus der Macht des Bösen, die diese Welt nun regiert. Aber
das möchte uns nun eben Jefus glauben lehren, daß Gott Sieger
bleibt über die Welt und alles Böse, und daß die, die wirklich an Gott
glauben, schon jetzt von der Finsternis und all den Mächten befreit
sind, damit gar nichts mehr zu tun haben und sie verachten können.

Ich glaube, das ist der tiefste und beste Trost, den man Menschen
verkündigen kann. Oder meint ihr, es sei den Menschen geholfen,
wenn wir sie damit trösten, daß wir ihnen sagen: Ihr müßt nun
eben euer Leid und eure Krankheit aus Gottes Hand annehmen und
auch den Krieg mit seinem Leid ertragen? Seid geduldig und ergebt



— 171 —

euch in euer Geschick! Machen wir ihnen damit nicht ihre Last nnd
ihr Leid nur viel, viel schwerer. Sie bleiben doch darin stecken und
müssen es hin und her drehen und in ihrem Innersten, da bäumen
sie sich doch dagegen auf, daß das nun der Wille Gottes sei. Und
sollen sie ihrer innersten Stimme nicht Glauben schenken dürfen?
Sollen sie es Jesus, der alle Krankheit und alles Leid überwand,
nicht glauben dürfen, daß Gott nichts damit zu tun hat und daß es nur
das Wesen der verdorbenen Welt ist, die es erzeugte? Dann erst sind
sie erlöst und befreit mit ihrer Qual, mettn sie wissen, Gott will nur
Liebe und Güte über seine Kinder ausgießen, er ist viel größer und
wahrer als alles Uebel und alles Schlechte, er lebt und baut sein
Reich auch jetzt aller Sünde und allem Bösen, aller Krankheit zum
Trotz, wenn sie wissen, wir dürfen schon jetzt feine Kinder fein, was
vermöchte uns von seiner Liebe zu scheiden, die uns Jesus gebracht.
Jedenfalls nichts von all dem furchtbaren und entsetzlichen, das die
jetzige aus Gott gefallene Welt uns antun kann. Dann wird es

wirklich Wahrheit, was im Johannesbrief geschrieben steht, unser Glaube
ist der Sieg, der die Welt überwunden hat.

Aber wie halten wir's denn? Wir glauben doch an Gott, nicht
wahr? Aber selbstverständlich, so sagt ihr gewiß. Aber warum
rennen wir denn dem kalten, harten Gelde nach, in einer Gier, die
niemals ihre Sättigung findet? Warum krallen wir die Hände über
unserem Besitz zusammen und wollen ihn alljährlich noch vermehren,
warum dürfen in der Erntezeit mancherorts die Kinder der Armen
die Resten von den Stoppelfeldern nicht einmal mehr auflesen, warum
jammern und klagen wir über die böse Zeit, warum treiben wir unfern
Wucher mit Lebensmitteln, warum verzagen wir, wenn uns eine

Krankheit anfällt, warum wehren wir uns so verzweifelt für unser
Recht? Warum denn das alles und noch viel mehr? Etwa, weil
wir an Gott glauben? Nein, weil wir nicht an ihn glauben, weil
wir mit Gott unser Spiel treiben und seine Verheißungen nicht ernst
nehmen. Darum ist hier alles so verkehrt und schlecht. Es fehlt uns
der Mut der Entscheidung. Ganz Gott oder ganz Welt. Wir halten's
lieber mit beiden. Ein wenig Himmel und ein wenig Hölle, ein wenig
Liebe und ein wenig Haß, ein wenig Recht und ein wenig Unrecht,
's ist schlauer und bequemer so, nicht? Oder ist nicht gerade das der
Grund, daß wir fo unsicher, so lau und lendenlahm, so ängstlich sind,
daß wir so rasch verzagen und an allem verzweifeln? Seht seit
neunzehnhundert Jahren wartet nun Gott darauf, daß wir die frohe
Botschaft, daß er lebt und ist, glauben, er wartet darauf, daß wir uns
erlösen.und befreien lassen wollen, aber es ift, wie wenn uns eine
unselige Kette an diese Welt binden würde und sie hindert uns daran,
es einmal nur mit Gott zu wagen. Wir haben dann fofort wieder
Angst fürs Geld und für unsern Besitz, wir lassen uns vvn Krankheit
und Leid darniederhalten, anstatt daß wir sagen, was geht mich das
alles an, Gott lebt und wird darum auch mich in seine Welt ziehen



— 172 —

und zu seinem Kind machen. Mir ist wichtiger ein Gotteskind zu
fein, als alles was die Welt mir bietet oder mir in den Weg legt und
mir nimmt.

Ja, Freunde, das ist es, was uns Jesus lehren möchte, diese eine

einzige Wahrheit, daß unser Vater ivirklich lebt. Würden wir es
tatsächlich glauben, die alte Welt müßte daran vergehen und das gewaltige
Pauluswort würde auch unser Bekenntnis: Ich bin gewiß, daß weder
Tod noch Leben, weder Engel noch Fürstentümer noch Gewalten,
weder Gegenwärtiges noch Zukünftiges, weder Hohes noch Tiefes,
noch keine andere Kreatur uns scheiden kann von der Liebe Gottes,
die da ist in Christo Jesu, unserem Herrn.

Ja, Herr, hilf uns zu diesem großen Glauben! L.

Zur Mskussion
über Sas genossenschattsmsen.

II. proaulttlvgensttenzcdaft.

Dn Ausführungen von Staudinger im Januarheft der „Neuen
Wege" über das Thema „Der Genofsenschaftsgedanke", worin angeregt

wird, die .Konsumgenossenschaften follten allmählich zur Produktion

übergehen, geben mir Veranlassung, mich speziell über diesen

Punkt zu äußern.
Im Frühjahr 1915 demonstrierten die Arbeiter wegen Lebens-

mittelteuerung. Kurz vorher hatte die Großschlächterei Bell A.-G.
in Bafel, deren Hauptaktionär der Verband schweizerischer
Konsumvereine ist, !in landwirtschaftlichen Zeitungen Futterkuchen zum
Kaufe angeboten lnnd die Stadtmühle Zürich, die der
Mühlengenossenschaft des genannten Verbandes gehört, verkauft, wie ich Uus

zuverlässiger Quelle weiß, den größten Teil ihrer Futtermittel
an landwirtschaftliche Genossenschaften. Wie reimen sich solche
Tatsachen zusammen? Weiß man in Konsumentenkreisen nicht, daß es

eine in du st rielle Lebensmittelproduktion gibt, die nur
in beschränktem Maße an den bei uns teuern Boden gebunden
ist, und deshalb auch von Konsumgenossenschaften ganz wohl an
die Hand genommen werden könnte.

Frägt man die Bauern, ob es rentieren würde, mit lauter
gekauften Futtermitteln Schweine zu mästen, so sagen sie durchweg
nein. Tatsache ist jedoch, daß die Zahl der Schweine in der Schweiz
innert 50 Jahren sich um rund 87«/« vermehrt hat. Es sind aber
in der Hauptsache nicht die Bauern, die eigene Futtermittel haben,


	Glaube (Röm. 8. 38, 39)

