
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 10 (1916)

Heft: 4

Artikel: Unsterblichkeitsgedanke und Todesopfer

Autor: Züricher, U.W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-133779

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-133779
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


159

Die Meinung, daß die Welt nicht nur im Argen liegt, sondern
daß sie auch darin liegen bleiben müsse, bis Christi übernatürliche
Wiederkunft dem ganzen Jammer ein Ende mache, ist gleichbedeutend
mit dem christlichen Pessimismus, den ich als vierten Fehler dcr
heute herrschenden kirchlichen Anschauung bezeichnet habe. Die
Erfahrung, daß sich die Einzelsünde in tausend Fällen nicht überwinden
läßt, hat zu der Annahme geführt, daß sich die Gefamtsünden,
soziale Ungerechtigkeit und Krieg noch weniger eliminieren lassen,
da sie, wie man gewöhnlich annimmt, direkt aus den Einzelsünden,
Habsucht, Ehrsucht und Rachsucht hervorgehen. Man übersieht dabei,
daß mächtige Organisationen trotz des radikalen Bösen, das die
Menschheit auf ihrem ganzen Wege mit sich schleppen wird, möglich
waren, und daß dadurch das ethische oder vielmehr unethische Chaos
zurückgedrängt wurde zugunsten höherer Ordnung, daß sie also,
da die Arbeit des Ordnungsschaffens gleichbedeutend mit Reichsgottesarbeit

ist, nichts anderes bedeuten als das Werden und Wachsen
des Himmelreichs. Der Pessimismus aber lähmt, nur der
Optimismus gibt dem Geiste Flügel, durch alle Lande zu fliegen, als
flöge er nach Haus. Fest daran halten, daß der Christusgeist heute
noch dic Macht hat, eherne Türen zu zerschlagen und eiserne Riegel
zu zerbrechen, auch Riegelwände der Vorurteile einzuwerfen, das
heißt glauben und ohne Glauben ist's unmöglich, zu siegen.

Finden wir für diesen Glauben kein Gehör mehr in der Kirche,
kein Verständnis bei der Gesellschaft der Hochmögenden, so steigen
wir damit herunter zu den Zöllnern und Sündern, den Gebeugten
und Gedrückten, und wenn wir dann als „Zöllner- und Sündergesellen"

verschrieen, ja unter die Uebeltäter gerechnet werden, so

wird das bei aller Herbheit doch selig sein, werden wir uns doch
der Gemeinschaft Christi trösten können.

Otto Umfried,

UnstervliMeitsgeSanke und coSesopttr.

ist eine eigentümliche Erfahrung, die gewiß mancher von uns
»^ machte: Wir gehen Jahre lang durch endlos viele Gedanken

anderer hindurch, lesen Naturforscher, Psychologen und
Philosophen, hören hundertfach, bald im Ton selbstsichern trivialen
Autoritätsdünkels, bald in dem froher Daseinsfreude, bald in dem gelafsener
Beschaulichkeit, bald auch in dem dunkler Resignation oder stiller
Verzweiflung, es sei nichts mit der Unsterblichkeit. Sie fei nur eine Zu-
flüchtend Ausflucht schwacher Seelen, sei eine naive Idee
wissenschaftlich ungeschulter trunkener Phantasten, sie sei nur der Ausfluß
wilder Negerphantasien, käme sie nun von wirklichen Negern, oder von
indischen Grüblern oder deutschen Philosophen, sie sei nur der Aus-



— 160 —

druck kindischer Lebensbrunst, die vor dem Tod Angst und Furcht
Hube, sie sei für den Erkennenden bestenfalls eine ganz willkürliche und
deshalb auch völlig bedeutungslose Annahme u. s. w.

Und doch — und doch: Es ist ein Winkel in uns, der von all
dem unberührt bleibt. Hier spricht ein Gefühl, das all jene Sicherheiten

wie etwas Falsches, Halbes ablehnt, als Aussprüche, die doch
etwas und zwar etwas Wesentliches übersehen hätten. Alles Tiefste
in uns sträubt sich dagegen, Leben und Welt als etwas restlos
Verstandenes, Begriffenes, Klares und — Nüchternes aufzufassen. Je
länger und schärfer wir forschen und nachdenken, umso rätselhafter,
geheimnisvoller, unverstandener und fragwürdiger wird alles um uns.
Das Alltäglichste wird zum Geheimnis, zum Problem. Die handfesten
Realitäten des Lebens werden uns zu Seichtheiten. Von der ahneN-
den^Phantasie^glauben wir dann, daß sie uns näher an die eigentliche

Lebenswirklichkeit heranführe, als alle Wissenschaft, als alle Theologie,

als alle Dogmatik, überhaupt als alle staatlichen, kirchlichen und
sonstigen autoritativen Wegweiser. Wir spüren bei jeder Weltanschauung,
sei sie buddhistisch, christlich, materialistisch, theistisch, pantheistisch oder
atheistisch, wie beim Versuch sich in ihre letzten Konsequezen einzufühlen
und einzuleben, sie überhaupt uns zusammenhängend auszudenken, wir
ein verschleiertes Dämmerland betreten. Das gibt uns Mut zum
eigenen Weg. Wer die Entwicklung des Lebens fich zurechtlegen
möchte, und wer so das Darlegungsbedürfnis seiner Weltgedanken oft
und oft wie eine kategorische Forderung in sich erlebt, schreckt bei
ungewohnten Gedankengängen deshalb auch nicht mehr vor dem
stereotypen Vorwurf der Verschwommenheit zurück. Wer glaubt eine

Weltanschauung zu besitzen, die nichts Verschwommenes in sich berge,
hat nur nie versucht, sie zu Ende zu denken.

Der Gedanke an einen verborgenen Zusammenhang aller. Dinge
und das Gefühl im Ewigen verankert zu fein, brechen sich oft mit
elementarer Gewalt Bahn. Wie sich dann beim Einzelnen sein Weltbild

formt, hängt von feiner seelischen Unabhängigkeit und Freiheit
und überhaupt von seiner ganzen geistigen Entwicklung und
Vorbereitung ab. Das zudringliche Beweisenwollen haben wir uns seit
Kant so ziemlich abgewöhnt. Es handelt sich ja für uns vor allem
darum, ob wir das Leben uns überhaupt zusammenhängend ausdenken
können in einer Weise, die weder mit den Erfahrungstatsachen, noch
mit unsern auch sehr realen Gemütsbedürfnifsen im Widerspruch steht. Ich
denke, mit den gelösten Welträtfeln können wir nicht hausieren, so

lange man doch zugeben muß, daß hinter der Urenergie, die das Weltall

zur Formendifferenzierung treibt, ein rätselhaftes Unbekanntes steckt.

Und das dürfen wir, unbeschadet allen Mechanikern, Physikern und
Chemikern ruhig behaupten, daß wir die Idee der Aktivität, des

Willens nicht aus sinnlicher Wahrnehmung geschöpft, fondern
unmittelbar aus unserer Selbstbeobachtung. Bei der Selbstbeobachtung
aber gehen wir, und das dürfte nicht fo unangebracht sein, immer



— 161 —

vom Bekanntesten aus. Worte und Gedanken werden in der
Darlegung ja sicher von Mensch zu Mensch verschieden sein.

Mir z. B. waren es vor allem die Erscheinungen der Güte, die
doch auch einmal im Laufe der Entwicklung entstanden sein mußte,
und der Form, jenes feltsamen, alle anorganische und organische. Natur
durchdringenden Strebens nach regelmäßiger Gestaltung, nach Schönheit,
welche mir am lebhaftesten die Tendenzen des Seins nahe brachten.
Der Wille zur Form schien mir alles Körper- und Seelenleben zu
durchdringen, als der eigentliche Lichtstrahl aus dem Daseinsdunkel
zu leuchten. Und wie mir die Güte als die provisorisch erreichte von
innen geschaute, die Schönheit als die provisorisch erreichte von außen
gesehene Harmonie im weiten Chaos erschien, so brachte mir der
Gedanke an einen alles verbindenden Willen die gesuchte Einheit für
beide. Die Formel „Wille zur Harmonie" wurde mir zum eigentlichen
Lebensereignis. Ich kann und will in diesem kurzen Essay nicht alle
Gründe für und alle Einwände gegen meine Hypothesen weiter
besprechen. Nur will ich noch sagen, daß im Zusammenhang damit mir
der uralte Gedanke der Wiederverkörperung, also der weltwesenhaften
Bedeutung des Seelischen, so von Neuem aufging. Und gleich
Lessing fragte ich mich, ob diefe Hypothese nur deshalb als lächerlich
gelte, weil der menschliche Verstand, ehe ihn die Sophisterei der Schnle
zerstreut und geschwächt hatte, sogleich darauf verfiel. Dabei ist es

unwesentlich, ob man sich ein Weiterleben mit oder ohne Erinnerung
an die irdische Existenz vorstelle. Das Wesentliche ist, daß das Leben
einen über die irdische Existenz hinausreichenden Sinn habe.

Ich will gleich noch beifügen, daß der Unsterblichkeitsgedanke
mich ungleich tiefer erfaßte als der Gottesgedanke, mir kurzweg als
das eigentlich Unmittelbare erschien. Gott war mir so vieldeutig: Als
Symbol der unpersönlichen, weltdurchdringenden, weltüberwindenden, nur
potentiell allmächtigen Liebe eine durchaus annehmbare Vorstellung;
als dogmatischer Kirchengott, als persönlicher Gott der Güte und der
Allmacht etwas nnfaßlich Absurdes, das wohl nur deshalb so verbreitet
war, weil der landesübliche bequeme Ausweg des unerforschlichen
Ratschlusses alles weitere Denken abzuschneiden pflegte. Ein persönlicher
Gott der Güte (oder auch mehrere) erschien mir wohl möglich, aber
dann konnte angesichts des Elends der Welt nicht Allmacht seine
Eigenschaft sein. Ein persönlicher allmächtiger Gott erschien mir
schließlich auch noch einigermaßen denkbar, aber dann konnte nicht
Güte seine dominierende Eigenschaft sein, fondern Grausamkeit.

Jeder legt sich die Welt für sein Gemütsbedürfnis selbst zurecht,
und daß die viel bespöttelte Rücksichtnahme auf, die Gemütsbedürfnisfe
nicht ein Einwand gegen eine Erkenntnis ist, sondern, wenn wenigstens
kein Widerspruch mit den übrigen Erfahrungstatsachen besteht, eine
Stütze für sie, sollte dem Nachdenklichen nicht so unfaßlich sein. Denn
klar erkannte Gemütsbedürfnisfe sind schließlich etwas vom Realsten
und Kontrollierbarsten, was uns im Leben begegnen kann. Vor-



— 162 —

stellungen hingegen, die unsere Sehnsucht nach seelischem und gedanklichem

Welterfassen nicht befriedigen, etwa deshalb weiterzupflegen,
iyeil sie in der umgebenden Gesellschaft herrschende sind, kann nichts
Perlockendes an sich haben.

Mit dem Bisherigen wollte ich nur kurz skizzieren, wie auch
heute noch in einzelnen Menschen der Unsterblichkeitsgedanke zu einem
dominierenden werden kann. Auf was es mir aber hier nur wesentlich

ankommt, ist folgendes: Ich möchte untersuchen, wie derjenige,
dem der Wiederverkörperungsgedanke, der ewige Zielgedanke ins Herz
gedrungen, sich zum Krieg stellt.

Bevor ich aber darauf eine Antwort suchen kann, muß ich der
Vollständigkeit halber noch ein Intermezzo einschieben und den immer
noch populären Heine'schen Vers hinsetzen: „Sie sangen das alte
Entsagungslied, das Liu popsis. vom Himmel, womit man ködert,
ivenn es greint, das Volk, den großen Lümmel." Das ist der klassische
Ausdruck der Opposition des Vulgärverstandes gegen den Unsterblichkeitsbegriff,

allerdings gegen einen sehr primitiven, aber doch immerhin

gegen den, wie er von vielen Kanzeln allfonntäglich und bei jedem
Todesfall verkündigt wird. Und hier ist jene Opposition ohne weiteres
berechtigt, denn die Verkündigung, die ganz von einer lebensvollen
Entwicklung absieht, und einfach die Toten in einen ereignis-, kampf-
und tatenlosen Seligkeitshimmel versetzt, die ein tiefes, aufrüttelndes
Geheimnis in eine triviale Glaubensformel umschweißt, die ist
allerdings sehr zu bekämpfen. Ich dachte also bei der obigen Entwicklung
Nur an jene, die beim Unsterblichkeitsgedanken an eine unmittelbare
Fortsetzung des diesseitigen seelischen Zustandes denken, .allerdings
unter wohl völlig andern Verhältnifsen. Die sehen im Jenseits keinen
Prinzipiellen Gegensatz zum Diesseits, sondern nur ein Jenseits der
Empfindungsschranke, im Diesseits nur den uns eben wahrnehmbaren
Ausschnitt aus einer unendlichen, dramatisch bewegten Entwicklung
einem ewigen Ziel entgegen, auch wenn man mit dem Zielgedanken
den Gedanken an cyklische Weltperioden verbinden müßte. Die „Welt"
tritt so in keinen prinzipiellen Gegenfatz zum „Geist", etwa so, daß
alles irdische belanglos wäre, sondern sie ist das eigentliche Arbeitsfeld

des Geistes, soweit er sich nun eben auf der Erde manifestiert.
Es handelt sich also wohl bei einem tiefer gefaßten

Unsterblichkeitsgedanken durchaus nicht um einen Betrugs- und Beruhigungs-
Uder für das Volk und für alle auf irgend eine Weise in ihren
Wünschen und Bestrebungen zu kurz gekommenen, sondern um einen
aufpeitschenden Gedanken, der allem Tun und Streben, das dem
Geiste im irdischen Getriebe Geltung verschaffen möchte, erst die große
revolutionäre Wucht verleiht. Ohne Ewigkeitsgedanken ist man allzuleicht

veranlaßt, die Dinge aus der Perspektive seines persönlichen
Einzellebens zu betrachten und findet den Antrieb nicht, für Dinge
einzutreten, die Jahrhunderte brauchen um auszureifen. Ich glaube:
Gerade das hat vielen Gesellschaftsumgestaltern gefehlt, daß sie kein



— 163 —

Verhältnis zu irgend einer transzendentalen Orientierung fanden und
diese nur spöttisch belächelt hatten. So hat sich mancher, der sich in
Weltanfchauungsfrugen auf einer sterilen Allerweltsskepsis festgebissen,
oder auch einem herrschenden Trivialaufkläricht folgte, dafür einem
blinden Glauben an den Fortschritt verschrieben. Auch der Sozialismus
krankt leider in vielen seiner Hauptvertreter an einem nur materialistisch

gemeinten Chiliasmus. Nun meine ich aber: Der Glaube
an einen Fortfchritt in der Menfchheit ohne weltdurchdringendes
Daseinsziel ist sür Nachdenkliche wirklich etwas Unbefriedigendes; denn man
fragt sich, was ein bloß irdischer Fortschritt soll, da doch zweifellos
der Existenz der Erde ihr Ziel gesetzt ist und so der ganze
Kulturaufschwung erbenlos im Sande verlaufen würde. Für denjenigen, der
an kein transzendentales Daseinsziel glaubt, muß in letzter Linie wirklich
alles egal und alles erlaubt sein. Das ist der einzige konsequente Pessimismus,

von dem aus gesehen wirklich jeder bloß irdische Fortschrittsgedanke

als Oberflächlichkeit erscheint. Sieht man aber im Leben ein
mystisches Ziel, so wird wiederum die Annahme des Fortschrittsbegriffes

fast eine Selbstverständlichkeit, nur läßt sich der Fortschritt
dann nicht mehr etwa nach Art der Hegelschen Schule in historischen
irdischen Geschichtsbildern aufrollen. Da dann das meiste, was
geschieht, jenseits der unmittelbaren Wahrnehmung geschieht, so wäre der
Ausblick auf das irdische Getümmel nur dem nach beiden Seiten
begrenzten Blick auf ein Stromstück zu vergleichen, auf dem unzählige
Wesen einhertreiben. Nimmt man den Fortschrittsbegriff also in durchaus

mystischem Sinn, so hat es auch nichts zu sagen, daß wahrscheinlich

vor Jahrtausenden in Indien, Griechenland und Palästina Menfchen
von größerer Geistesmacht gelebt haben, als wir sie heute finden.

Für unser Leben käme nnr der wohl unserem Gemütsbedürfnis
angepaßte, aber auch durchaus nicht mit der Erfahrung in Widerspruch
stehende Gedanke in Betracht, daß das Leben einen tiefen Sinn hat,
daß dieser Sinn geistiger Art ist und daß seine höchste Aeußerungsform
erkennende, energetische Liebe ist.

Bis dahin mußte ich die Einleitung führen, um das, was ich

zu sagen hätte, zu begründen. Versuchen wir uns nun mit aller
Energie in die Seele eines Menschen zu versetzen, der derart von dem
Unsterblichkeitsgedanken erfüllt ist. Es gibt zweifellos auch heute
Unzählige, die in irgend einer oder der andern Form an einen Zusammenhang

mit dem Ewigen glauben. Nun stehen sie alle plötzlich vor der
aufregenden, brutalen Tatsache des Weltkriegs, in dessen Gefolge das
Nationale, Völkische u. s. w. als das eigentlich Heilige im Leben
ausgegeben wurde. Aber ich srage: Kann einem klarsehenden Menschen,
der in sich die oben skizzierte Orientierung trägt, der also seinen letzten
Halt nicht in etwas Vergänglichem sucht, all das ekstatische Rassen-,
Nationen-, Staats- und Volksgetue etwas mehr sein als ein furchtbarer,

verhängnisvoller Irrtum, als ein großenteils unbewußter oder
einfuggerierter geistiger Ueberbau in den Massen aller Länder über



— 164 —

der anarchisch kapitalistischen Weltherrschaft und der nur rückwärtsschauend

interpretierten Menschheitsgeschichte? Das wittern ja auch einige
feinere Köpfe, die zwar auch dem nationalen Raufch erlegen sind, aber
trotzdem ihr Weltempsinden und ihr Menschheitsbewußtfein nicht
aufgeben wollen; und die geben sich nun alle Mühe zu beweisen, daß
gerade ihr Volk am geeignetsten sei, das mystische, teleologische
Menschheitsbewußtsein zu tragen, daß der mystische Fortfchritt des Geistes
gerade an den Sieg ihres Volkes geknüpft sei. Man spürt aber den
Notanker dieser Erklärungsweise zn deutlich heraus, als daß sie sehr
starken Eindruck machen könnte. Der im Ewigen verankerte Geistesmensch

kann durchaus nur im Ungeistigen und Brutalen den Feind
sehen, aber nicht in einem andern Volk, von dem er bei nur einiger
Kenntnis doch ganz genau weiß, daß die Geisteswogen dort ebenso
hoch gingen und gehen als in seinem eigenen Volk. Auch der ganz
einfache, schlichte Mann des Volkes, sofern nur transzendentale
Gedanken in seinem Leben irgend eine Rolle spielen, muß sich doch
angesichts der plötzlich kategorisch befvhlenen,.Todfeindschaft fragen: Kann
denn dieser Haß und diese Feindschaft wirLuch einen tiefern Sinn haben?
Sind wir beide, ich, dessen heilige Pflicht es fein soll dich zu morden,
und du, dessen heilige Pflicht es sein soll mich zu morden, nicht
vielleicht zwei suchende Wesen, die möglicherweise tiefste geistige Beziehungen
gemeinsam haben? Und wenn etwas Ewiges an uns ist, merkt man
diesem Ewigen es denn nach dem Tode noch an, ob es auf Erden in
Frankreich oder in Deutschland sich manifestiert hatte? All diese
Gedanken, Kämpfe, Fragen und qualvollen inneren Zerwürfnisse sind
uralt. Ich bringe ein Beispiel. Vielfach wird in der letzten Zeit
wieder ein Buch erwähnt, das trotz seines mehr als zweitausendjähr-
rigen Bestehens in seinem inneren Gehalt ewig modern ist, ein Buch,
das in seiner philosophisch-dichterischen Gewalt zu den seltensten Werken
der menschlichen Geistesgeschichte gehört: Die Bhagavad Gita. Dort
steht der Held bewaffnet gegenüber seinen Freunden, Lehrern und
Verwandten, und bittere Zweifel peinigen ihn. Er will nicht kämpfen;
das Leben erscheine ihm nicht mehr lebenswert, wenn er die von ihm
Verehrten getötet hätte. Er begehre weder Sieg, nvch Herrschaft, noch
Freuden, nur solle man ihn nicht zu diesem ihm widerstrebenden Mord
zwingen. Er fragt sich, ob es ihm uicht besser frommen würde,
Besiegter statt Sieger zu sein. — Nun kommt die interessante Antwort,
die vom Dichter der größeren Wirkung halber, dem erhabensten Gott
in den Mund gelegt wird. Der Erhabene belehrt den, Helden, es sei

unrühmlich, unwürdig, unmännlich, erbärmlich, nicht zn kämpfen und
zu töten. Es seien übrigens ja nur die Leiber vergänglich. Der ewige
Geist sei unvergänglich, unbegrenzt, der Geist lasse sich nicht töten.
Also brauche man auch die im Kampf Getöteten nicht zu beklagen,
und es fei nicht weise, um sie zu trauern. Er solle nur ohne Leidenschaft,

ohne Haß und Zorn töten, als eigentlich Unbeteiligter nur seine

Pflicht tun. Die in nns wohnende Natur zwinge jeden etwas zu



— 165 —

tun. Nur solle man nicht die Frucht seiner Tuten begehren, dann
nehme die Seele keinen Schaden, selber wenn man noch so viele
getötet habe. Man müsse sich dabei nur von aller Selbstsncht frei
halten.

Jahrtausende alte Dichtung, die springend voll tiefer Gedanken
ist, wirkt merkwürdig auf die Menschen. Ehrfurcht drängt oft genug
jeden Gedanken an Kritik zurück, besonders wenn in den Dichtungen
Gott und Götter mit größter Sicherheit sprechen. Es sind mir schon
eine ganze Anzahl Menschen begegnet, die auf dieser merkwürdigen
Dichtung fußend, das Töten und den Krieg verteidigt haben. Immerhin
darf man nicht vergessen, daß bei den alten Indern Könige und
Heerführer oft auch selbst Sänger und Philosophen waren, oder wenigstens
folche immer um fich hatten. Als Könige hatten sie aber ein
lebendigstes Interesse daran, daß ihre so seltsam nachdenklichen, philosophischen
Inder nicht aus religiösen Gründen dem Kampf auswichen. Was
liegt näher, als auch hier bei dieser Beruhigung der uns so fehr
verwandt anmutenden Zweifel des grübelnden Helden philosophische
Königskasuistik herauszuhören. Dies umsomehr, als der schwächste

Teil der Dichtung offenbar der ist, worin ausgeführt wird, was
geschehe, wenn er nicht kämpfe. Der erhabene Gott sagt dem Helden,
er werde Schande auf sich häufen, er werde verachtet und beschimpft
werden „und was ist schmerzlicher als dies?" Kann aber, frage ich,

für einen aufrechten Menschen die Möglichkeit für Ueberzeugungstaten
Schimpf und Schande zu ernten, ausschlaggebend sein? Gehört nicht
das zweifellos vorausgesehene Ernten von Schimpf und Schande und
Todesstrafe zu den ergreifendsten Seiten der Christuserzählung, ist
jedenfalls eine Seite, die wir nicht missen möchten? Christus fühlte
sich zweifellos auch im Ewigen verankert und war, im Gegensatz zu
Moses und den meisten tonangebenden alten Juden, auch voll
Unsterblichkeitsglaube. Aus dieser Gegenüberstellung zweier Menfchen, die dem

Ewigen leben wollten, ergibt sich die Frage: Wer wirkte nachhaltiger?
So paradox zweifellos viele der christlichen Forderungen auch
erscheinen mögen, fo unmeßbar geistige Wirkungen auch sind, so dürfte
es doch gewiß sein, daß Unzählige in schwersten innern Kämpfen sich

an dem bis in den Tod Getreuen, Liebevollen und Makellosen
aufrichteten, ihr ewiges Selbst an ihm stärkten. Auch der Sänger des

Bhagavad Gita mag viele beruhigt haben. Aber die Konsequenz seiner
Beruhigung liegt doch im Aufnehmen des Todeskampfes, wenn die

„Umstände" es eben gebieten. Die „Umstände" find aber doch meist
staatliche, militärische, also durchaus ungeistige Mächte. Seine Rethorik
ist ein sehr geschicktes Anpassen und Unterordnen unter diese und feine
Wirkung eben das Wecken von Leidenschaft, Gier und Zorn in
Unzähligen, also das Wecken von dem, was er selbst als den eigentlichen
Feind des Geistes bezeichnet. Dies zum mindesten ist die Wirkung,
auch das sehr Unwahrscheinliche vorausgesetzt, daß der Held selbst im
Kampfgetümmel sich von jeder sinnlosen Erregung freihalten könnte,



— 166 —

daß seine Seele beim Mordhandwerk auf dem Feld der Menschheitsschande

nicht verrohe.
Wie nun, kann der an Unsterblichkeit glaubende Geistesmensch

wirklich kühl vor dem ungeheuren Todesopfer des Krieges stehn, sich

einfach dabei beruhigend, der Geist des Getöteten werde doch nicht von
Mord und Tod getroffen, und solche Kriegskatastrophen seien eben bei
der Unentwickeltheit der Menschheit noch nötig um neuen fruchtbaren
Gestaltungen zum Durchbruch zu verhelfen?

Ist es wirklich nur Weltfremdheit, schwächliche Sentimentalität,
Todesfurcht, oder eigensinnige Schwärmerei, eigensinniges Festhalten
an einer fixen Idee, wenn das Grauen vor dem gegen unsere
Ueberzeugung gehenden, befohlenen Mordzwang stärker ist als jene Ueber-
legnng? Ist jenes Grauen nicht vielleicht gerade der instinktive
Widerstand des Ewigen in uns? Ist jene Ueberlegung nicht am Ende
nur nachträgliche Rechtfertigung des sonst Unerträglichen? Handelt
es sich nicht vielleicht dabei um ein auf dem Bauch liegen vor unfaßbaren

Tatsachen?
Und dann: Ist's nicht auffallend, fo erdrückend und ungeheuer

die Wucht der Kriegsereignisse auch ist, wie unmeßbar ihre Quantität,
wie unsäglich arm dagegen an wirklich fruchtbaren Gedanken, ivie
eintönig, kurzsichtig, hohl, leer, widersinnig, entstellend und fälschend das
weitaus meiste Geistige ist, das der Krieg hervorgebracht, wie gering
im Grunde seine Qualität?

Und noch eins: Warum erlebt man von allen Mächtigen, von
all denen, die einen wirklichen Einfluß auf den Lauf der Ereignisse
haben könnten, die uns auch dem Frieden näher bringen könnten, nie
etwas Außergewöhnliches, nie etwas Ewiges, keine befreiende
Menschheitstat? Warum weiß man bei all diesen Staatsmännern, Kaifern,
Königen, Präsidenten, Ministern, Bundesräten, Diplomaten und
Kriegsbankiers immer fchon zum voraus, wie sie ungefähr reden und handeln
werden? Warum wird nie einer von ihnen von dem ungeheuren
Geschehen zu etwas Außergewöhnlichem hingerissen? Und wenn es auch
scheinbar naiv und lächerlich in ungewohntem Stammeln herauskäme,
würde es nicht viel wohltuender und befreiender wirken, als alle die

unheilvolle, gerissene Diplomatengeschwätzigkeit? Warum machen all jene,
die es doch nicht nötig hätten, meist nur den Eindruck von
Hampelmännern, die im Netz blindwütender Ereignisse zappeln?

Ich will nun nicht meinerseits mit Sicherheiten schließen. Jeder
muß am Ende im Chaos sich felbst zurechtfinden. Aber es ist doch
eine etwas starke Zumutung zu glauben, daß ans dem Massenmord
das Ewige wachse. Und selbst wenn Gutes kommt, sv kommt es eben

nur aus Opposition gegen ihn, aus Opposition gegen alles, was ihn
letzten Endes verursachte, seien die Ursachen nnn mehr äußerlicher
Art, wie die unbeherrschte, zügellose Weltwirtschaft, vder mehr innerlicher

Art, wie die unbeherrschte, zügellose Menfchenseele.
U. W. Züricher.


	Unsterblichkeitsgedanke und Todesopfer

