
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 10 (1916)

Heft: 4

Artikel: Die Gerechtigkeit Gottes

Autor: Barth, Karl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-133777

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-133777
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 143 —

der Knecht Gottes, von dem der Prophet redete. Man verhüllt das
Angesicht vor ihm und achtet seiner nicht, aber im Anblick seiner Wunden,
seiner unsäglichen Leiden könnte die ganze Welt genesen, könnte die
übrige Menschheit in sich gehen, an ihre Brust schlagen und bekennen:
„wir, wir haben gesündigt und sind ungehorsam gewesen."

Was haben die ihr Leben lang auf dem Feld oder in der Fabrik
arbeitenden Väter und Söhne verschuldet, daß man sie nun haufenweife

in einen grauenvollen Tod schickt, was jene armen flüchtigen
Frauen und Kinder, daß man sie heimatlos in der Welt herum irren
läßt, was die vielen auf Meeresgründen schlummernden Menschenkinder?
Sind sie nicht die Opfer der in der Welt, der in uns allen herrschenden
Sünde? Leiden sie nicht für uns, an unserer Stelle als unsere Brüder
und Schwestern? Wenn etwas uns heilen kann, so sind es diese

frifchen blutenden Wunden, die freilich vom Kreuze Jesu her ihren
tieferen Sinn, ihre heilende Wirkung erhalten.

Wie, wenn diese Wirkung jetzt ausbleiben sollte? Das wäre
das Entsetzlichste an dem ganzen entsetzlichen Kriege, dann wären
Millionen umsonst elend umgekommen, dann wäre — dürfen wir es
aussprechen? — auch Christus umsonst am Kreuz verblutet! Das
kann nicht sein, wir glauben noch nicht an das „lrrsvärudilis", wir
hoffen zuversichtlich eben um Jesu willen, daß gerade unter Todeswehen

neues Leben aufkeime, daß das ganze Leid der Gegenwart
einen neuen Sieg Gottes in der Welt vorbereite und daß das
prophetische Wort auch heute in Erfüllung gehe: durch seine Wunden
sind wir geheilt. L. Stückelberger.

vie «erecdtigkeit Sottes.^

M^s ist eine Stimme eines Predigers in der Wüste: Bereitet dem
Herrn den Weg, macht auf dem Gefilde eine ebene Bahn
unferm Gott! Alle Tale follen erhöhet werden und alle Berge

und Hügel sollen erniedrigt werden und was ungleich ist, soll eben
und was höckericht ist, soll schlicht werden, denn die Herrlichkeit des
Herrn foll offenbart werden! — Diese Stimme ist die Stimme
unseres Gewissens. Sie sagt uns, daß Gott gerecht ist. Die Gerechtigkeit

Gottes ist keine Frage, kein Rätsel, kein Problem. Sie ist eine
Tatsache. Die tiefste innerste sicherste Tatsache unseres Lebens. Denn
es gibt nichts Sicheres als das, was das Gewissen uns zu wissen
gibt. Aber das ist die Frage, wie wir uns zu diefer Tatsache stellen.

Du mußt nicht mit der rechnenden Vernunft an diese Tatsache
Herangehen wollen. Die Vernunft sieht was klein und was größer

') Ein Vortrag, gehalten am 16. Januar 1916 in der Stadtkirche in Aarau.
Vgl, in Nr. 3 den Aufsatz: „Können wir u, s, w." von Liechtenhan. Die Red.



— 144 —

ist, aber nicht das Große. Sie sieht das Vorläufige, aber nicht das

Endgiltige, das Abgeleitete, aber nicht das Ursprüngliche, das
Komplizierte, aber nicht das Einfache. Sie sieht, was menschlich, nicht aber
was göttlich ist.

Du mußt dich nicht durch die Menschen über diese Tatsache
belehren lassen wollen. Es kann ein Mensch dem Andern wohl
das Wort sagen von der Gerechtigkeit Gottes. Es kann ein Mensch
den Andern vielleicht zum Nachdenken über dieses Wort veranlassen.
Es kann es aber kein Mensch dem andern zur eigenen, unmittelbaren,
durchschlagenden Gewißheit machen, was hinter dem Worte steht.
Wir Menschen müssen es erst wieder lernen, mit Vollmacht miteinander

zu reden und nicht wie die Schriftgelehrten. Vorläufig sind
wir Alle noch viel zu künstlich und unkindlich, als daß wir einander
wirklich helfen könnten.

Du mußt das Gewissen reden lassen. Es redet dir schon von
Gottes Gerechtigkeit und so, daß sie dir zur Gewißheit wird. Das
Gewissen kann zwar bis zur fast völligen Lautlosigkeit beschwichtigt
und zu Boden getreten, es kann bis zur Narrheit und bis zum
Verbrechen irregeführt werden, immer bleibt es die Stelle, die einzige
Stelle zwischen Himmel und Erde, an der uns Gottes Gerechtigkeit
offenbar wird. Es unterbricht wie mit Pofaunenschall aus einer
andern Welt dein Nachdenken über dich felbst und über das Leben,
deine Pflichterfüllung in Familie, Beruf und Staat, auch die Pflege
deiner religiösen Gedanken und Gefühle. Es kommt mit seiner
Botschaft über dich jetzt als bittere drängende Anklage, jetzt als ruhige
seste Behauptung, jetzt als gebieterische Ausgabe für deinen Willen,
jetzt als ein Hindernis, das dir ein unerbittliches Nein entgegenfetzt,
jetzt als Fluch und Verdammnis, die dich zu Boden drücken, jetzt als
selige Freude, die dich über dich felbst und Alles, was ist, hinaushebt
— aber im tiefsten Grunde immer im gleichen Sinne dich weckend

und beunruhigend, in der gleichen Richtung dir Wege weisend. Jn
allem Wechsel und Wandel deiner Erfahrungen bezeugt es dir, daß
all dein Leben und Erfahren ein Ziel hat. Jn allem Hin und Her
freudiger und schmerzlicher Empfindungen redet es dir von einem
Sinn deines Daseins, der höher ist als die Freude und tiefer als
der Schmerz. Jn allem Auf und Ab auch in der Wahrhaftigkeit,
Stärke und Reinheit unseres Willens redet uns das Gewissen
von einem Willen, der sich selbst treu bleibt. Und das ist die Gerechtigkeit

Gottes.
Wir freuen uns über Gerechtigkeit, da wo wir einen Willen

wahrzunehmen meinen, der in sich felber klar und beständig, frei von
Willkür und Wankelmut ist, einen Willen, der in sich selber eine
Ordnung hat, die gilt und nicht gebogen werden kann. Und nun sagt uns
das Gewissen, daß das Letzte und Tiefste in Allem ein solcher Wille ist,
daß Gott gerecht ist. Wir leben davon, daß wir das wissen. Wir
vergessen es zwar fehr oft, wir gehen darüber hinweg, wir treten



— 145 —

es mit Füßen, Und wir könnten es doch gar nicht aushalten im
Leben, wenn wir das nicht wüßten im tiefsten Grund: Gott ist gerecht!

Denn wir leiden unter der Ungerechtigkeit. Es graut uns vor ihr.
Alles in uns empört sich gegen sie. Wir wissen zwar mehr von ihr
als von der Gerechtigkeit. Wir haben beständig, in den kleinen und
großen Vorgängen des Lebens, in unserm eigenen Verhalten und in
dem der Anderen und je schärfer wir zusehen, umso deutlicher, eine
andere Art Willen vor uns, einen Willen, der keine giltige und
unbeugbare Ordnung kennt, sondern der auf Willkür, Laune und
Selbstsucht gegründet ist, einen Willen ohne Treue, in sich selbst

uneinig und zerrissen, einen Willen ohne Logik und Zusammenhang.
So sind Wir, so ist das Leben, so ist die Welt. Und die rechnende
Vernunft will kommen und uns beweisen, daß es immer so gewesen
sei und immer so sein müsse. Aber wir haben auch die Folgen dieses
ungerechter: Willens vor Augen. Sie heißen Unruhe, Unordnung,
Unheil in feinern und gröbern, verhüllten und offenen Gestalten.
Wir haben die Leidenschaft vor uns und das Verbrechen, die Teufeleien

der geschäftlichen Konkurrenz und den Völkerkrieg, den
Klassengegensatz und die sittliche Verlotterung in allen Klassen, die
ökonomische Zwingherrschaft oben und den Sklavengeist unten. Wir
können über diefe Dinge wohl räsonnieren und schließlich uns selbst
und Andern ganz gescheit beweisen, daß das alles seine notwendigen
Gründe habe. Wir können uns einbilden, wir könnten sie damit innerlich

los werden. Wir kommen aber doch nicht um die einfache
Tatfache herum, daß wir darunter leiden. Wie eine fchwere Last liegt das
Alles auf uns und kann nicht ertragen werden. Es verteufelt uns
das Leben ob wirs gelten lassen oder nicht. Wir leben im Schatten.
Das Leben will uns zur Sinnlosigkeit werden durch den ungerechten
Willen, der es erfüllt nnd beherrscht. Wir mögen uns zeitweilig
darüber hinwegtäuschen. Wir mögen uns zeitweilig damit abfinden.
Natürlich und selbstverständlich wird er uns nie. Denn der ungerechte
Weltwille ist das von Haus aus Unerträgliche, das Unmögliche,
Wir leben davon, daß wir wissen: es gibt eigentlich etwas Anderes
als Ungerechtigkeit, — Und das ist die furchtbarste Angst, die uns
manchmal erfaßt, es könnte am Ende doch die Ungerechtigkeit das
letzte Wort haben. Der entsetzliche Gedanke legt sich uns nahe, es
könnte der ungerechte Wille, der uns jetzt jagt und rädert, der einzige,
der tiefste Wille im Leben sein. Nnd der unmögliche Entschluß tut sich

auf: mach deinen Frieden mit der Nngerechtigkeit! Ergib dich drein,
daß die Welt eine Hölle ist und richte dich danach! Es ist einmal so.

Und nun in diese Not und Angst mitten hinein, unbeirrbar
und konsequent wie das Thöma einer Bachischen Fuge die
Versicherung des Gewissens: nein, das ist nicht wahr! es gibt über deinem
und meinem krummen und lahmen Willen, über dem absurden
wahnwitzigen Weltwillen einen andern, der ist gerade und lauter und der
muß, wenn er einmal zur Geltung kommt, auch andere, ganz



— 146 —

andere Folgen haben als das, was uns jetzt vor Augen steht. Aus
diesem Willen, wenn er zur Anerkennung kommt, muß ein anderes
Leben wachsen. Aus diesem Willen, wenn er durchbricht, auferbaut
sich eine neue Welt. Wo dieser Wille gilt, da ist unsere Heimat; wir
haben sie verloren, aber wir können sie wieder finden. Es gibt einen
Gotteswillen, der gerecht ist. — Und wie ein Ertrinkender sich an
einen Strohhalm klammert, so streckt sich Alles in uns, was lebendig
ist, aus nach dieser Versicherung, die uns das Gewissen gibt. Wir
möchten doch diesem Andern, das da vor uns aufleuchtet, nicht
unsicher gegenüberstehen, sondern mit Gewißheit. Wir möchten es

nicht bloß ahnen als Hoffende und Wünschende, wir möchten es rnhig
fehen, uns feiner freuen können. Wir möchten ihm nicht fern und
fremd bleiben, sondern wir möchten es zu eigen haben. Aus der
tiefsten Not in uns wird die tiefste Sehnsucht geboren : ach, daß du
den Himmel zerrissest und führest herab! Das ist das Gewaltigste
im Menschen, in jedem Menschen, wenn er bedrängt und bedrückt
von eigener und fremder Ungerechtigkeit nach Gerechtigkeit, nach der
Gerechtigkeit Gottes schreit. Wer ihn hier versteht, der versteht
ihn ganz. Wer ihm hier die Hand reichen kann, der kann ihm
helfen. Darum sind ein Mose, ein Jeremia, ein Johannes der
Täufer unvergeßliche Gestalten in der Erinnerung der Menschheit.
Sie haben den Menschen ihre tiefste Not aufgedeckt, sie haben das
Gewisfen in ihnen zum Reden gebracht, sie haben die Sehnsucht
nach der Gerechtigkeit Gottes in ihnen geweckt und wach gehalten.
Sie haben dem Herrn den Weg bereitet.

Aber nun kommt eine merkwürdige Wendung in unsern
Erfahrungen mit der Gerechtigkeit Gottes. Die Posaune des Gewissens
ist ertönt, wir fahren zusammen, wir fühlen uns heilig betroffen —
aber zunächft denken wir gar nicht daran, uns aus unferer Not und
Angst wirklich helfen zu lassen. Sondern nun geschieht etwas ganz
Anderes. Sie sprachen zu einander: wohlauf laßt uns Ziegel streichen
und brennen! Wohlaus laßt uns eine Stadt und einen Turm bauen,
dessen Spitze bis an den Himmel reiche, daß wir uns einen Namen
machen! denn wir werden sonst zerstreut in alle Länder! — So helfen
wir uns selber und bauen den Turm von Babel, O wir haben es

sehr eilig, das stürmische Verlangen nach der Gerechtigkeit Gottes,
das in uns ist, zu befriedigen. Und befriedigen heißt leider im Ge>

Heimen: zum Schweigen bringen. Es ist, als ob wir unser eigenes
Schreien aus tiefster Not nicht lange ertragen könnten. Es ist, als ob

wir uns fürchteten vor einer allzu realen und vollen Erfüllung
unserer Sehnsucht. Das Gewissen redet, wir hören: es muß etwas
gehen! aber wir lassen das Gewissen nicht zu Ende reden. Wir sind
alarmiert worden, aber schlaftrunken stürmen wir davon, bevor
wir gemerkt haben, um was es sich denn eigentlich handelt und
was geschehen müßte, damit wirklich etwas geschehe. Wir stehen



— 147 -
hier vor dem tiefsten, dem eigentlich tragischen Irrtum der Menschheit.

Wir verlangen nach der Gerechtigkeit Gottes und wir lassen
sie doch nicht herein in unser Leben, in unsere Welt, können sie nicht
herein lassen, weil der Zugang längst verstopft ist. Wir wissen, was
uns eigentlich not täte und doch wird uns nicht geholfen, denn wir
haben das Eine Notwendige längst auf die Seite geschoben vder aus
spätere „bessere Zeiten" vertagt, um uns unterdessen mit
Ersatzmitteln krank und kränker zu machen. Wir gehen hin und erbauen den
jämmerlichen Turm zu Babel unsrer Menfchengerechtigkeiten,
Menschenwichtigkeiten, Menschenernsthaftigkeiten, Unsere Antwort auf den

Ruf des Gewissens ist ein großes über das ganze Leben sich er->

streckendes Surrogat, ein einziges gigantisches „Als ob"! Und
weil und solange wir denken, reden und tun wollen „als ob" — als
ob es Ernst sei, als ob etwas geschehe, als ob wir etwas täten M
Gehorsam gegen das Gewissen — darum und solange entgeht uns
die Realität der Gerechtigkeit, nach der wir hungern und dürften.

Sollen wir's Hochmut nennen, daß wir's so machen? Es ist
tatsächlich etwas von Hochmut dabei. Es widerstrebt uns innerlich,
daß die Gerechtigkeit, nach der wir lechzen, Gottes Sache ist, und nur
von Gott her zu uns kommen kann. Wir würden ums Leben gern
diefe große Sache an die Hand und in Betrieb nehmen, wie wir so

manches Andere in Betrieb haben. Es erscheint uns als höchst
wünschenswert, daß die Gerechtigkeit, ohne die wir ja nicht sein können,
einfach von unserm Willen ins Programm genommen werde,
unbesehen, was das eigentlich für ein Wille sei. Wir nehmen uns
ungefragt das Recht, die tumultuarische Frage: was sollen wir tun?
aufzuwerfen, als ob das fo wie so die erste und dringendste wäre.
Nur möglichst schnell Hand angelegt an Reformen, Sanierungen,
Methoden, Kultur- und Religionsbestrebungen von allen Sorten!
Nur möglichst schnell „positive Arbeit" geleistet! Und siehe da, der
Trompetenstoß des Gewissens hat eigentlich recht bald nichts
Beunruhigendes mehr an sich. Die Angst, in der wir uns befanden angesichts

des übermächtigen Weltwillens, verwandelt sich sachte in jenes
beglückende Gefühl des Normalen, wenn wir wieder beim Reflektieren,
Kritisieren, Konstruieren und Organisieren angelangt sind. Die
Sehnsucht nach einer neuen Welt hat alle Bitterkeit, Schärft und
Unrast verloren, ist zur Fortschrittsfreude geworden und entladet sich

sanft und sicher in Festreden, Donatorentafeln, Kommissionssitzungen,
Rezensionen, Jahresberichten, 25jährigen Jubiläen und unzähligen
gegenseitigen Verbeugungen. Die Gerechtigkeit Gottes selber hat sich

aus der sichersten Tatfache gemächlich in das höchste von verschiedenen
hohen Idealen verwandelt und ist nun allerdings ganz und gar unsrb
eigene Sache geworden. Das zeigt sich schon darin, wie wir dies
Ideal jetzt fröhlich zum Fenster hinaushängen und jetzt wieder
zusammenrollen können, e.twa wie eine Schützensahne. Lriti.8 sicut
I)sri8! Ihr könnt tun,'„als ob" ihr Gott wäret, ihr könnt seine



— 148 -
Gerechtigkeit ohne Mühe in eigenen Betrieb nehmen. Ja, das ist
freilich Hochmut.

Man könnte es aber ebenso gut Verzagtheit nennen. Und es ist
sonderbar, wie in unserm Verhältnis zu Gott diefe beiden Gegensätze
eigentlich immer beieinander sind. Wir haben eben im Grunde
Angst vor dem Strom der Gerechtigkeit Gottes, der in unser Leben
und unsre Welt herein will. Der sichere Bürger fährt Wohl
zusammen, wenn er von Tuberkulose, Generalstreik und Krieg hört, aber
noch ganz anders peinlich ist es ihm, an die radikale Umkehrung des
Lebens von Gott her zu denken, die kommen und solchen Folgen der
Ungerechtigkeit mit der Ungerechtigkeit selbst ein Ende machen tonnte.
Der gleiche heitere Kulturmensch, der heute so mutig in seinem
Fortschrittswägelein einherkutschiert und so fröhlich die Fähnlein
seiner verschiedenen Ideale schwenkt, wird euch morgen, wenns drauf
ankäme, ängstlich daran erinnern, daß die Menschen klein und
unvollkommen sind und daß man ja nicht zu viel von ihnen verlangen und
erwarten, ja nicht zn „einseitig" sein dars, sobald er einmal begriffen
oder aeahnt hat, daß es gegenüber der Gerechtigkeit Gottes nichts
zu reflektieren, zn reformieren, zu erzielen gibt, daß da alle gescheiten
Zeitungsartikel und gut besuchten Delegicrtenversammlungen
vollkommen belanglos sind — daß es sich da um ein sehr einseitiges Ja
oder Nein gegenüber einer ganzen neuen Lebenswelt handelt. Wir
haben Angst vor der Gerechtigkeit Gottes, weil wir uns für viel zu
klein und zu menschlich halten, als daß wirklich etwas Anderes und
Neues in nns und unter uns anfangen könnte. Das ist unsere Verzagtheit.

Und weil wir so hochmütig und so verzagt sind, darum bcmen
wir den Turm zu Babel. Darum wandelt sich die Gerechtigkeit
Gottes, die wir schon gesehen und berührt hatten, unter unsern
täppischen Händen in allerhand Menschengercchtigkeiten.

Ich denke an die Gerechtigkeit unferer Moral, an den guten
Willen, den wir hoffentlich Alle in gewissen tüchtigen Grundsätzen und
Tugenden entwickeln und betätigen. O die Welt ist voll Moral, aber
wohin sind wir eigentlich mit ihr gekommen? Unsre Moral ist immer
ein Ausnahmezustand, fast hätte ich gesagt: eine künstliche Verrenkung
unseres Willens, kein neuer Wille. Du erhebst dich durch deine
Moral, sagen wir einmal Sparsamkeit, Familiensinn, Berufstüchtigkeit,

Vaterlandsliebe — ab und zu oder in bestimmter Hinficht
vielleicht anhaltend über dein eigenes Niveau und über das deiner
Mitmenschen, Du kannst dich von der allgemeinen Ungerechtigkeit
losreißen und dir ein freundliches Gartenhäuslein abseits ^ scheinbar
abseits! — errichten. Aber was ist eigentlich damit geschehen? Wird
eigentlich der ungerechte, selbstsüchtige, willkürliche Weltwille damit
getroffen, geschweige denn überwunden, daß du dich mit deiner Moral
— scheinbar —ein wenig auf die Seite rettest? Hindert dich nicht gerade
deine Moral an der Einsicht,, daß du an hundert andern Punkten
umso fester an ihn, gefesselt bist? Macht sie dich nicht blind und



- 149 —

verstockt gegen die wirklichen tiefen Nöte des Daseins? Ist es nicht
merkwürdig, daß gerade die größten Scheußlichkeiten des Lebens, ich
denke an die kapitalistische Gesellschaftsordnung und an den Krieg,
sich mit lauter moralischen Grundsätzen rechtfertigen können? Der
Teufel kann die Moral auch brauchen und lacht über den Turm von
Babel, den wir ihm da errichten.

Die Gerechtigkeit des Staates und der Juristen. Ein wundervoller

Turm! Ein höchst nötiges und nützliches Ersatzmittel, um
uns vor gewissen unangenehmen Folgen unseres ungerechten Willens
einigermaßen zu schützen! Sehr geeignet Mr Beruhigung des
Gewissens! Aber was leistet der Staat uns eigentlich? Er kann die
Laune nnd Willkür nnd Selbstsucht des menschlichen Willens ordnen
und organisieren. Er kann ihm durch seine Réglemente und Drohungen

gewisse Hemmungen entgegensetzen. Er kann gewisse
Einrichtungen, Schulen z. B. ausstellen zu seiner Verfeinerung und
Veredlung. Eine Unsumme von respektabler Arbeit steckt in alledem,
Millionen von wertvollen Existenzen wurden und werden einzig für
diesen Turmbau des Staates innerlich verbraucht und geopfert,
wozu? Denn auch die Gerechtigkeit des Staates in allen ihren
Formen rührt die innere Art des Weltwillens mit keinem Finger an.
Ja sie wird vom Weltwillen beherrscht. Der Krieg ist da wieder das
schlagende Beispiel dafür: weit entfernt, daß der Staat es auch nur
versuchte, aus dem wilden Tier einen Menschen zn machen, muß er
umgekehrt den Menschen mit tausend Künsten zwingen znm wilden
Tier zu werden. Der Teufel kann auch über diesen Turm von Babel lachen.

Die religiöse Gerechtigkeit! Es gibt leider Gottes kein sichereres
Mittel, uns vor dem Alarmruf des Gewiffens in Sicherheit zu
bringen als Religion und Christentum. Ein wundervolles Gefühl
der Geborgenheit und Sicherheit stellt fich ein gegenüber der
Ungerechtigkeit, deren Macht wir überall wittern, wenn die Religion
uns die Möglichkeit gibt, neben und über den Widrigkeiten des

Verkehrs mit uns selbst und den Mitmenschen, des Geschäfts und der
Politik auch noch weihevolle Stunden der Andacht zu feiern, uns
zum Christentum zn flüchten, als auf die ewiggrüne Insel im grauen
Meere des Alltags. Es ist eine wundervolle Illusion, wenn wir uns
damit trösten können, daß in unserm Europa neben Kapitalismus,
Prostitution, Häuserspekulation, Alkoholismus, Steuerbetrug und
Militarismus auch die kirchliche Verkündigung und Sitte, das „religiöse

Leben" ihren unaufhaltsamen Gang gehen. Noch sind wir
Christen! Noch ist unser Volk ein christliches Volk! Eine wundervolle
Illusion, aber eine Illusion, ein Selbstbetrug! Wir sollten hier zu allererst

ehrlich werden und uns noch ganz anders offen fragen: was haben
wir eigentlich davon? Orri bono? Was soll all das Predigen, Taufen,
Konsirmieren, Läuten und Orgeln? all die religiöfen Stimmungen
und Erbauungen, all die „sittlich-religiösen" Ratschläge „den Eheleuten
zum Geleite", die Gemeindehäuser mit und ohne Projektionsapparat,



- 150 —

die Anstrengungen zur Belebung des Kirchengesanges, unsere
unsäglich zahmen und nichtssagenden kirchlichen Monatsblättlein und
was sonst noch zu dem Apparat moderner Kirchlichkeit gehören mag!
Wird denn dadurch etwas anders in unserm Verhältnis zur Gerechtigkeit

Gottes? Erwarten wir auch nur, daß dadurch etwas anderes
werde? Wullen wir, daß damit etwas geschehe oder wollen wir nicht
vielmehr gerade damit aufs Raffinierteste verhüllen, daß das Entscheidende,

das geschehen müßte, noch nicht geschehen ist und wahrscheinlich
nie geschehen wird? Tun wir nicht auch mit unserer religiösen Gerechtigkeit,

„als ob" — um das Reale nicht tun zu müssen? Ist nicht
auch unsere religiöse Gerechtigkeit ein Produkt unseres Hochmuts
und unserer Verzagtheit, ein Turm von Babel, über den der Teufel
lauter lacht als über alles Andere?! — Wir stecken tief, sehr tiefinden
Menschengerechtigkeiten drin. Wir sind alarmiert durch den Ruf
des Gewissens, aber wir haben es nicht weiter gebracht als bis zu
einem schlaftrunkenen Spiel mit den Schattenbildern der göttlichen
Gerechtigkeit. Sie felber ist uns zu groß und zu hoch. Und darum
sind auch die Not und die Angst, die wir um der Ungerechtigkeit
willen leiden müssen, noch da. Das Gewissen in uns schreit weiter.
Unsere tiefste Sehnsucht ist ungestillt.

Und das ist nun die innere Lage, in der wir auf die völlig
sinnlose Frage kommen, ob Gott gerecht sei, in der uns die Gerech--

tigkeit Gottes gänzlich ungereimterweise zu einem Problem und
Diskussionsgegenstand wird. Durch den Krieg ist ja diese sinnlose
Frage wieder einmal „aktuell" geworden. Es wird jetzt kaum eine
Gemeinde geben im Land herum, in der nicht laut oder leise, grob
oder fein diese Frage rnmort und sie rumort im Grunde in uns
Allen, die Frage: wenn Gott gerecht wäre, könnte er dann Alles das
„zulassen", was jetzt in der Welt geschieht?

Eine sinnlose Frage? Ja allerdings sinnlos, wenn dabei Gott,
der lebendige Gott gemeint ist. Denn der lebendige Gott offenbart
fich uns in unserm Gewissen keinen Augenblick anders denn als ein
gerechter Gott. Und es ist sinnlos, ihn zu fragen: bist du gerecht?
Wo wir ihn sehen können, wie er ist Und wo er u n s fragt, ob wir
ihn anerkennen und haben wollen, wie er ist. Aber eine fehr
sinnreiche und richtige und gewichtige Frage ist das, wenn wir sie an den
Gott richten, dem wir in unserm Hochmut und in unserer Verzagtheit
den Turm von Babel errichtet haben, an den großen persönlichen
oder unpersönlichen, mystischen, philosophischen oder naiven Hintergrund

und Schutzpatron unserer Menfchengerechtigkeiten, nnserer
Moral, unseres Staates, unserer Kultur, unserer Religion. Ja, wenn
wir den meinen, dann haben wir sehr recht, zu fragen: ist Gott
gerecht? dann ist die Antwort bald gegeben. Das ist unser Elend,
ein Elend ohne Ausweg und Erlösung, daß wir uns mit tausend
Künsten einen Gott gemacht haben nach unserem Bilde nnd daß wir



— 151 -
diesen Gott nun haben müssen, einen Gott, an den man so trostlose
Fragen stellen kann und muß, auf die es nur so trostlose Antworten
gibt. In dieser Frage: ist Gott gerecht? bricht nnser ganzer Turm
von Babel zusammen. Jn dieser Frage, die uns jetzt wieder cinmal
brennt, wird es offenkundig, daß wir eine Gerechtigkeit haben möchten
ohne Gott, ja daß wir Gott haben möchten ohne Gott und gegen
Gott — und daß das eben nicht geht. Es zeigt sich, daß dieser
Gott kein Gott ist. Er ist ja nicht einmal gerecht. Er kann es nicht
einmal verhindern, daß seine Gläubigen, all die ausgezeichneten
europäischen und amerikanischen Kultur- und Wohlfahrts- und
Fortschrittsmenschen, all die wackern beflissenen Staatsbürger und frommen

Christen mit Brand und Mord übereinander herfallen müssen

zur Verwunderung und zum Spott der armen Heiden in Indien und
Afrika. Diefer Gott ist wirklich ein ungerechter Gott und es ist
hohe Zeit, diesem Gott gegenüber einmal gründlich Zweifler,
Skeptiker, Spötter und schließlich Atheist zu werden. Es ist hohe
Zeit, uns offen und fröhlich zu gestehen: dieser Gott, dem wir den

Turm von Babel gebaut haben, ist kein Gott. Er ist ein Götze. Er ist tot.
Gott felber, der wirkliche, der lebendige Gott und seine Liebe,

die zu Ehren kommt. Das ist die Lösung. Wir haben ja noch gar nicht
angefangen, ruhig auf das zu hören, was das Gewissen von uns
will, wenn es uns in unserer Not und Angst an die Gerechtigkeit Gottes
erinnert. Wir waren viel zu gierig daraus, selber gleich etwas machen
zu wollen. Wir machten es uns viel zu schnell behaglich in allerhand
Notbauten. Wir verwechselten das Zelt mit der Heimat, das
Moratorium mit dem normalen Lauf der Dinge. Wir beteten: dein Wille
geschehe! und meinten damit schließlich: dein Wille geschehe vorläufig
nicht! Wir glaubten an ein ewiges Leben, aber das wirklich
Ewige, in dem wir lebten und von dem wir uns sättigten,
war das Provisorische Und darüber blieben wir die Gleichen,
die wir waren. Und die Gerechtigkeit blieb. Und die Gerechtigkeit
Gottes verschwand wieder vor unseren Augen. Und Gott selber
wurde nns zweifelhaft, weil an feiner Stelle ja das fragwürdige
Gemachte unferer Gedanken stand. Es gibt einen grundsätzlich
andern Weg, um zu der Gerechtigkeit Gottes in ein Verhältnis
zu kommen.

Diesen anderen Weg betreten wir damit, daß wir statt zu reden,
zu reflektieren, zu räfonnieren, stille werden und dafür das Gewisfen
nicht stillschweigen heißen, nachdem wir seine Stimme kaum erst

gehört haben. Wenn wir das Gewissen zu Ende reden lassen, dann
sagt es uns nämlich nicht nur, daß es etwas Anderes gibt, eine
Gerechtigkeit über der Ungerechtigkeit, sonderen das noch viel Wichtigere,
daß dies Andere, nach dem wir uns sehnen und das wir nötig haben,
Gottes Sache ist. Gott hat recht und nicht wir! Gottes Gerechtigkeit

ist eine ewige Gerechtigkeit! Das ists, was wir so leicht
überhören. Es braucht etwas, bis wir so weit sind, das wieder zu



— 152 —

hören. Wir machen gar ein Getöse mit unserer Moral und Kultur
und Religion. Aber es kann dazu kommen, daß wir zum Schweigen
gebracht werden und damit fängt dann unsere wirkliche Erlösung an.

Es wird sich dann vor allem darum handeln, daß wir
Gott überhaupt wieder als Gott anerkennen. Das ist schnell gesagt:
anerkennen. Aber das ist eine Sache, die nur in heißem persönlichem
innerem Kampf erstritten und gewonnen wird. Das ist eine Aufgabe,
neben der alle kulturellen, sozialen und patriotischen Aufgaben, alle
„sittlich-religiösen" Bemühungen Kinderspiel sind. Denn es handelt
sich dabei darum, daß wir uns selbst aufgeben, um uns Gott zu
übergeben und seinen Willen zu tun. Gottes Willen tun, heißt aber mit
Gott neu anfangen. Gottes Wille ist keine bessere Fortsetzung unseres
Willens. Er steht unserem Willen gegenüber als ein gänzlich anderer.
Ihm gegenüber gibt es für unseren Willen nur ein radikales
Neuwerden. Kein Reformieren, ein Neuwachsen und Neuwerden. Denn
der Wille, der uns im Gewissen offenbar wird, ist Reinheit, Güte,
Wahrheit, Gemeinschaft als vollkommener Gotteswille. Es ist ein
Wille, der keine Ausreden und Vorbehalte und vorläufige
Kompromisse kennt. Es ist ein durch und durch einseitiger Wille, ein
von innen, von Grund aus heiliger und seliger Wille. Das ist die!

Gerechtigkeit Gottes. Ihr gegenüber muß Demut das Erste sein.
Haben wir in diefer Richtung etwa fchon genug getan? Können
wir diese Demut etwa als eine selbstverständliche Voraussehung
behandeln und über sie hinweg zu allerhand Turmbauten übergehen?
Haben wir nur auch schon angefangen mit der Schaffung dieser
Voraussetzung?

Und dann das zweite: an Stelle aller Verzagtheit wird eine
kindliche Freudigkeit treten: Freude darüber, daß Gott so viel größer
ist, als wir es uns dachten. Freude darüber, daß seine Gerechtigkeit,
eine ganz andere Tiese und Bedeutung hat, als wir es uns träumen
ließen. Freude darüber, daß von Gott für unser armes verworrenes
belastetes Leben viel mehr zu erwarten ist, als wir mit unseren
Grundsätzen, mit unserm Idealismus, mit unserm Christentum es

uns träumen ließen. Mehr zu erwarten! Wir sollten unsere Gefühle
nicht so zerstreuen nach allen Seiten. Wir sollten uns das Herz nicht
immer wieder so töricht in Verwirrung bringen lassen durch immer
neue Turm von Babel-Bauten, Wir sollten unseren Glauben nicht
daran verschwenden, uns und andere von unserem Unglauben zu
überzeugen. Wir sollten nicht immer wieder die fruchtbarsten Augenblicke

deshalb ungenützt verstreichen lassen, weil wir es jedesmal
für frömmer und weiser halten, menschlich als göttlich zu denken.
Wir sollten uns dafür mit aller Kraft darauf legen, mehr von
Gott zu erwarten, wachsen zu laffen, was von ihm her tätsächlich
in uns wachsen will, anzunehmen, was er uns zu ja beständig
anbietet, wachend und betend seinem Schaffen zu folgen. Wie
die Kindsr uns über den großen Gott und seine Gerechtigkeit zu



— 153 —

freuen und ihm Alles zuzutrauen. Haben wir etwa in dieser
Richtung schon genug getan? Fließen denn etwa die Quellen so

reichlich, die da fließen könnten? Stehen wir nicht auch in der
rechten schöpferischen Freudigkeit Gott gegenüber noch ganz in den
Anfängen?

Jn der Bibel heißt diese Demut und diese Freudigkeit Glauben.
Wenn wic glauben, so heißt das, daß wir statt alles Rumors still
werden und Gott mit nns reden lassen, den gerechten Gott, denn
es gibt keinen anderen. Und dann wirkt Gott in uns. Dann
fängt in uns das radikal Neue an, keimhaft aber wahrhaft, das
die Ungerechtigkeit überwindet. Wo geglaubt wird, da fängt mitten
in der alten Kriegswelt und Geldwelt und Todeswelt der neue
Geist an, aus dem eine neue Welt, die Welt der Gerechtigkeit Gottes
wächst. Die Not und Angst, in denen wir jetzt sind, find gebrochen,
wo dieser neue Anfang ist. Die alten Fesfeln wollen zerreißen,
die falschen Götzen beginnen zu wanken. Denn jetzt ist etwasj
Reales geschehen, das einzige Reale, das geschehen kann: Gott
selbst hat nun seine Sache an die Hand genommen, „Ich sah den
Satan vom Himmel fallen wie einen Blrtz," Das Leben bekommt
seinen Sinn wieder, das Leben des Einzelnen und das Leben
im Ganzen, Lichter Gottes gehen auf im Dunkeln und Kräfte
Gottes werden wirksam in der Schwachheit. Wirkliche Liebe, wirkliche
Wahrhaftigkeit, wirklicher Fortfchritt werden möglich, ja Moral und
Kultur, Staat und Vaterland, sogar Religion und Kirche werden
jetzt möglich, jetzt, erst jetzt! Eine weite Aussicht tut sich auf für
die Zukunft auf ein Leben, ja auf eine Welt hier auf der Erde,
in der der gerechte Gotteswille hervorbricht und gilt und geschieht
wie er im Himmel geschieht. So wird die Gerechtigkeit Gottes, die
ferne, fremde, hohe, unfer Eigentum und unfere große Hoffnung.

Diesen inneren Weg, den Weg des einfachen Glaubens, ist
Jesus gegangen. Hier ist mehr als Mose und mehr als Johannes
der Täufer. Hier steht die Liebe Gottes ursprünglich und nen in
Ehren, Man kann nicht sagen, daß die Menschheit die Möglichkeiten
diefes Weges schon erschöpft hat. Wir haben aus Jesus schon vielerlei
gemacht. Aber wir haben das Einfachste noch am wenigsten begriffen,
daß er der Sohn Gottes war und daß wir mit ihm den Weg gehen
dürfen, auf dem man nichts tut, als glaubt, daß des Vaters Wille
die Wahrheit ist und geschehen muß. Man kann entgegenhalten,
daß diese Auflösung der Quadratur des Zirkels kindlich und dürftig
ist. Ich lasse es mir gefallen. Es wird doch in dieser kindlichen
und dürftigen Auflösung ein Programm stecken, groß genng, um ein
Menschenleben reich und schön zu machen und mehr als das. Es
wird sich zeigen, ob die Erschütterung des Turmes von Babel, die
wir jetzt durchmachen, stark genug ist, um uns diesem inneren Weg
des Glaubens ein klein wenig näher zu bringen. Eine Gelegenheit
dazu ist jetzt da. Es kann sein, daß es geschieht. Es kann aber



154

auch sein, daß es nicht geschieht. Früher oder spater wird es
geschehen. Einen anderen Weg giebt es nicht. Karl Barth.

»er Zöllner uns SiinSer geselle.

FF lie weich und süß ist, uns doch immer das Wort der Bibel
AMI eingegangen: „Dieser nimmt die Sünder an und isset

mit ihnen." Wie wohl haben wir uns gefühlt unter
den Fittigen des Sünderfreunds. Wie sinnlich schön waren die Züge
des Heilands, der die schmachtenden Seelen erquickte, wie zärtlich
blickte er im Bild herab auf die Reuigen und Gnadesuchenden, die
ihn umgaben. Wie ließ es sich doch bei diesem Evangelium fo
angenehm träumen im Gefühl der milden Heilandsliebe, in dem
tröstlichen Bewußtsein, mit allen UnVollkommenheiten und
Ungesetzlichkeiten doch unter den Flügeln der sorgenden Liebe geborgen zu
sein. Es kommt mir nicht in den Sinn, den müden Seelen den
Trost der vergebenden göttlichen Liebe verkümmern zu wollen;
aber haben fich die weichen Seelen, die Jefus gerade als Sünderfreund

vergötterten, schon klar gemacht, wieviel es ihn gekostet
hat, der Zöllner und Sünder Geselle zu werden? Mit Zöllnern und
Sündern verkehren, das hieß in der Sprache der Zeit Jesu, zu den
Ausgestoßenen und Enterbten, zu den vaterlandslosen Gesellen sich

halten, das hieß darauf verzichten, von den Besitzenden und
Herrschenden, den stMtserhaltenden und staatsverwaltenden Parteien
gehört zu werden. Das hieß, von den anständigen Leuten geboykottet,
in Verruf erklärt und stigmatisiert zu werden.

Wie es dahin kam? Die Evangelien erzählen es auf allen
Seiten. Die ganze Tragik der Geschichte Jesu erklärt sich aus dem
Kampf, den das neue aus dem schassenden und zeugenden Gottes-
und Menschengeist geborene Prinzip mit einer stumpfsinnigen, allem
Neuen abholden, im alten Schlendrian sich gefallenden Umwelt
zu führen hatte. Diejenigen aber, deren Interesse mit der Erhaltung
der morschen und wurmstichigen Zustände identisch war, mußten
mit eiserner Notwendigkeit zu Gegnern dessen werden, der ein Feuer
anzünden wollte, in dessen Flammen die Standarten angemaßter
Selbstherrlichkeit verbrennen müßten. Es ist kaum anzunehmen,
daß sich Pharisäer und Schriftgelehrte, geistliche und weltliche
Obrigkeit von Anfang au über die Tragweite der den jüdischen
Nationalismus zersprengenden Gedanken Jesu klar waren, aber das
scharfe Wehen des Geistes, der das Morgenrot einer neuen Zeit
kündete, hat ficher eine Ahnung in den Köpfen derer geweckt, die
den Holzwurm im Gebälke wohl hörten, aber die Risse zu übertünchen
sich bemühten. Sind doch die Usurpatoren zu allen Zeiten von Furcht
vor den Wahrheitszeugen geschüttelt worden; sind doch gerade die


	Die Gerechtigkeit Gottes

