
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 10 (1916)

Heft: 3

Artikel: Bismarck oder Tolstoi?

Autor: Stückelberger, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-133773

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-133773
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— WS —

Weltördnung geben. Freilich, nicht wir allein handeln so. Hunderte
tun es, beschämen nns damit, die sich dieses Glaubens gar nicht
bewußt srnd. Aber in unbewußtem Christentum handeln sie so, als
ob die Welt auf Wahrheit, Gerechtigkeit und Güte angelegt wäre.
Für uns ist es ein herrliches, aber auch verantwortungsvolles
Vorrecht, daß wir uns dieses Glaubens bewußt werden dürfen. Was
wir von Jesu empfangen haben, ist uns Bürgschaft der Vollendung,
Wir dürfen uns mit feiner Forderung auch seine Hoffnung und
Verheißung aneignen. Ihm werden sich noch alle Knie beugen und alle
Zungen bekennen, daß er der Herr sei.

Wo diefer Glaube aufgewacht ift, da sind wohl die Rätsel nicht
geschwunden und gelöst. Sie können sich immer noch quälend auf
die Herzen legen. Aber sie können sie nicht mehr dauernd verfinstern.
Mit dem Kreuz in der Hand kann ste der Gläubige beschwören. Er
kennt die Lösung nicht, aber er vertraut, daß sie vorhanden ist, und
deshalb kann er schweigen. Er braucht über die Niederlagen nicht zu
verzweifeln; er vertraut auf Gottes schöpferische Macht. Jn seinem
Glauben hat er nun den Schlüssel dazu, daß ihn allenthalben
aus Natur und Geschichte Offenbarungen des lebendigen Gottes
grüßen, der durch seine sittliche Weltordnung die Welt zum Heil seiner
Kinder leitet. R. Liechtenhan.

Bismarck oSer cslstsi?
RRismarck oder Tolstoi? Es dürste nicht schwer fallen zu
UW erraten, warum gerade diese beiden Namen gegen-

wärtig nebeneinander oder vielmehr einander gegenüber
gestellt werden. Wir vermuten wohl mit Recht in denselben die
Vertreter oder vielleicht Urheber von zwei weitauseinandergehenden
Weltanschauungen, die Verkörperung zweier Jdeenkreise,
die heutzutage gegen einander im Kampf liegen und um die Herrschaft

in der Menschheit ringen.
Es liegt mir schließlich nicht so sehr an.den beiden Namen als

eben an den verschiedenen Geistes ri ch tun g e n, die hier
in Betracht kommen. Man könnte auch Hiese beiden Namen

^ Dieser Bortrag wurde im Januar in Winterthur und im Februar in
Zürich gehalten und wird nun auf mehrfachen Wunsch veröffentlicht. Seither ist
die Schrift: „Der Ehrist und der Staat," von Gustav Benz, in Basel, erschienen,
die dieselbe Frage etwas eingehender behandelt. Ich kann auf die darin enthaltenen
Ausführungen keinerlei Bezug mehr nehmen, um darauf zu erwidern. Das würde
eine weitere Abhandlung ,ersordern. Mir lqg es vor ,«llem einmal dgran, das
Problem, das im Verhältnis von Staat und Christentum liegt, Mcht scharf in den
Vordergrund zu stellen als eine der wichtigsten, wenn nicht die wichtigste Frage der
Gegenwart, Der Verfasser.



— 110 —

Bismarck und Tolstoi ganz weglassen und nur von Ideen reden,
aber es ist sicher viel leichter und anschaulicher, diese, Ideen gerade an
den beiden weltgeschichtlich berühmten Trägern derselben kennen

zu lernen und zur Darstellung zu bringen, Jn diesem Sinn möchte
ich von den beiden Namen ausgehen, nicht um eine Charakteristik

der Persönlichkeit oder gar ein Lebensbild zu geben,
sondern eben nm die Gedankenwelt, die sie vertreten und zur
Geltung bringen, zu kennzeichnen, keinem Menschen und keiner
Partei zu Lieb oder zu Leid, nur um an Hand von geschichtlichen
Erscheinungen die Wahrheit zu suchen, die uns heute wichtig ist.

Was die beiden Persönlichkeiten selbst anbetrifft, so

finden wir z. T. viele Aehnlichkeiten heraus, beide gehören
durch ihre Abstammung dem hohen Stand des Adels an, find
Großgrundbesitzer und betrachten die Bewirtschaftung ihrer
Güter als angenehme Erholung neben dem als Beruf erwählten
Fach der Staatswissenschaft und Staatsverwaltung. Beide durchleben

ihre Jugend- und Studentenzeit in einer robusten
Zügellosigkeit, verfallen in einen ausgeprägten Skeptizismus, in
welchem alle überlieferten religiöfen Vorstellungen untergehen, bis
jeder von den Beiden auf seine Weise seine Bekehrung erlebt
und auf Grund davon bewußt und entschieden sich zum Christentum
bekennt. Beide haben bei all ihrer erstaunlichen Energie und
Intelligenz ein recht warmes und tiefes Gemüt, so daß alle, die mit
ihnen in Berührung kommen, von ihrem hohen Sinn und edlen
Geist ergriffen werden. Bismarck wie Tolstoi führten ein tadelloses,
vorbildliches Familienleben: „Es ist rührend, schreibt Motley
an seine Frau, die innige Zuneigung Bismarcks zu seiner Frau
und den Kindern zu beobachten, und du kannst dir denken, daß sie

ihn vergöttern." Auch eine persönliche Liebe zum „gemeinen Mann"
war beiden eigen, Bismarck betrieb in ausgedehntem Maße seine

Privatarmenpflege gegen jeden, der fich bittend an ihn wandte.
Einmal rettete er auch seinem Reitknecht unter Todesgefahr das
Leben, erwarb fich dabei, seine erste Ehrenmedaille, die ihm
wichtiger war als mancher Orden. Es steht außer allem Zweifel,
daß beide Männer ein tiefreligiöses Leben führten. Es
mag vielleicht als fromme Redensart erscheinen, wenn Bismarck
auf „Gottes Hilfe" und „Gottes Wille" sich beruft, aber zu
seinem übrigen ehrlichen und derben, allen weit überlegenen Wesen
würde ein solch heuchlerisches Gebahen schlecht passen. Er hat
sich gelegentlich sehr ausführlich über seine religiösen Anschauungen

ausgesprochen. Einen noch unerträglicheren Blick in sein
Inneres gewährt es, wenn Moritz Busch erzählt, daß er nach
einem plötzlichen Aufbruch Bismarcks 'in Donchery unter den am
Boden herumliegenden Sachen das Losungsbüchlein der
Brüdergemeinde 1870 und ein anderes Andachtsbuch gefunden habe,
in dem der Kanzler nachts zu lesen pflegte.



— Ill —

Jeder der beiden großen Männer war in seiner Art ein
aufrichtiger Christ. Aber gerade darin liegt das scheinbar unlösbare
Problem: Wie kommt es, daß nun Beide trotzdem zu so ganz
himmelweit verschiedenen, diametral entgegengesetzten Auffassungen
kommen konnten, wie wir fehen werden?

Für uns ist diese Frage deshalb so wichtig, ja brennend, weil
heutzutage jene beiden Lebensauffassungen durch den gegenwärtigen

Krieg verschärft sich, leidenschaftlich gegenüber stehen und deshalb
so große Verwirrung anrichten, weil beide sich auf das
Christentum berufen und sich darauf stützen, so daß wir zwe
Arten Christentum vor uns auftauchen sehen, die sich rundweg
ausschließen und darum mit aller Macht und Wucht sich bekämpfen.

Wir wollen zuerst einmal an Hand von Aeußerungen
Bismarcks die eine Auffassung uns vergegenwärtigen:

Es scheint vielleicht naiv und kleinlich, bei einer weltgeschichtlichen

Größe wie Bismarck es war, an den Konfirmations-
fpruch anzuknüpfen, und doch scheint mir jener ahnungslos gegebene
Spruch charakteristisch, ja providentiell zu sein, er heißt: „Alles was
ihr tut, das tut von Herzen als dem Herrn und nicht
den Menschen." Letzteres fällt besonders schwer ins Gewicht;
ein Menschendiener war Bismarck sicherlich nicht, nicht einmal gegenüber

einer königl. oder kaiserl. Majestät. Er ist vielmehr so recht
der Typus eines allezeit furchtlosen, unabhängigen Germanen. Wir
kennen ja das bekannte Wort: „Wir Deutsche fürchten Niemand
als Gott." Es war ihm damit wirklich Ernst, auch mit dem „Gott
fürchten"! Die Gottesfurcht ist bei Bismarck keine Phrafe. Sie
zeigt fich darin, daß er, was er tat, mit einer unbestechlichen
Gewissenhaftigkeit und mit stahlhartem Pflichtgefühl getan hat.
,Mir ist niemand Dank schuldig und wer von mir behauptet,
ich erwarte ihn, der verleumdet mich — ich habe meine Pflicht
getan, weiter nichts! Meine Herren, was fesselt mich denn
überhaupt noch an diesen Platz, wenn es nicht das Gefühl der Diensttreue

ist?" Und dies Pflichtbewußtsein war religiös begründet,
wie er selbst ausdrücklich erklärt: „Wenn ich nicht mehr Christ wäre,
diente ich dem König keine Stunde mehr. Warum soll ich mich
angreifen und unverdrossen arbeiten in diefer Welt, mich Verlegenheiten

nnd übler Behandlung aussetzen, wenn ich nicht das Gefühl
habe, Gottes wegen meine Schuldigkeit tun zu müssen. Wenn
ich nicht an eine göttliche Ordnung glaubte, die diese deutsche Nation
zu etwas Gutem und Großem bestimmt hätte, so würde ich das
Diplomatengewerbe gleich aufgeben oder das Geschäft gar nicht
übernommen haben. Titel und Orden reizen mich nicht"... Auf eine
seelsorgerliche Ermahnung des Oberpräs. Senft von Pilsach schreibt Bis-



— 112 —

màrck: „Iii ehrlicher Buße tue ich mein Tagewerk ohire Ew. Excellenz
Ermahnung; über wenn ich in Furcht und Liebe Gottes meinem
angestammten König in Treue und mit erschöpfender Arbeit diene,
so wird mich dabei in meinem Vertrauen auf Christi Verdienst
nichts irre machen. Jn dem Schreiben wird auf den Schluß des
3. Psalms hingewiesen, wo es heißt: „Ich fürchte mich nicht vor
viel Hunderttausenden, die sich auch wider mich legen. Auf, Herr, und
hilf mir, mein Gvtt; denn du schlägst, alle Meine Feinde auf den
Backen und zerschmetterst der Gottlosen Zähne! Bei dem Herrn
findet man Hilfe." Das ist Bismarcks Gottvertrauen! Gemäß jenem
Segensspruch: Was ihr tut, das tut von Herzen als dem Herrn
nicht den Menschen.

Alles, was ihr tut! Das Wort Pauli läßt dahingestellt,
was wir tun. Was aber sollen wir tun, was ist Ziel und Zweck
unseres Tuns, was ist Pflicht? Jn dieser Frage hat Bismarck
wohl kaum das Christentum so gründlich zu Rate gezogen als da,
wo es sich um pünktliche und energische Ausführung, um den

Erfolg handelt. Die Pflicht und Aufgabe war für ihn durch seinen
Beruf im „christlichen Staat" vorgezeichnet, da gab es für ihn kein

hin- und herbesinnen, sondern einfach gehorchen und handeln. Am
23. September 1862 wurde Bismarck durch König Wilhelm I. zum
Staatsminister von Preußen und am 14. Juli 1867 zum
Bundeskanzler ernannt. Nun geht er geradewegs auf das gegebene
Ziel los: die Macht und Ehre des preußischen Staates und die
Einigkeit Deutschlands; ihm zu der Macht zu verhelfen, die ihm
gebührt. „Ich suche die preußische Ehre darin, daß Preußen vor
allen sich von jeder schmachvollen Verbindung mit der Demokratie
entfernt halte, daß Preußen in der vorliegenden wie in allen Fragen
nicht zugebe, daß in Deutschland etwas geschehe ohne Preußens
Einwilligung." Durch Preußen soll Deutschland die Einigkeit wieder
erlangen und zwar von oben her durch Autorität und
Gewalt. Acht Tage nach der Ernennung zum Ministerpräsidenten
erklärte er in einer Rede: „Nicht auf Preußens Liberalismus sieht jetzt
Deutschland, sondern auf seine Macht. Nicht durch Reden und
Majoritätsbeschlüsse werden die großen Fragen der Zeit entschieden,
sondern durch Eisen und Blut"! Machtstellung durch Gewalt!
Moltke erklärt kaltblütig: „Der Krieg von 1866 ist mcht ans
Notwehr entsprungen; er war ein im Kabinet als notwendig erkannter,
längst beabsichtigter und ruhig Vorbereiteter Kamps nicht um Ländererwerb

und materiellen Gewinn — sondern für ein ideales
Gut — für Machtstellung." IN Verfolgung dieser Ziele ist
der Politiker und Staatsmann Bismarck kühl berechnend, hart
und rücksichtslos, man könnte fast sagen: aus Pflichtgefühl und
Berufstreue. Als es ihm mit der Einnahme von Paris Nicht
rasch genug ging, rief er ärgerlich aus: Ja wenn man Landgraf
wäre! das Hartsein traue ich Mir zn, über Landgras 'bin ick) Nickst.



— 113 —

(Er meint damit Mottle). Er heißt nicht umsonst der „eiserne
Kanzler."

Allerdings er begehrt auch für sich nichts anderes als schließlich

ein Opfer des harten Kampfes zu sein: „Für unsern König
und das Vaterland das Leben zu lassen, ob auf dem Schlachtfeld
oder auf dem Straßenpflaster, halte ich für ein hohes Glück und
erflehe von Gott, daß mir ein folcher Tod vergönnt fei. Für jetzt
hat er's anders gewollt." — Bismarck war sich der Härte bewußt:
„Wir sind gegen Sonderrechte uud Vorurteile einzelner Regierungen
und Stämme mit Härte verfahren, weil wir unverrückt unser
nationales Ziel im Auge behalten." „Wir werden die Quelle, aus
der wir die Berechtigung schöpften, hart zu sein und mit eisernem
Schritt zu zermalmen, was der Herstellung der deutschen Nation
in ihrer Herrlichkeit und Macht entgegenständ," — (nicht
preisgeben?) — Ohorufe unterbrachen Bismarck. Königj Wilhelm
aber sagt vom Kanzler: „Ihre Excellenz ist mit der Geschichte Preußens,

Deutschlands, Europas zu eng verbunden, als daß Sie sich

vom Schauplatz zurückziehen dürfen," — Jn der Tat:
Ein riesenhafter Schmid am Ambos stand
Nnd hob dcn Hammer mit berußter Hand,

so C. F. Meyer.
Bevor wir uns selbst ein Wort darüber erlauben, laßt

uns zunächst einen Blick auf Tolstoi werfen.

2.

Neben dem kühnen Recken im Sachsenwalde der stille
Philosoph von Jasnaja Poljana!

Nicht als ob Tolstoi nicht auch ein bewegtes und wahrhaftig
tapferes Leben hinter sich habe. Er war nicht weniger ein adeliger
Weltmann und kühner Soldat als Bismarck und hat sich im Kampf
gegen die Franzofen bei Sebastopol die Verdienstmedaille
für Tapferkeit geholt. - Aber freilich: Tolstoi's Bedeutung
liegt nicht wie bei Bismarck auf dem Gebiet weltgeschichtlicher

Ereignisse, sondern vielmehr im großen Geisteskampf der
Menschheit, er ist neben dem erfolgreichen Realpolitiker Bismarck
der entsagungsvolle Mystiker und Idealist.

Es ist natürlich im gegenwärtigen Augenblick nicht möglich,
sich gründlicher in Tolstois Gedankenwelt umsehen, wir können
nur in Kürze auf die Gefahr hin, fchon Bekanntes zu sagen, die

Hauptrichtung seiner Gedanken andeuten und auf ihren
Ausgangspunkt hinweisen.

Da ist es nun überaus wichtig zu beobachten, wie Tolstoi,
da wo Bismarck mit aller Selbstverständlichkeit und Energie zufährt,
vor allem die große Frage aufwirft: Was muß ich tun? Er
begnügt sich nicht mit der Parole: Was ihr tut, das tut dem Herrn,



— 114 —

sondern setzt gerade bei dem Was mit seiner Kritik ein: Was ist
Ziel und Zweck meines Lebens, was ist der Sinn des
Lebens überhaupt? Von allen Herrlichkeiten und Höhen
der Kultur unbefriedigt gelangt Tolstoi zu der S elb st b e s i n n u n g:
Wo bin ich und was foll ich?

1, Indem er sich zu orientieren sucht, erblickt er in der
Entwicklung der Menschheit drei Stufen: die erste Stufe ist die
individuelle des Einzellebens ohne Kultur, die zweite ist die
gesellschaftliche (soziale) mit ihrer Kultur, die dritte ist die universelle

der göttlichen'Gemeinschaft mit einer neuen Kultur. Leben heißt,
an diese Bestimmung der Menschheit glauben, dadurch
bekommt auch der einzelne Mensch als Teil des Unendlichen eine
göttliche Bedeutung; der Mensch soll Gott ähnlich werden, so nur
läßt sich das Leben ertragen. Wir leben nun seit Christus im
Kampf zwischen der zweiten und dritten Stufe. Jede
der Stufen hat ihre besonderen charakteristischen Grundsätze; das
Grundgesetz der zweiten Stufe ist das Recht der Vergeltung:
Auge um Auge, Zahn um Zahn! Das Grundgesetz der neuen Stufe
ist die Liebe, die das Böse mit Gutem vergilt, Segen für Fluch
spendet und Liebe für Haß. Auf diefem Weg allein kann die
Menschheit vorwärts schreiten und ihr Ziel erreichen. Dazu gehört
auch der von Tolstoi besonders betonte Satz der Bergpredigt:
Ihr sollt dem Uebel nicht widerstreben, d. h. dem
Uebeltäter nicht mit Gewalt begegnen, ihn auch nicht töten.

Diese Lehren Christi nimmt Tolstoi praktisch und
wörtlich und nicht etwa nur so «um, grano salis, so zum
Schein. Die welche behaupten, man könne jene Worte nicht wirklich
erfüllen, Werst er darauf hin, daß das Ideal, das Christus uns
gegeben hat, ein unendliches ist. Die absolute Vollkommenheit
wird nie erreicht, aber das Streben darnach vermehrt unaufhörlich
das Glück des Menschen ins Unendliche.

Das Ideal herabsetzen, heißt es zerstören. Das Ideal, das
uns anzieht, ist nicht von jemand erdacht worden, jeder Mensch trägt
es in seiner Seele. Damit ist aber nicht etwa als Erweiterung
des Horizonts über Familie und Staat hinaus die allgemeine
Menschenliebe gemeint. Eine solche Liebe kann es in Wirklichkeit

nicht geben, es fehlt ihr das Motiv und sie ist ohne Gefühl.
Das Motiv der christlichen Liebe ist und bleibt Gott; sie geht hervor aus
der christlichen Lebensauffassung, nach welcher der Sinn des Lebens
in der Liebe und dem Dienste Gottes steht, des Gottes
indir. Du liebst, nicht weil es dir vorteilhaft ist, diesen oder jenen
zu lieben, sondern weil die Liebe das Wesen deiner Seele ist, weil
du nicht ander? kannst, weil Gott in dir ist. ^ Das ist der die Welt
trotz all ihren Uebeln bejahende kühne Optimismus eines Tolstoi.
„Es wird die Zeit kommen, sagt Tolstoi, und sie kommt bereits,
wo die christlichen Grundlagen des Lebens, die Gleichheit, die Brüder-



— 115 —

lichkeit der Menschen, die Gemeinsamkeit der Güter, der
NichtWiderstand gegen das Böse durch Gewalt — ganz so natürlich
und einfach erscheinen werden, wie uns jetzt die Grundlage des

Familienlebens, des (sozialen) staatlichen Lebens erscheinen.
Die Menfchheit ist, ihrer gesellschaftlichen, staatlichen Altersstufe

entwachsen und betritt eine neue, aber aus Trägheit hält
sie sich immer noch an die früheren Lebensformen.

2. Zu diesen gehört auch und vor allem der
Patriotismus! Er besteht nicht in den Besonderheiten der
Volksindividualität (das ist eine faktische Eigentümlichkeit, nicht aber
ein Gefühl), fondern der Patriotismus ist das ausgesprochene Gefühl
der Bevorzugung des eigenen Volkes oder Staates vor allen
andern Völkern oder Staaten und der Wunsch, dem eigenen Volke
und Staate den größten Wohlstand und die größte Macht zu
verschaffen, was immer nur auf Kosten des andern geschehen kann. Es
ist aber einleuchtend, daß dieser Patriotismus als Gefühl schlecht und
als Lehre dumm ist, denn wenn jedes Volk und jeder Staat sich

für besser halten als die anderen, so müssen sie sich alle in einer
rohen und verderblichen Verirrung befinden. Aber, wie gesagt,
aus Trägheit hält sich die Menschheit noch an diese herkömmlichen
Lebensformen und verwickelt sich dadurch in eine Reihe von
Widersprüchen und Leiden, welche unser Leben vergiften,
Widersprüche in wirtschaftlichen und polirischen Angelegenheiten,
namentlich auf internationalem Verkehr: Wir, welche ganz einfach
die Menschen fremder Nationalität lieben, nicht nur ihre Fähigkeiten

achten, sondern auch uns freuen, wenn wir ihnen begegnen
und ihnen freundlich zulächeln und nur mit Entsetzen daran denken,
daß zwischen diesen Menschen und uns Beziehungen entstehen könnten,
welche nur durch gegenseitigen Mord gelöst werden könnten, wir
alle sind berufen zur Teilnahme an diesem Mord, welcher heute oder

morgen unvermeidlich geschehen soll. Und diese Möglichkeit sät
allgemeines Mißtrauen, zwingt zu übermenschlichen Rüstungen, um
die Macht anderer Reiche zu uberholen, und diese Spannung nennt
man Frieden! Tolstoi erinnert daran, daß Montesquieu fchon
vor 150 Jahren gesagt hat: „Frankreich geht zu Grunde durch den
Militarismus. Jn Europa hat sich eine neue Krankheit ausgebreitet,
sie hat die Kaiser und Könige erreicht und nötigt sie, Heere
von unmöglicher Stärke zu halten. Und die Folge wird der
allgemeine Untergang sein." Sollte etwa diese Weissagung heutzutage sich

erfüllen? Tolstoi fährt fort und sagt: Abgesehen von den anderen
Widersprüchen zwischen unserem Leben und unserem Gewissen,
von welchen unsere Zeit erfüllt ist, genügt schon der Kontrast der

kriegerischen Lage Europas mit dem christlichen
Bekenntnis, den Menschen in Verzweiflung zu bringen über die

Unsinnigkeit der menschlichen Natur, so daß er sein Leben in
diefer unfinnigen, barbarischen Welt beendigt. Dieser Widerspruch



— 116 —

zwischen dem christlichen Gebote der Brüderlichkeit und', der
Notwendigkeit, in welche alle Menschen durch die allgemeine
Wehrpflicht geraten, die Verpflichtung zugleich Christ und
Gladiator zu sein, dieser Widerspruch, welcher zugleich alle anderen
Widersprüche der menschlichen Natur enthält, ist so schrecklich, daß
man nur dann darin weiterleben kann, wenn man nicht daran
denkt und ihn vergessen kann. —

3. Die Lösung der Widersprüche von Leben und Gewissen
ist, nur auf zwei Wegen möglich: entweder durch Aenderung des
Lebens oder durch Aenderung des Gewissens,

Die Wahl kann nicht zweifelhast sein: Der Mensch kann
aufhören zu tun, was er für böse hält, aber er kann nicht aufhören,
das Böfe für bös zu halten: also muß er das er st ere wählen,
d. h, aufhören, das Böse zu tun. Aber es geschieht
nicht, warum? Weil dann alles und alle sich änderen müßten.
Tolstoi macht das an folgendem Gleichnis anschaulich. Es brennt
in einem Zirkus; alle drücken und pressen einander und drangen
fich an die Tür, die sich aber nach innen öffnet. Es erscheint der
Erlöser und sagt: Tretet zurück von der Tür, kehret um. Besinnet
euch, kommt zur Besinnung, sonst werdet ihr alle umkommen; je
mehr ihr dränget, um so weniger Hoffnung habt ihr auf Rettung.
Kehret um und ihr werdet einen Ausgaug finden und euch retten.

Nun was kann ich anderes tun, als umkehren und alle
aufrufen, der Stimme des Erlösers zu folgen; denn in der Welt
brennt es auch und Christus kam und rief: Kehret um,
vergeltet nicht Böses mit Bösem, tut wohl denen, die euch hassen.

Widerstrebet dem Uebel nicht mit Gewalt. So ihr euch nicht
besinnet, umkehret, werdet ihr alle umkommen. Es war Christus
bitter Ernst. Er faßte seine Worte nicht als müßige Erbauung!
oder als schwärmerische, poetische Phantasie, mit der er die
einfältigen Einwohner von Galiläa bezaubern wollte, nein er faßte seine

Lehre auf als ein Werk, das die Menschen erlösen sollte nnd ler
schwärmte nicht am Kreuz, sondern er schrie, und starb für seine Lehre.
Und so starben und sterben noch viele Mcnschcn, cine solche Lehre
kann man nicht einen „Wahn" nennen. Und doch, wir fallen
immer wieder in unfere irrtümliche Ueberzeugung zurück, ein Leben

ohne gewaltsame Sicherung sei zum vornherein verloren und
dann "merken wir gar nicht, was wir alles durch die beständige
Sicherung verlieren, wir haben Kriegsheere, Festungen, Borräte,
Reichtümer, die ganze Zeit wird von der Sorge um die Sicherung
des Lebens ausgefüllt und von dcn Vorbereitungen dazu
verschlungen, sodaß vom Leben selbst nichts mehr übrig bleibt. Ist d a s
kein Wahn, daß die Menschen, statt Mitleid und Liebe nur Angst
und Mißtrauen haben, darum zu Foltern, Ketten, Galgen, Galeeren,
Erschießungen, Zuchthäuser, Kriegen und Revolutionen mit all ihren
Schrecknissen Zuflucht nehmen und solche Leiden entweder verüben



— 117 —

oder erleiden oder rächen, Ist das kein Wahn? Ja der schrecklichste

Wahn, der Traum eines Verrückten, aus dem man nur einmal
zu erwachen braucht, um nie wieder seinen Schrecken zu verfallen.

4. Wie aber diesen Wahn brechen? Das ist heute noch
die große Frage. Tolstoi hat nach einer Antwort gesucht. Jn dem
älteren Werk: „Worin besteht mein Glaube?" hat er sich
die Sache noch ziemlich einfach gedacht: Sich vom Krieg lossagen
und Gutes tun allen Menschen ohne Unterschied, dem Feind wie
den Seinigen,

Jn dem späteren Werk: „Das Reich Gottes ist inwendig
in euch" geht er der Frage tiefer nach. Dabei kommt

er Zu dem Schluß: Der Staat und die Regierungen
können nicht abrüsten und Frieden machen, der Staat ist in seinem
Wesen immer auf Gewalt aufgebaut von Cäsar bis zu Bismarck,
und darum wird der Staat logischer Weise nie abrüsten, im Gegenteil,

für den Staat ist der Krieg heilige Stütze, eine göttliche
Einrichtung, eine Weltordnung. Dabei geht das Streben der
gebildeten Klassen, die dem Staat den Schutz verdanken,
darauf, anstatt ihr Leben ihrem Gewissen entsprechend zu
ändern, ihr Gewissen zu verdunkeln und zu betäuben. Dabei
aber dauern die Gewalttaten fort und werden sogar unterstützt

durch dieselben Menschen, welche ihre Nutzlosigkeit, Unfinnig-
keit und Grausamkeit einsehen und darunter leiden.

Die Leute unserer Zeit verstellen sich nicht, wenn
sie die Unterdrückung, Ungleichheit, die Zwietracht der Menschen
verabscheuen, sowie die Grausamkeiten aller Art nicht nur gegen
die Menschen, fondern auch gegen die Tiere, fie verabscheuen
alles das wirklich, aber sie wisfen nicht, wie sie das beseitigen
sollen, oder sie können sich nicht entschließen, sich von dem zu trennen,
was alles das stützt, was ihnen notwendig erscheint.

Nichts zeigt mit so erstaunlicher Klarheit die Größe des

Widerspruchs, zu der das Leben der Menschen unserer Zeit
gelangt ist, als jene selbe Erscheinung, welche das letzte Mittel und
den letzten Ausdruck der Gewalt bilden — die allgemeine
Wehrpflicht! Diesen Widerspruch sehen wir nur deshalb nicht,
weil dieser Zustand allgemeiner Bewaffnung stufenweise unmerklich
gekommen ist, und weil die Regierungen alle Mittel der
Einschüchterung, der Korruption und Gewalttat anwenden, um ihn
aufrecht zu erhalten.

Aber die Organisation der Gesellschaft auf Grundlage der
Gewalt, welche das Wohl des Einzelnen, der Familie und der Gesamtheit

zum Zweck hatte, hat die Menschen zur vollkommenen
Verneinung und Vernichtung dieses Wohles geführt. Die Lage erscheint

hosfnungslos zu sein und sie wäre es auch, wenn dem Menschen
nicht die Möglichkeit einer anderen, höhereu Lebensauffassung
verliehen wäre, welche ihn sogleich von allen jenen Banden befreit.



— 118 —

Und diese Lebensauffassung ift, die des Christentums und wurde den
Menfchen vor 180O Jahren geoffenbart.

Der Christ befreit sich von jeder Menfchengewult dadurch, daß
er für sein Leben und das Leben anderer das göttliche Gefetz der Liebe
als einzigen Leitfaden ansieht, welcher in die Seele jedes Menfchen
gelegt ist und durch Christus zum Bewußtsein gebracht wurde.

Und diese Befreiung erfolgt ohne Kampf, ohne Zerstörnng,
der Christ streitet mit niemanden, greift niemanden an, wendet gegen
niemand Gewalt an. Das gebrochene Rohr wird er nicht durchbrechen
und den glimmenden Docht nicht auslöschen, bis er dem Gericht den
Sieg verschafft. Wr erträgt Gewalt mit Ergebung, befreit dadurch
nicht nur sich selbst, sondern auch die ganze Welt von jeder äußeren
Gewalt.

Es geht wie bei einem Bienenschwarm, der an einem Zweige
hängt und sich lösen will. Eine Biene macht den Anfang, andere
folgen nach — oder wie bei einem leeren Gefäß, das in einen
Brunnentrog getaucht wird, je mehr es Wasser faßt, desto tiefer sinkt
es und füllt sich immer rascher. —

Tolstoi glaubt an eine Umstimmung der öffentlichen Meinung
im Sinne des echten Christentums und sieht die Zeit schon kommen,
da die Regierungen ihre Ohnmacht und Schwäche fühlen, und die
Leute des christlichen Bekenntnisses aus ihrer Betäubung erwachen
und ihre Kraft zu fühlen beginnen. Die Umwandlung der jetzigen
staatlichen Organisation in eine höhere Lebensform geschieht von
innen heraus durch die Kraft des neuen Lebens. Der Zeitpunkt
gibt sich von selbst durch die Reife der Menschen. Wenn der Mensch
infolge seiner höheren Erkenntnis, die in ihm erstarkt ist, die
Anforderungen des gegenwärtigen Staates nicht mehr erfüllen kann
uno nicht mehr in demselben Platz findet und zugleich des Schutzes der
staatlichen Organisation nicht mehr bedarf, so wird die Frage, ob die
Menschen zu einem Wechsel der Staatsform reif sind oder nicht, von
einer ganz anderen Seite aus gelöst, und zwar ganz ebenso endgültig
wie die Lebensweise für das junge Vögelchen geregelt wird, das ans
dem Ei gekrochen ist, so daß keine Gewalt der Erde mehr es in
dasselbe zurückführen kann — nämlich durch die Menfchen selbst,
welche dem Staat entwachsen sind und durch keine Gewalt mehr in
denselben zurückgeführt werden können.

Das ist Tolstois Anschauung, ja Tolstois Leben. Ich habe
seine Gedanken durchweg mit seinen eigenen Worten wiedergegeben,
ihn selbst reden lassen; noch deutlicher redet sein Leben, sein
entsagungsvolles Ringen um Verwirklichung der Wahrheit bis zu
seiner freiwilligen Verbannung, die er seinem bequemen Heim vorzog.
Es blieb also bei Tolstoi so wenig als bei Bismarck bei der tatenlosen

Theorie. ^



— 119

3.

Bismarck oder Tolstoi? Kann man sich einen schärferen
Kontrast denken als der „eiserne Kanzler" und der Prediger vom
„NichtWiderstand"; dort der klug und sicher rechnende Staatsmann,
hier der in unbekannte Zukunft schauende und bauende Phrophet
einer neuen Lebensauffassung; dort der treue Staatsbeamte und
Staatengründer, hier der Feind des Staates und aller Staatsgewalt:

dort der tapfere Haudegen und Verfechter der Kriege
und hier der konsequenteste Antimilitariste

Und doch berufen sich beide dabei auf Christus, wie wir sahen.
Wer hat nun die Wahrheit, wer hat Christus auf seiner Seite, oder
wem stand Christus näher? Wir müssen so fragen, nicht um zu
richten, fondern weil unfere Zeit auf's Neue uns selbst vor eine
solche Entscheidung stellt.

Wir werden am ehesten Klarheit bekommen, wenn wir nns fragen,
wodenndieWegeauseinandergehen. Nach den gegebenen
Darstellungen ist es offenbar der Punkt, wo Bismarck mit
rückhaltloser Aufopferung sein Leben samt seinem Christentum dem
Staatswohl weiht, während Tolstoi, wohl unter dem Eindruck einer
unerbittlichen und absoluten Herrschaft des Staates, dessen Widerspruch

mit dem Christentum scharf erfaßt und sich darum vom
Staat mit allen seinen weltlichen und geistlichen Organen und
Kompetenzen lossagt.

Dort muß das Christentum dem Staat dienen, die Frömmigkeit
steht vollständig unter dem Zeichen des Staatswohles. Hier

wird das Christentum in seiner Absolutheit erkannt und gewahrt,
es gerät in unauflöslichen Widerspruch mit den Grundsätzen des

Staates, wirkt auf denselben zersetzend und stellt an seine Stelle
eine neue Ordnung, die Ordnung des Reiches Gottes; denn die auf
den Grundsätzen der versöhnlichen, brüderlichen Liebe sich aufbauende
Gemeinschaft, wie sie Christus im Auge hatte, kann das von dem
Standpunkt der Ehre, Macht und Gewalt geleitete Verhalten der
Staaten wie des einzelnen Menschen zu einander nie und nimmer
gutheißen. Andererseits ist nicht zu erwarten, daß die Staaten oder
besser die Inhaber staatlicher Macht auf die über die bloße
Selbsterhaltung weit hinausgehenden Machterweiterungstendenzen, noch
weniger auf die dazu notwendigen Gewaltmittel freiwillig
verzichten werden.

Der gegenwärtige Krieg der europäischen Staaten untereinander
offenbart mit aller Schärfe den ungeheuren Widerspruch, in den die

bisherige Entwicklung der Staaten gegenüber dem Christentum
geraten ist. Die offenkundige und unleugbare Tatsache führt
unwillkürlich zu der Erkenntnis, daß die Organisation der Gewalt
immer mehr zu einer Gefahr für die Gefellschaft geworden ist, statt
sie zu schützen. Der Staat hat Formen angenommen, welche die



— 129 —

natürliche Lebensgemeinschaft stören, statt sie zu fördern, sowohl
nach innen wie nach außen. Die Staaten unter sich stehen auf dem
Standpunkt des krassen Egoismus. Selbst ihre Bündnisse bedeuten
trotz der Verbrüderungsfeste keine Gemeinschaft, fondern nur ein
Geschäft. Je mehr wir uns das Wefen des Staates vergegenwärtigen,
desto mehr gelangen wir zu der Ueberzeugung, daß es den „christlichen

Staat", von dem Bismarck redet und für den er sich zu opfern
bereit erklärt, ,gar nicht gibt und nicht geben kann, daß vielmehr
der Staat in seiner Tendenz und Methode a n t i ch ristlich und das
Christentum im letzten Grund staatswidrig ist. Die Staaten
trennen da, wo das Christentum verbinden und zusammenführen

möchte, sie gehen prinzipiell von Oben und Außen her vor,
während das Christentum von Innen und von Unten ausgeht.
Die Staaten sehen sich gezwungen immer mehr Gewalt und Zwang
anzuwenden, während das Christentum umgekehrt auf dem Weg vom
Zwang zur Freiheit vorschreiten möchte. Wir lernen trotz dem
Chaos der Gegenwart einige scharfe Umrisse und Richtlinien erkennen,
die uns andeuten, daß die staatliche und die christliche Lebensform zwei
exzentrische Kreise sind, die sich nur zum kleineren Teil decken, es
sind zwei verschiedene Stufen, von denen die eine die andere
überbietet. Soll es für uns noch fraglich sein, wo wir der Wahrheit, dem
Ziel der Menfchheit, der Gerechtigkeit und dem Frieden näher
kommen, was uns mehr am Herzen liegen soll: die staatliche Organisation

oder die christliche Gemeinschaft, die Freiheit und Erhaltung
eines Staates oder die Befreiung der Menfchheit, die Parole
„Bismarck" oder die Parole „Tolstoi"? Wir können uns im
Ernste nur die eine Frage vorlegen: Ist es überhaupt möglich,
auf dieser Welt eine christliche Lebensgemeinschaft zu etablieren? Hat
es einen Sinn über den jetzigen Zustand hinaus zu wollen, etwas
zu erwarten, das besser und der jetzigen Staatsraison überlegen
ist und sie ersetzen kann?

Dre Antwort auf das Wie? müssen wir der Geschichte, müssen
wir Gott überlassen, aber das Daß bejahen wir jetzt schon unzweideutig

in dem Sinn, daß wir nicht zugeben, daß das Christentum
sich nach den Bedürfnissen und Ansprüchen des Staates zu richten
habe, sondern daß der Staat sich dem Geist des Christentums
fügen und beugen soll. Denn wir können unmöglich in dem modernen
Staatengebilde eine den natürlichen Lebensbedürfnissen oder gar dem
höchsten ethischen Ideal entsprechende Ausprägung menschlicher
Gemeinschaft erblicken. Andererseits trauen wir dem christlichen Geist
die Macht zu, Gemeinschaft bildend zu wirken, nicht nur innerhalb
des Staates unter einzelnen Individuen, sondern unter den großen
Volkskörpern selbst außerhalb der Grenzen eines Staates. Wenn wir
nur den Mut finden, einmal dem Christentum seine volle
Kraft nnd Bedeutung einzuräumen, wenn wir es uicht bloß
als dekorativen Anhängsel an nnser Weltleben betrachten,



— 121 ^
sondern »ls Maßstab aller Dinge auch des Staaten- und Bölkerlebens
wirken lassen, nach dem Wort Jesu: „Mir ist gegeben alle Gewalt im
Himmel und auf Erden," Er will die Welt durchdringen und wird
sie überwinden.

Als Bismarck einmal mit einen: Abgeordneten im Parlament
in einen Wortstreit geriet, forderte er feinen Gegner zum Duell.
Der Hofprediger Büchsel hat ihm am Tag vorher das Abendmahl
gereicht. Das hinderte aber Bismarck nicht am Kamps, er wollte nur seine
Seele in Sicherheit bringen für den Fall eines tätlichen Ausgangs.
Die Duellforderung blieb in Kraft. Vor dem ersten Schuß «ber sprach
Büchsel aus freiem Antrieb ein Gebet, das soll auf den Abgeordneten
Vincke, der den ersten Schuß abgeben konnte, Eindruck gemacht
haben, und er schoß in die Luft, Bismarck tat daraufhin desgleichen.
Die Waffen -verloren ihre Kraft, ihre Bedeutung unter der Macht
eines höheren Geistes und Bismarck wurde sür jene Stunde znm
Tolstojaner!

Das ist's, was wir ersehnen und hoffen, daß jener Geist der
Versöhnung, der Geist der Weisheit Und des Verstandes, der Geist
der Erkenntnis und der Furcht des Herrn von innen heraus nicht
nur einzelne Menschen, sondern ganze Völker ergreife und entwaffne
und die Staaten umwandle und fo die Menschen von ihrem Wahn
erlöse. L. Stückelberger.

2ur viskussion
über Sas genossenscbattsWesen.

I. Ml Kapttattzttscve «eist una «ensssen§chaMs<i§t.

Wer doch führet den Krieg? Die Völker? Jawohl, wie die Meute
Die bon den Jägern gehetzt, wild auf einander sich wirft.
Nur wer die Jäger, die hetzenden, sind, die der Meute gebieten,
Wäre des menschlichen Geists forschender Frage ein Ziel,
Wer doch führet den Krieg? Der Geist, der die Herren regieret?
Doch ist's wirklich der Herrn eigengeborener Geist?
Sind sie nicht selber gelenkt von dunklen Geschickes Gewalten,
Die in den magischen Kreis sie mit den Völkern gebannt?

Zauber bannet die Herr«! und Zauber bannet die Völker,
Die in dem dunklen Gewirr eigene Fessel verstrickt.
Kettender Zauber! Die Nacht in den Geistern erzeugte die Herrschaft,
Und die Herrschaft bewahrt gern in dcn Geistern die Nacht.

Frauz Stsudinger.
1.

In allen Berichten des nenen Testamentes lesen wir, daß
Jesus, der allzeit zum Verzeihen Geneigte, allzeit gegen den Sünder


	Bismarck oder Tolstoi?

