
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 10 (1916)

Heft: 3

Artikel: Können wir an eine sittliche Weltordnung glauben?

Autor: Liechtenhan, R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-133772

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-133772
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


W
Z

W M W

Können wir an ewe sittliche lveltorSnung
glauben?^

U^s ist noch nicht lange her, seit die Frage nach den Naturgesetzen
die christliche Gemeinde stark beunruhigte. Dieselben erschienen
zuerst wie selbständige Mächte, welche das freie Wirken Gottes

einschränken. Dann lernten wir die Rede von den Naturgesetzen als
den Versuch erkennen, aus dem Naturgeschehen die festen Ordnungen
und Grundsätze des göttlichen Waltens zu entziffern; wir sahen ein,
daß wir mit dieser Entzifferung erst beim Buchstabieren des ABC
angekommen sind. Die Naturgesetze erscheinen uns jetzt viel mehr als
Werkzeug und Offenbarung der Stetigkeit und Zuverläfsigkeit der
göttlichen Weltregierung, ohne die keine menschliche Arbeit und
Lebenssicherheit möglich wäre. Sie fugen uns, daß die Macht, die in der
Natur wirksam ist, nicht unberechenbare Willkür, sondern zuverlässige
Treue ist.

Nur einen kleinen Teil der Wirklichkeit umfaßt die Naturwissenschaft

und umspannen die von ihr entdeckten Naturgesetze. Bestehen
auch sür das viel weitere Gebiet des geistigen Lebens, des menschlichen

Handelns, das wir kurz die Geschichte nennen, ebensolche ewigen
Gesetze und Ordnungen? Merkwürdig, lange bevor jemand von
Naturgesetzen redete, hat diese Frage nach einer geistigen und
sittlichen Weltordnung die Gemüter beschäftigt; ja sie wurde stets
als ein Stück Religion betrachtet; und während uns die Naturgesetze
erschreckten, wurde hier jeder Fußbreit, den wir zur Klarheit
vordrangen, als religiöser Gewinn begrüßt. Aber immer wieder hat neues
Geschehen gewonnene Erkenntnisse in ihrer Sicherheit bedroht; je neuer,
unerhörter das Geschehen ist, umso tiefer wühlen diese Fragen die
Seele auf. So erhebt das Erlebnis dieses Krieges wieder die Frage,
ob wir an eine sittliche Weltordnung glauben können, zum brennenden
Problem. Daß es sich um eine eminent religiöse Frage und nicht um
eine theologische Spitzfindigkeit handelt, mag uns auch die eine Tat-

') Ein Vortrag,



94 —

sache bestätigen, daß um diese Frage noch kaum die rubiss der
Theologen entbrannt ist.

Es ist klar, daß diese Frage erst auf einer gewissen Stufe des

religiösen Lebens entsteht, nämlich erst da, wo der Mensch die Stimme
in der eigenen Brust mit den Mächten, die über sein Schicksal
entscheiden, in Zusammenhang bringt, wo er in seinem Gewissen seinen
Gott zu sich reden hört und in bestimmten geistigen Gütern und
Idealen die Ziele erkennt, zu denen ihn die überlegenen Mächte
berufen haben. Stimmt es wirklich, so fragt erst die irgendwie sittlich
gefärbte Religion, daß die Macht, welche die Welt regiert, in ihr das

zum Siege führt, was sie als das Sollende durch das Gewissen von
uns fordert? Kommt Gott unserm sittlichen Streben zu
Hilfe und bietet er ihm Bürgschaft des Gelingens? Wenn
wir darauf nicht ja sagen können, fo hat ja das, woran wir Kraft
nnd Leben setzen, keinen Sinn; ohne die Möglichkeit und Gewißheit
der Verwirklichung ist ja alle sittliche Arbeit sinnlose Verschwendung.

Und ebenso steht hinter dieser Frage das Interesse daran, daß
das, was ohne unser Zutun mit uns geschieht, das Schicksal, nicht
Willkür und finnlose Quälerei ist, sondern daß dahinter ein Wille steht,
dessen Ziel mit dem tiefsten Bedürfnis und der Sehnsucht unserer
Seele im Einklang steht. Der Sinn unseres Handelns und der Sinn
unseres Leidens, das will sagen der Sinn unseres Lebens
überhaupt steht und füllt mit einer sittlichen Weltordnung. Es steht auf
dem Spiele, ob die Grundstimmung unseres Lebens Ruhe oder Angst
sein soll, ob wir uns von der Wirklichkeit bedroht oder getragen fühlen
dürfen. Wie ohne Naturordnung keine Kultur möglich wäre, fo könnte
es ohne sittliche Weltordnung auch kein grundsätzliches, sittliches
Handeln geben.

Es ist mir unbekannt, ob schon jemand die Aufgabe angegriffen
hat, eine Geschichte des Glaubens an eine sittliche Weltordnung zu
schreiben. Es müßte jemand sein, der in der Religions- wie in der
Philosophiegeschichte gleich heimisch wäre. Ich muß mich mit ein paar
Bemerkungen über das Gebiet, das ich einigermaßen kenne, dasjenige
der biblischen Religion, begnügen. Wir dürfen die Propheten
Israels als die Schöpfer und klassischen Vertreter diefes Glaubens
ansprechen.

„Suchet das Gute und nicht das Böse, so werdet ihr leben, und
Gott wird mit euch fein, wie ihr rühmet. Hasset das Böse, liebet das
Gute und stellt das Recht im Tore herz vielleicht ist dann der Herr
der Heerscharen gnädig dem Reste Josephs." (Amos 5. 14 f.). Das
ist die Summe der prophetischen Predigt. Die ganze Gerichtsdr

oh un g entspringt dem Glauben, daß Gott ein heiliger Gott sei
und das Volk vor ihm nur bestehen könne, wenn es das Gute in der
schlichten Bedeutung des „recht tun, Liebe üben und demütig wandeln
vor Gott", „Gerechtigkeit und nicht Opfer" verwirkliche. Und die
prophetische Verheißung ist der Ausdruck des Glaubens, daß alle Ge-



— 95 —

richte nur dem letzten Ziele Gottes dienen, dem Sieg und der
Alleinherrschaft von Gerechtigkeit und Wahrheit, von Liebe und Frieden.
„Das Reich muß uns doch bleiben". Der Monotheismus der
Propheten ruht auf dem Erlebnis der Tatfache, daß es nur ein
Gutes gibt, daß das Gute etwas Einheitliches, Unbedingtes ist nnd
die Weltherrschaft beansprucht.

Dieser Glaube der Propheten bezieht sich nicht auf das Schicksal
des Einzelnen, fondern auf dasjenige des Volkes und letztlich der Menschheit.

Und es ist ein Zukunftsglaube. Die Propheten sind beherrscht
von der Ueberzeugung, daß die heil- und unheilvollen Ereignisse, die
sie voraussehen, Offenbarungen des sittlichen Charakters Jahwes, feiner
sittlichen Weltordnung sind. Aber diese Ereignisse und darum auch
diese Offenbarungen liegen erst in der Zukunft. Für die spätere
Generation nach der babylonischen Gefangenschaft hatte sich wohl das
prophezeite Gericht vollzogen, aber das verheißene Heil ließ noch auf sich

warten. Damit ist die sittliche Weltordnung zum Problem geworden.
Ihre Offenbarung ist ein Gegenstand der Hoffnung, die man mit aller
Zähigkeit festhält.

Wir wissen nicht, wie harte innere Kämpfe das Beharren in
dieser Hoffnung die Frommen des Spätjudentums gekostet hat.
Die vielen Apokalypsen jener Zeit mit ihrem Grübeln in der Zukunft
laffen uns ahnen, daß es nicht immer leicht geworden ist. Bekannt
sind uns bloß die Kämpfe um den Glauben an die göttliche Gerechtigkeit

im Einzelschicksal.
Der Gute wird belohnt mit Erfolg und Glück, der Böse

bebestraft mit Unglück und Schande, fo lautete das Dogma des

Spätjudentums, zu dem fich der Glaube an die sittliche Weltördnung
verdichtet hatte. Hiobs Freunde sind seine klassischen Vertreter. Aber
die Wirklichkeit wollte nicht damit stimmen. „Beides habe ich erlebt
in meinem vergänglichen Leben: Der Gerechte geht zu Grunde in
seiner Gerechtigkeit und der Gottlose hat ein langes Leben in seiner
Bosheit" bekennt der Prediger Salomo und endet in der völligen
Skepsis seines: „Alles ist eitel". Der Dichter des Hiob hätte wvhl
kaum diese Leidenschaft in sein Werk gelegt, wenn ihm das Schicksal
seines Helden bloß ein unerhörter Ausnahmefall gewesen wäre, und
auch den Dichter des 73. Psalms hat es gequält bis zur Verzweiflung.

Doch hier interessieren uns weniger die Zweifel als ihre
Ueberwindung. Die einen flüchten sich einfach in die Zukunft. „Harre
auf Gott, denn ich werde ihm noch danken, daß er mir hilft mit
feinem Angesicht" ruft der Dichter von Psalm 42 seiner unruhigen
Seele zu; er tröstet sich mit der Hoffnung, daß ihn Gott wieder nach
seinem heiligen Berg wallen lasse. Hiob trifft mit dem Prediger
zusammen im Verzicht auf eine Lösung. Aber der tiefe Unterschied liegt
darin, daß der Unbekannte, der sich hinter der Maske Sulomos
verbirgt, bei einem ungläubigen Verzicht stehen bleibt, Hiob aber bei
einem gläubigen. Ueberlaß es der Weisheit Gottes; wie willst du



— 96 —

kurzsichtiger Mensch dir ein Urteil anmaßen? Es erscheint ihm als
Sünde, daß er jemals Gott schulmeistern wollte.

Der Dichter des 73. Psalms schreitet weiter zu der tiefen
Erkenntnis, daß die Vergeltung nicht im äußeren Schicksal, im banalen
Glück oder Unglück, Erfolg oder Mißerfolg liegt, sondern in innern
unsichtbaren Gütern. Der Gottlose verliert eben den Wert seines
Lebens, während der Fromme in der Gemeinschaft mit Gott eine

Seligkeit besitzt, neben der er alles äußere Glück entbehren kann. „Wenn
ich nur Dich habe, so frage ich nicht nach Himmel und Erde. Wenn
mir gleich Leib und Seele verschmachten, so bist doch Du, Gott, allezeit

meines Herzens Trost und mein Teil. Das ist meine Freude,
daß ich mich zu Gott halte." Das sind unüberbietbare Töne.

Es liegt nahe, mit dieser Erkenntnis die von der läuternden
Wirkung des Leides zu verbinden, die wir im Brief Jeremias an
die Verbannten klassisch, wenn auch nicht individuell gewendet,
ausgesprochen finden: „Ich weiß wohl, was für Gedanken ich über euch

habe, Gedanken des Friedens und nicht des Leides. Wenn Ihr mich
von ganzem Herzen suchen werdet, so will ich mich von euch finden lassen."

Eine andere Wendung gibt das Lied vom Gottesknecht in Jes. 53
der Frage. Es findet die Lösung im Gedanken der Stellvertretung.
Die Frage wird dadurch gelöst, daß sie aus dem Umkreis des
persönlichen Geschickes emporgehoben wird in denjenigen des göttlichen
Heilsplanes. Das selbstische Glücksverlangen wird ausgelöscht durch das
Verlangen, der Sache Gottes an den Mitmenschen zu dienen. Diese
Dienstleistung trügt einen Wert und eine Seligkeit in sich, wovor die

Klage über das persönliche Leid verstummt und dem erlittenen
Unrecht der Stachel der Bitterkeit ausgebrochen wird.

Nur vereinzelt sind im alten Testament die Stellen, wo die
Hoffnung eines jenseitigen Ausgleichs und einer Lösung der
Rätsel im Lichte der Ewigkeit aufblitzt.

Alle diese im alten Testament mehr vereinzelt und gelegentlich
auftauchenden Gedankenreihen finden wir zu herrlicher Harmonie
vereinigt im Evangelium Jefu.

Es fällt uns auf, daß Jesus mit einer gewissen Erregung das
jüdische Vergeltungsdogma zurückweist, wo ihm die Meinung
begegnet, die, deren Blut Pilatus mit ihrem Opfer vermischt hatte,
seien vor Andern Sünder gewesen. Ob diese Katastrophe für die davon
Betroffenen ein Gericht war, geht die Verschonten gar nichts an, sondern
nur, daß es für sie eine Warnung ist. Auch das Gleichnis vom reichen
Mann und armen Lazarus richtet sich gegen das Dogma von der
irdischen Vergeltung. Der Reiche lebte wohl herrlich und in Freuden,
aber Gottes Zorn verstößt ihn an den Ort der Qual; Lazarus,
obschon hier aus der menschlichen Gemeinschaft verstoßen in diejenige
der unreinen Hunde, kommt in Abrahams Schoß. Der Glückliche
war Gottes Feind, der Unglückliche fein Freund. Daß das Leiden
um des Guten willen zum festen Bestand dieser Welt gehört, daß es



— 97 —

Regel und nicht bloß Ausnahme ist, gehört zu den Grundvoraussetzungen

des Evangeliums; sie war auch eine Vorbedingung dafür,
daß Jesus sein eigenes unschuldiges Leiden siegreich ertragen konnte.

Diese Ablehnung der landläufigen Vergeltungsrechnung fließt aus
einem viel tieferen und stärkeren Glauben. Zunächst ift derselbe eine

entschlossene Hoffnung über den Tod hinaus auf eine
Ueberwindung des Leides und der Ungerechtigkeit des gegenwärtigen
Daseins in dem höhern Leben eines vollendeten Gottesreichs. Diese
Verlegung der Lösung in die Zukunft könnte erscheinen wie eine bequeme
Flucht vor den Verlegenheiten, die der Weltlauf dem Glauben bereitet,
wenn nicht die Verbindung der Hoffnung mit den Gedanken der
Stellvertretung und des innern Wertes derselben eine neue Wucht und
Tiefe verleihen würde. Schon das einfache Verstummen des

menschlichen Räsonnierens vor der unergründlichen Weisheit des Vaters
begegnet uns in dem Wort an Petrus: „Weiche von mir, Versucher!
Du denkst nicht, was göttlich, sondern was menschlich ist." Sodann
eignet sich Jesus das Motiv der Stellvertretung an: sein Un-
rechtleiden ist Dienst und Lösegeld, Aufopferung für die Andern. Es
dient den weifen Plänen Gottes zum Heile der Vielen, und dieses

„für Viele, für euch" nimmt dem Leiden den Charakter des Aerger-
nifses. Und gerade durch das bereitwillige, tapfere Leiden werden
innere, unsichtbare und unvergängliche Werte
geschaffen; das ist ausgesprochen in den Worten: „wer sein Leben
erhalten will, der wird es verlieren; wer aber sein Leben verliert um
meinetwillen, der wird es finden." Durch die Verbindung mit diesen
Gedanken wird von der Hoffnung Jesu jedes lohnsüchtige Schielen
nach einer jenseitigen Entschädigung sür die Nachteile des Diesseits
ferngehalten. Ziel der Hoffnung ist die Verwirklichung der Liebespläne

Gottes, die Vollendung seines Reiches in Herrlichkeit, und. von
diesem überpersönlichen Ziele werden alle persönlichen Rätsel und Leiden
vollkommen verschlungen.

Alle diefe Gedanken kehren bei Paulus wieder. Der zukünftige
Ausgleich: „Die Leiden dieser Welt sind nicht wert der Herrlichkeit,
die an uns soll geoffenbart werden." Die pädagogische Bedeutung
des Leidens: „Denen, die Gott lieben, müssen alle Dinge zum Besten
dienen." Die Stellvertretung: „Wir setzen die Leiden Christi fort an
unserm Leibe; wir leiden, damit wir wieder trösten können mit dem

Tröste, womit wir getröstet wurden." Die innern Werte: „Unsere
Trübsal schafft eine ewige, über alle Maße wichtige Herrlichkeit uns,
die wir nicht sehen auf das Sichtbare, sondern auf das Unsichtbare."

Dieser urchristliche Glaube an eine sittliche Weltordnung
hat dem alten Christentum seine Leidens- und Sterbensfreudigkeit
gegeben, daß es auch unter den Ungerechtigkeiten der Verfolgung durch
den römischen Staat nicht zusammenbrach. Ist er auch für uns das
sichere Eiland, auf dem wir allen Stürmen der Anfechtung trotzen
können? Genügt die einfache Wiedergabe der Gedanken des Evan-



- 98 —

geliums, um alle aus unserer modernen Welterkenntnis und
Lebenserfahrung aufsteigenden Zweifel zu verscheuchen? Wenn das der Fall
wäre, könnte ich hier schließen. Aber neue Zeiten bringen neue Fragen,
und die Antworten darauf müssen die alten Wahrheiten in neue
Gestalt kleiden.

Wir fragen darum nach den ganz besondern Beunruhigungen,

welche unfere jetzige geistige Lage über uns gebracht
hat. Ich kann es dabei nicht vermeiden, Schwierigkeiten zu besprechen,
die vielleicht Manchen von Ihnen noch nie schwer gemacht haben.
Vielleicht hat umgekehrt Sie wieder dieses und jenes Problem geplagt,
das mir nicht eingefallen ist.

Da begegnet uns zuerst einmal die Macht der Vererbung
mit ihren unheimlichen Tatsachen. Es gab eine Zeit, wo man in
seiner Ausklärung die alte Erbsündenlehre, nur für ein Ueberbleibsel
aus dem finstern Mittelalter ansah. Aber eine vorurteilsfreie Betrachtung

zeigte, daß doch viel mehr Wahrheit darin steckte, als man
geahnt hatte. Erbliche Belastung beobachtete man nicht nur auf dem
Gebiet der Physiologie und Pathologie, sondern auch auf dem der
Moral. Der Alkoholiker, die Prostituierte, der Wüstling, der Lügner,
der Hochstapler, der moralisch Schwachsinnige stellen sich in vielen
Fällen in hohem Grade dar als Opfer der Sünden ihrer Väter. Ich
kenne einen Menschen, er steht anf der Schwelle des Wahnfinns, weil
er mit furchtbarer Klarheit einen Fluch von seinen Vorfahren her —
seine unehliche Geburt spielt eine wesentliche Rolle dabei — über sich

hereinbrechen sieht. Er hat, um dem Verhängnis zu entfliehen, mancherlei
Entsagung geübt uud steht nun einsam, ohne Befriedigung in seinem
Leben und vermag nirgends Früchte seiner Entsagung zu schauen. Er
glaubt freilich an eine sittliche Weltordnung, dieselbe ist seine fixe Idee.
Er kleidet sie in die Worte: „was der Mensch säet, das muß er ernten."
Aber seine wirkliche Meinung lautet: was die Väter säen, das müssen
die Kinder ernten. Das ist ihm ein unerbittliches Gesetz, an deffen
Härte alle seelsorgerlichen Bemühungen abprallen. Fürwahr kein
beglückender Glaube, sondern ein entsetzlicher Druck; ein Glaube an das
Böse und nicht an das Gute. Erschütternd tritt mir aus den Worten
und Briefen dieses Menschen die Tatsache der Vererbung entgegen.
Wenn dieses Erdrücktwerden durch die Schuld der Vorfahren die
Weltordnung ist, vor der es kein Entrinnen gibt, dann ist Moloch
Gott und nicht der Vater Jesu Christi.

Zu der Macht der Vererbung kommt diejenige der sozialen
Verhältnisse. Zu den Büchern, die meinem Glauben die stärkste
Anfechtung gebracht haben, gehört eine Sammlung von
Verbrecherbiographien, von den Verbrechern selbst im Zuchthaus aufgezeichnet.
Fürwahr, mich wundert's nicht, daß die modernen Strafrechtler die Willensfreiheit

leugnen. Was für ein furchtbares Gewebe von Schuld und Schicksal
offenbart sich da, und wie überwiegt das Schicksal! Was für ein furchtbarer

Zwang zum Bösen macht sich da manchmal geltend! Die per-



— 99 —

sönliche Schuld ist kaum größer als im Leben von uns sogenanuteu
Ehrenmännern. Am entsetzlichsten war mir die Erzählung eines Mädcheu-
händlers, wie er mit List feine Opfer ins Garn lockte und mit
Gewalt darin festhielt. Aehnlichen Eindruck machten mir die Memoiren
der Stuttgarter Polizeiassistentin Henriette Arendt. Sie berichtet Fälle,
wie Dienstmädchen vom Sohn oder Herrn des Hauses vergewaltigt und
von der Herrin daraufhin sofort auf die Straße gestellt, unaufhaltsam der
Prostitution in die Arme fielen. Die Leser von Wenzel Holeks
Lebensgeschichte erinnern sich vielleicht der Beschreibung des unterviehifchen
Gesindels auf dem Abraum in Dux in Böhmen. Da erzählt er von
einer anständigen Familie, die dnrch Unglück in jenes Milieu geraten
ist und durch unverschuldete unaufhaltsame Verschuldung sich jeder
Möglichkeit, wieder daraus loszukommen, beraubt sieht und so immer
tiefer sinken muß. Aber auch sonst: Arbeits- und Wohnungsverhältnisse,
unter denen die Menschen einfach demoralisieren müssen, die sie dem
niedersten Genuß in die Arme treiben müssen, oder wo es mindestens
zum Widerstand ein moralisches Heldentum braucht, das unter Tausend
kaum einer aufbringt. Ja, wie Viele haben schon mit dem Harfner
in Wilhelm Meister die himmlischen Mächte angeklagt:

Ihr führt ins Leben uns hinein.
Ihr laßt den Armen schuldig werden,
Dann überläßt ihr ihn der Pein.

Und nun der Segen des Krieges! Es ist ja noch nicht
möglich, seine moralischen und religiösen Aktiven und Passiven gegen
einander abzuwägen. Nach meinem Eindruck hat sich die Seite der
Aktiven in der Zeit der ersten Begeisterung schnell gefüllt, aber seither
werden die Einträge auf dieser Seite immer spärlicher und nehmen
diejenigen auf der Seite der Passiven beständig zu. Je länger der Krieg
dauert, umso mehr weicht bei den Kämpfenden die patriotische
Begeisterung der patriotischen Verbitterung. Was für eine Verwilderung
wird hier Platz greifen! Alle nationale Solidarität hindert nicht, daß
ein schamloser Kriegswucher wuchern kann, und schafft keinen
Ausgleich zwischen der Kriegsteuerung auf der einen, riesigen
Kriegsgewinnen auf der andern Seite. Mars hat den Mammon keineswegs
entthront, und die Venus ebensowenig. Oder denken Sie an die

Wirkung der Verleumdung! Es haben wohl Verfchiedene von Ihnen
die Broschüre von Avenarius über das Bild als Verleumder zugeschickt

erhalten. Welche krassen Beispiele! Und diese Lügen tun ihren Dienst.
Und ist etwa das Wort wahr von dem „frischen fröhlichen Krieg,

der das fkrophulöse Gesindel wegfegt?" Nein, diefer Kampf ums
Dasein bewirkt keine Auslese der Tüchtigsten; im Gegenteil,
die Staatskrüppel bleiben übrig und pflanzen sich fort. Wie viel
geistige und moralische Kraft fällt den modernen Mordwaffen zum
Opfer, wie viele hohe Hoffnungen werden begraben, wie viele Keime
und Ansätze zu herrlichsten Leistungen bleiben wertlose Fragmente!
Die feinsten, edelsten Menschen erkranken an Kriegspsychosen, die ihr



— 100 —

moralisches Urteil, ihre Gesinnung und ihren Charakter verwüsten
und sie unter die Herrschaft des ungerechtesten Hasses stellen. Oder
werden wir die sittliche Entrüstung, von der die Menschheit
gegenwärtig trieft, für eine starke moralische Potenz halten? Ich denke

schwerlich, und da macht die Entrüstung über die Oberstenaffäre keine

Ausnahme. Entrüstung ist nur dann schöpferisch, wenn sie sich gegen
das eigene Selbst richtet. Hier aber sehen wir, wie jedes Volk sich

in seiner Entrüstung eine Karrikutur seiner Gegner zurechtmacht, um
dann dagegen zu kämpfen und so selbst auf das Niveau nicht des

wirklichen Feindes, sondern seiner Karrikutur herunterzusteigen.
Ach, ich kann denen nicht Recht geben, welche den Krieg preisen

als die Offenbarung des Gesunden und Starken, des höhern
weltgeschichtlichen Rechtes. Jetzt hat der Teufel das Wort, nicht bloß in
den Schützengräben, sondern noch mehr in den Redaktionsstuben der
politischen und religiösen Blätter. Auch beim Siegesfest nach diesem
Kriege werden die heutigen Helden mit den trojanischen klagen müssen:

Ohne Wahl verteilt die Gaben,
Ohne Billigkeit das Glück;
Denn Patroklus liegt begraben
Und Thersites kommt zurück.

Nein, ein Belegstück für die sittliche Weltordnung ist der Krieg
keineswegs.

Sie mögen mich mahnen, die Grenzen des Individuellen zu
überschreiten und aufs Ganze zu sehen. Es handelt sich doch um
große weltgeschichtliche Bewegungen, um die Schicksale von Völkern und
Kulturkreisen, um die Sache Gottes in der Menschheit. Da muß die

Betrachtung großzügiger fein. Die Weltgeschichte ist das
Weltgericht.

Aber wenn nur die Wahrheit dieses Satzes klarer wäre! Wenn
ich etwa Auslassungen begegnete, welche die These verfochten: wir
müssen siegen, weil unfere Sache die absolut gerechte ist — und folche
Stimmen ertönten aus beiden Lagern — da bin ich jedesmal
erschrocken nnd ist mir um den Glauben derer, die so schrieben, bange
geworden. Wenn auch das absolute Recht der eigenen Sache ebenso
sicher wäre, wie es in Wirklichkeit unsicher ist, so wäre damit die

Gewißheit des Sieges doch noch lange nicht erwiesen. Der Untergang
der Burenrepubliken ist noch in frischer Erinnerung. Oder denken
wir an die Religionskriege der Reformationszeit. Finden wir nicht
vielleicht die edelste Blüte der Reformation bei den französischen
Hugenotten, und gerade sie sind unterlegen. Sind etwa die aufständischen
Niederländer so viel erfolgreicher gewesen, weil sie besser waren? Oder
ivenn man etwa den Niedergang der ehemaligen Großmacht Spanien
als die weltgeschichtliche Rache für seine Inquisition erklärt, so vergißt
man, daß auch Schweden einmal Großmacht gewesen und von seiner
Höhe gesunken ist, obschon es keine ^.uto cluckss abgehalten hat. Kurz,
die Regel des Gamaliel wird durch die Erfahrung keineswegs immer



- 101 -
bestätigt, die eiserne Nemesis der Geschichte ist viel mehr Konstruktion
als Wirklichkeit. Wer vermöchte den frivolen Satz zu widerlegen,
daß Gott immer mit den stärksten Bataillonen sei? Oder wer
vermöchte die gefcheidte Skepsis Jakob Burckhurdts mit seiner Behauptung:
„es ist tatsächlich noch gar nie eine Macht ohne Verbrechen gegründet
morden" des Unrechts überführen?

Ist nicht das der Gang aller grvßen Bewegungen auf Erden:
Mit hohen Idealen und reinsten Motiven treten sie in die Welt ein.

Ihre ersten Vertreter verzehren sich für die Sache, sie nehmen ihr
Kreuz auf sich und vergießen ihr Blut dafür. Aber reine Freude
können wir nur so lange an der Bewegung haben, als sie in einer
hoffnungslosen Minderheit und im Stadium der Verfolgung steht.
Aber sobald die Wasser in die Breite gehen, werden sie seicht. Großen
geistigen und sittlichen Bewegungen kann kein größeres Unglück
widerfahren als der Erfolg. Da hören sie auf, in dcn Mitteln wählerisch
zu sein, und haben sie die Herrschaft, so geht das geschichtliche Recht

zur Opposition über, wie die Ratten das sinkende Schiff verlassen.
Das ist die schauerliche Tragik der Weltgeschichte.

Wo liegt überhaupt der Fortschritt der Menschheit?
Unsere Justiz braucht ja wohl keine Daumenschranbe oder eiserne
Jungfrau mehr, sie mutet den Nerven lange nicht mehr so viel zu
wie früher. Aber sind wir wirklich so viel gerechter und gelingt cs
uns besser, die Verbrecher zu bessern? Die Fortschritte der Medizin
undChirnrgie sind unverkennbar. Seuchen wie in früheren Jahrhunderten
find für unfere Kulturwelt so gut wie ausgeschlossen. Wer ist die
Menschheit gesünder?. Sind wir dafür heute nicht alle mehr oder
weniger nervös? Wir haben mehr Respekt vor der persönlichen
Freiheit, wir finden es nicht mehr in der Ordnung, wenn der
Vater seinem Sohn Beruf und Frau wählt, und die Frau macht dem
Mann gegenüber ihre Rechte geltend. Das ist besser, aber sind
deshalb die Ehen heute glücklicher und finden die Menschen mehr
Befriedigung in ihrem Beruf? Und alle die enormen Fortschritte
unserer Technik? Machen sie uns nicht bloß anspruchsvoller und
darum unglücklicher, sobald wir einmal den gewohnten Confort
entbehren? Hat nicht am Ende der alte Diogenes Recht gegenüber
uns Kulturmenschen?

Ich könnte noch lange so fortfahren, „Die Menschheit schreitet
fort, aber der einzelne Mensch bleibt immer derselbe",
sagt Goethe. Es sind immer dieselben Konflikte und Spannungen,
in denen er steht und durch die er sich mit mehr oder weniger Erfolg
hindurchwindet. Und hat er wirklich einmal etwas errungen, so

heißt es sofort: wem viel gegeben ift, von dem wird viel gefordert;
die Verantwortung wächst. Je mehr das Gute vorwärts kömmt,
umso schlimmer, verwerflicher wird das Böse. „Wir brauchen das

Christentum, sagt der Christ gewordene Japaner Utschimura, damit



— 102 —

unser Böses böser und unser Gutes besser erscheine." Das ist auch
die Wirkung des Fortschritts der Zeiten: Gutes und Böses wird
gesteigert; das erleben wir ja auch im Krieg. Die Spannung
nimmt nicht ab, die Kämpfe werden vielleicht gerade heftiger. Jeder
Sieg des Guten veranlaßt das Böfe zu neuen Kraftanstrengungen,
und umgekehrt. Diese Ansicht hat mehr Wahrheit als der rosenrote
Fortschrittsoptimismus, in den wir geraten waren.

Doch es ist Ihnen bei diesen Erörterungen wohl schon schwül
geworden. Aber ich, durfte fie Ihnen nicht ersparen. Es müßte sich
rächen, wenn wir uns die Antwort zu leicht machten. Doch ist es

Zeit, uns der Antwort zuzuwenden.

Wir sind vielleicht versucht, es mit allerlei Anekdoten zu
versuchen, wo die Tugend gesiegt und das Laster sich selbst das
Grab geschaufelt hat. Von solchen Anekdoten ist ja die Erbauungsliteratur

voll. Und dem, der sie erlebt hat, bedeuten sie mit Recht
ein Erlebnis göttlicher Güte. Nur wolle man damit nichts beweisen.
Denn jeder freundlichen Anekdote kann man eine mißliche
entgegenstellen. Wir suchen ja nicht bloß einzelne Fälle. Daß
sie vorkommen, hat noch kein Mensch bezweifelt. Aber wir
möchten eben Regeln, Ordnungen, Gesetze herausfinden,
die uns zeigen, daß die Welt auf das Gute angelegt ist und die Macht
über die Welt die gerechte Sache zum Sieg führt. Wir möchten eben

auf die Geltung folcher Ordnungen uns Verlaffen können und sicher
sein, daß das Erstreben des Guten Sinn hat und nicht bloß eine

liebenswürdige Torheit ist. Lassen wir darum das Gebiet der Anekdoten

hinter uns!

Ernsthafter schon ist die Ueberlegung, daß ja unserer
Erkenntnis nur ein verschwindend kleiner Teil der
Wirklichkeit zugänglich ist. Wie verkehrt ist es, wenn wir
ein einzelnes Schicksal eines Einzelnen isolieren und entscheiden
wollen, ob hier Recht oder Unrecht sich durchgesetzt habe. Was
uns, isoliert betrachtet, wie ein schreiendes Unrecht vorkommt, ist
vielleicht ein Glied einer Kette, durch die das höchste Recht
verwirklicht wird. Unser Erkennen ist Stückwerk, wir schauen nicht hinein
in das ganze Gewebe der Folgen eines Ereignisses und der
Wirkungen, die es in verborgenen Diesen einer Seele hervorruft. Es

mag uns mit Jakob Burckhardt scheinen, daß die Geschichte, um
relativ nur Weniges zu erreichen, ganz enorme Veranstaltungen
und einen ganz unverhältnismäßigen Lärm brauche. Aber dürfen
wir nun hinter dem relativ Wenigen, das wir als Ergebnis
schauen, einen Strich machen? Kann es nicht etwas ungeheuer
Großes in seinem Schöße bergen? Wir müssen hier mit dem
Gedanken der Stellvertretung ernstmachen. Das tragische Einzelschicksal
kann der Kraftquell einer neuen Welt werden, das schlechthin
Böse muH vielleicht dem schlechthin Güten dienstbar werden. Ich



— 103 —

brauche Ihnen das größte Beispiel dafür nur zu nennen: das
Kreuz. Weiter, ist, für irgend eine Sache der Erfolg immer das
Glück und die Niederlage das Unglück? Wir haben die gegenteilige
Ueberzeugung fchon ausgesprochen. Hüten wir uns vor dem Götzendienste

des Erfolges! Endlich aber: wenn wirklich, wie wir glauben,
das unserm Erkennen offene Erdendasein nur eine Episode unserer
ganzen Existenz ist, tun wir da nicht Unrecht, ein Urteil zu fällen?
Dürfen wir nicht hoffen, daß die Opfer der Vererbung, des Milieus
u. ls. w. vor Gott mehr Gnade finden als vor einem menschlichen
Tribunal? Ein vorschnelles Urteil darüber ist so verkehrt, wie
wenn wir ein Buch nach dem ersten Satze weglegen oder mit einem
Menschen nach der ersten Begegnung fertig sind. Diese Erinnerung,
daß unser Erkennen Stückwerk ist, wird immer ein vornehmstes
Motiv unserer Seelsorge sein, wo Menschen über eigenes oder
fremdes Geschick rüsonnieren.

Und doch, auch diese Erwägungen führen uns nicht ans Ziel.
Verbietet die Berufung auf unsere Kurzsichtigkeit nicht jegliches
Urteil, auch ein positives? Ehe wir dem Stückwerk, das uns
zugänglich ist, mit unserer Phantasie eine jenseitige Ergänzung
anfügen, sei's nun mit einer Seelenwanderungslehre oder der
Annahme eines Purgatoriums, sei's mit vertrauten christlichen
Gedanken, ehe wir das tun, möchten wir doch wissen, daß es mehr
als ein Spiel der Phantasie ist, daß wir dazu einen Rechtsgrund
besitzen. Kurz, wir suchen eine Erfahrung, auf die fich ein auf
das Jenseits unserer Erkenntnis gerichtetes Vertrauen gründen
kann. Unsere Hoffnung darf nicht bloß eine Hilfskonstruktion des
Denkens fein, sie muß in erfahrener Gewißheit wurzeln.

Verfügen wir über folche Erfahrungen? Wir lehnten
Beweise aus Einzelfällen ab. Aber wenn wir auch eine geschlossene,
das Weltganze umspannende sittliche Weltordnung nicht nachweisen
können, so kann uns doch die bloß streckenweise Entdeckung
einer Gefetzmäßigkeit das Vertrauen zur durchgehenden Herrschaft

einer Ordnung erwecken. Gerade wie der Forscher aus
gefundenen Fragmenten rekonstruiert. Findet man im Sande Aegyptens

einen Papyrusfetzen, so zerlöchert, daß meist nur einzelne
Buchstaben entziffert werden können, aber an einer Stelle kann
man ein paar zum Sinn gefügte Wörter lesen, so ist der Schluß
erlaubt, daß wir nickA bloß das Uebungsblutt eines Schreibschülers,
sondern ein Schriftstück mit Sinn vor uns haben, und aus dem

Verständlichen findet der geübte Forscher den Schlüssel zu manchem
für sich allein Unverständlichen.

Ein folches Papyrusblatt ist für uns die Wirklichkeit, die wir
fchanen. Ich möchte Ihnen zeigen, was ich entziffern kann und
werde Ihnen für jede Ergänzung dankbar fein. Da sehe ich zuerst
die eine Tatsache, daß die Welt auf die Wahrheit hin
angelegt ist. Was auf unwahre Voraussetzungen aufgebaut ist, ist



104 —

wie ein Haus, das mau auf die Decke eines zugefrorenen Sees
errichten würde. Es ist ein Naturgesetz, daß das Eis schmilzt und der
darauf gestellte Bau in die Fluten sinkt. So ist es auch ein Weltgesetz,
daß jedes Lügengebäude an seiner eigenen Unwahrheit zu Grunde
gehen muß. Carlyle ist es gewesen, der uns als echter Prophet
an dieser Stelle die Welt deutet und das Ergebnis seines tiefern
Schauens mitteilt:

„Wer da glaubt, daß Betrug, Zwaug, Ungerechtigkeit,
überhaupt etwas Unwahres, und wäre es noch so bemäntelt und
beschönigt, jemals die Grundlage menschlicher Beziehungen und
Gemeinschaft war oder sein könne, ist in einem großen, ja im
allergrößten Irrtum befangen. Das ist der Irrtum des Unglaubens, in
dem die Wahrheit nicht ist. Ein Irrtum, der nur neuen Irrtum
und neues Elend erzeugt; ein verhängnivoller, beklagenswerter
Irrtum, von dem alle Menschen sich lossagen müssen."

„Die Natur ist wahr und ohne Falsch und doch groß und gerecht
und mütterlich in ihrer Wahrheit. Sie verlangt nur, daß ein Ding
im Grunde echt ist. Dann schützt sie es, nur dann. Wahrheit ist die
Seele alles dessen, was sie jerlrals in ihre Obhut nahm
Das innerste Wesen der Wahrheit stirbt niemals. Daß es nur echt
sei, eine Stimme aus der großen Tiefe der Natur, darauf kommt
es vor der Natur Richterstuhl an."

Lassen Sie mich auch daran erinnern, wie Ibsen sich als
der Herold der von ihm, allerdings bloß in ihrem negativen Tell,
entdeckten Weltordnung gefühlt hat, daß die Lebenslüge, auf der
die.Menschen ihre Existenz aufbauen wollen, unfehlbar zusammenbricht.

Hier haben wir es tatsächlich mit einem Welta.esetz zu tun.
Ein zweites Weltgesetz raffe ich am liebsten in die Bibelworte:

„Wer Sünde tut, der ist der Sünde Knecht." Oder, wenn
Sie lieber wollen, in die Dichterworte:

„Das eben ist der Fluch der bösen Tat,
Daß sie fortzcugend Böses muß gebären,"

Es Ware allerdings eine trostlose Wahrheit ohne die pofitive.
Ergänzung: Wer Gutes tut, des Mird das Gute Herr,
und Iöder Sieg birgt Segen in seinem Schöße. Hat eine Tat auch
wenig Wirkung nach außen, so wirkt sie doch zurück nach innen.
Unsere Entschlüsse sind die Bausteine unseres Charakters, mit
jedem Schritt auf dem verhängnisvollen Pfade wächst in uns die

Gewalt der Macht, der wir uns ergaben. Kann man es uicht immer
wieder erleben, daß eine erste Lüge einen Menschen in ein ganzes
Lügengewebe unaufhaltsam verstrickt? Auch hier haben die Dichter
sich zu Interpreten des Weltgesetzes gemacht. Ich erinnere, um nur
ein Beispiel herauszugreifen, an C. F. Meyers Jenatsch,' an die
Decadence des Helden vom Moment seines Treubruchs an. Freilich,
wir dürfen auch die Korrektur dieses Gesetzes durch die heitere
Möglichkeit einer Buße und die düstere eines Sündenfalls nicht



— 10S —

übersehen. Aber auch die Naturgesetze sind ja keine starren Fatalitäten,

sondern stehen zu einander im Verhältnis der gegenseitigen
Einschränkung und Ergänzung.

Ein weiteres Weltgesetz, das uns der Krieg mit furchtbarer
Wucht einhämmert, lautet: Selbstsucht zerstört, Liebe
baut auf. Die Politik hatte die rücksichtsloseste Kollektiv-Selbstsucht

zum Prinzip erhoben — Realpolitik nannte man das —
man hatte, was man dem Einzelnen als Sünde anrechnet, für die
Staaten zur höchsten Tugend gemacht und Mißtrauen, Täuschung,
Neid, Haß bis zum entschlossenen Zernichtungswillen, die ganze
Hölle dieses Krieges mußte daraus hervorgehen. Der einzelne
Egoist mag wohl auf seine Rechnung kommen; das ändert nichts an
der Tatsache, daß er Unheil, Bitterkeit, Streit anrichten, Schwierigkeiten

und Verderben anhäufen muß. Wo aber altruistische Triebe
wirksam, werden, da entsteht Wohltat und Gemeinschaft. Auch hier
kostet lange nicht immer der Täter die Folgen seiner Tat selbst,
es gibt ja genug Opfer der Liebe; auch hier wieder tritt die Stell-
v,ertretung in ihr Recht. Aber Selbstsucht mindert, Liebe mehrt die
Summe des Segens in der Welt.

Das sind Gesetze des Geschehens im Bereiche der Menschen-
goschichte, ewige Ordnungen, in denen wir den Ausdruck eines
stetigen sittlichen Willens, der über die Welt gebietet, finden dürfen.
Aber auch eine ganz be stimm te Richtung der Entwicklung
dürfen wir beobachten. Wir haben es auf dem Gebiet des geistigen
Lebens nicht mit einem ewigen Werden und Vergehen zu tun,
sondern mit einem Werden und Bleiben, mit der Sammlung
eines unvergänglichen Schatzes von Wahrheiten und Grundsätzen.,
Der Chor der Toten darf singen:

„Und was wir von giltigen Sätzen gefunden,
Dran bleibt aller irdische Wandel gebunden,"

Das Reich der menschlichen Kultur im edelsten Sinn, dem von
tiesinnerster Bildung, nicht bloß von äußerer Technik, es gleicht nicht
dem Gewand der Penelope, die Nachts wieder auflöst was sie des

Tags gewoben, sondern es gleicht dem Bau, wo jede Generation
auf dem, was die vorhergehende hinterlassen, neue Steine einfügt
Wohl gibt es ein Aus und Ab, Niederlagen und Rückschläge, es geht
langsam, wie der Gang des Uhrzeigers oder das' Wachstum der
Pflanze: man sieht die Bewegung selbst nicht, erst wenn man eine
Zeit lang weggeblickt hat, kann man beim Ueberblick den Fortschritt
gewahren.

Und der Geltungsbereich des Errungenen
erweitert sich. Es gab eine Zeit der Anfänge der Kultur, wo nur
die Höhlengenossen unter sich die Pflicht der Wahrheit, Treue und
solidarischen Hilfe anerkannten — ich sage anerkannten, nicht
erfüllten. Gegen die Bewohner der Nachbarhöhle, die ihnen
die Jagdgründe streitig machten, galt jede Tücke und Gewalt-



— 106 —

tat für ein Heldenstück. Aber mit dem Aufstieg der Kultur
erweiterte fich der Kreis, innerhalb dessen diese Pflichten
galten, zum Stamm, zur Gaugenofsenfchaft, zum Volk, zum
Reich, zur Rasse, zum Kulturkreis, zur Menschheit. Doch
halt! So weit find wir noch nicht, oder vielmehr: unserer
geistigen und sittlichen Erkenntnis nach sind wir es, unserer
politischen und rechtlichen Verfassung nach noch nicht. Das eben

ift die Tragik des gegenwärtigen Konflikts, deshalb leiden wir
feelisch so viel mehr darunter als frühere Geschlechter, und daraus
entspringt die Leidenschaftlichkeit des Völkerhasses, daß im Grund
alle diesen Kriegszustand als etwas Unnatürliches empfinden. Am
Zielpunkt ist diese Entwicklung noch nicht, aber in der Richtung
darauf hin.

Ebenso steht es mit dem Recht. Es ist ursprünglich rein
Recht des Stärkern, beruhend aus Zwang und Gewalt. Aber darin
besteht seine Tendenz, daß es sich immer mehr zum Recht des

Schwächern wandelt und die Gewalt zu Gunsten des freien
Rechtswillens einschränken will. Es ist auch noch längst nicht am Ziele,
und es liegt in seiner Natur, daß es stets ein beträchtliches Stück
hinter der erreichten sittlichen Erkenntnis zurückbleibt und selbst
immer ein Zankapfel ist; und die Kämpfe darum sind gleich denen
um die Religion, darum fo heftig, weil es immer ein Uebergangs-
stadium, ein Kompromißprodukt ist und doch absolute Geltung
beansprucht. Deshalb gehört es doch zu den geistigen Potenzen,
die an der Ueberwindnng des Kampfes Aller gegen Alle mitarbeiten.

Das find in der Hauptfache die paar Fragmente einer sittlichen
Weltordnung, die wir beobachten können. Vergessen wir aber nicht
die vielen Sinnlosigkeiten, Niederlagen des Guten, Katastrophen,
die wir sonst finden. Wir möchten nicht bloß Fragmente, wir möchten
eine unverbrüchliche Herrschaft der sittlichen Weltordnung
konstatieren; erst das kann unserm Herzen Ruhe geben. Die
Erwägung, daß in einer vom blinden Zufall beherrschten Welt nicht
plötzlich zufällig Ordnung erscheinen könnte, daß es aber sehr nahe
liegt, aus einer partiellen Ordnung zu schließen, daß sie auch da

vorhanden sei, wo wir sie nicht nachweisen können, auch diese
Erwägung genügt noch nicht. Sie ist ein bloßer Wahrscheinlichkeitsschluß.

Wir suchen aber einen festen Boden, auf den wir unser
Leben stellen können ; wir suchen eine Gewißheit, welche Voraussetzung
unseres Handelns sein soll.

Wir müssen die Antwort auf einem andern Boden als dem
des erfahrungsmäßigen Nachweises suchen. Die sittliche Weltordnung

ist gar nicht Ergebnis der Erfahrung, fondern Gegenstand
des Glaubens.

Lasjen Sie mich anknüpfen an Ihre Wertschätzung des
Mortyrrums. Sie sehen den tragischen Helden untergehen durch
seine Treue gegen seine Grundsätze und Ideale, sein Gegner trium-



— 107 —

phiert durch seine Gewissenlosigkeit. Scheinbar ein Faustschlag ins
Gesicht der moralischen Weltordnung. Aber Sie wissen: Hunderlmal

lieber ein Untergang in Ehren als ein Triumph in Unehren.
Das untergegangene Leben hat einen unendlich viel höhern Wert.
Denn seinen Wert erhält es nicht durch seinen sichtbaren Ersolg,
sondern durch seinen Zusammenhang mit den Grundsätzen, den
sittlichen Gütern oder Idealen, von denen es beherrscht ist: Wahrheit,

Gerechtigkeit, Güte. Diese Ideale aber sind nicht aus der
Erfahrung abgelesen. Sie haben ihre Geltung unabhängig von der
Erfahrung. Sie wurzeln in einer ewigen, unsichtbaren Welt. Sie
grüßen uns aus ihr her; sie gehören nicht diesem vergänglichen
Dasein an, sie sind nicht, sie sollen erst werden; von ihnen, nicht
nur von den Schöpsungen der Phantasie gilt: Was sich nie und
nirgends hat begeben, das allein veraltet nie; sie sind die göttliche
Feuersäule, die uns den Weg durch die Wüste weist. Ihre Geltung
wird nicht erschüttert, wenn auch sie mit Füßen getreten werden.
Dem, der sich an sie hingibt, für sie aufopfert, verleihen sie einen
unvergänglichen Wert, auch wenn kein Mensch von ihm Kunde
bekäme, Und diefer Wert ist nicht ein bloßes Gedankending, er
ist allerwirksamste Kraft, er ist ein Magnet, der alles Verwandte
anzieht, er schafft wieder neue Werte. Und daß Werte entstehen
und nicht untergehen, daran allein hängt nnser Interesse, darin besteht
die sittliche Weltordnung. Es war elender Götzendienst, als wir
den Wert des Lebens messen wollten am äußern, sichtbaren Erfolg,
Es war Unglaube, als wir verzweifeln wollten, sobald wir das
Gute nicht siegen sahen in dieser sichtbaren Wirklichkeit. Und nun
ist es nicht mehr Flucht aus der Verlegenheit, wenn wir den
Ausgleich der Disharmonien und die Auslösung der Rätsel suchten in
der Ergänzung dieses Lebens durch eine höhere, unsichtbare,
zukünftige Wirklichkeit; denn diese Wirklichkeit ragt hinein in unser
Leben durch die ewigen sittlichen Güter und die von ihnen
geweckten Werte.

Jetzt erinnern wir uns wieder jenes alttestamentlichen Wortes:
„wenn ich nur Dich habe, so frage ich nichts nach 'Himmel und
Erde", und des neutestamentlichen: „wer sein Leben verliert um
meinetwillen, der wird es finden." Vor Allem aber ist uns das
Kreuz Jesu das erhabenste Beispiel und die stärkste Bürgschaft
dieser Wahrheiten. Der Gekreuzigte lebt und regiert. Nebenbei
gesagt: ich glanbe, daß auch mit der antiken Wertschätzung des

unsterblichen Ruhmes im tiefsten Grunde dieser Glaube an die
UnVergänglichkeit der Werte ausgesprochen ist. Jn diesem Zusammenhang
gewinnt auch die Stellvertretung ihre große Bedeutung.
Solange wir die Welt daraufhin ansehen, ob sie unserer falschen,
selbstsüchtigen Perfönlichkeitskultur dient, bleibt uns die Stellvertretung

das große Aergernis. Wenn wir aber einsehen, daß die
Werte nicht um der Persönlichkeit willen da sind, fondern die



— 108 —

Persönlichkeit um der Werte willen und nur im Dienst der Werte
sich selbst findet und der Werte teilhast wird, dann bekommt Mes
ein anderes Gesicht. Wir werden mit Leid und Untergang der
Persönlichkeit versöhnt, weil sie gerade da, wo ihr die Ideale schwer
gemacht werden und sie alle ihre Organe anspannen muß, um den
unsichtbaren Gütern treu zu bleiben, auch ihre größte Macht entfaltet
und ihren reichsten Segen ausbreitet. Gerade das Leiden des Gerechten
schafft die höchsten Werte. Darum: „Welche der Herr lieb hat, die
züchtigt er."

Aber die letzte Frage ist noch nicht beantwortet. Die Ideale
gelten, das heißt: sie suchen Verwirklichung, Das Wort will
immer wieder Fleisch werden. Die Geschichte soll kein leeres Spiel
sein, sie soll Ziel und Abschluß haben. Die Sache Gottes muß
siegen. Erst wenn wir dessen gewiß sind, können wir von einer
sittlichen Weltördnung reden. Was bietet uns dafür Gewähr?

Wir find auf dem falschen Wege, wenn wir zuerst die Garantie
für den Sieg der Sache Gottes haben Mollen, ehe wir als Kämpfer
in seine Reihen treten. Wir achten jetzt die Völker auch nicht, die
sich erst Partei zu nehmen vorbehalten, wenn sie sicher sehen, wohin
sich der Sieg neigt. Wir sind auf dem falschen Weg, wenn wir
Gott nur suchen in dem, was da ist. Seine Offenbarung ist noch nicht
abgeschlossen. „Ich bin das A und O, der da war und der da ist
und der da komm t." Er redet nicht nur zu uns durch das, was wir
erfahren, sondern durch unser Unbefriedigtsem vom Seienden und
unsere Sehnsucht nach dem Sollenden, Sein Geist streckt sich in uns
aus nach deny was vorne ist. Freilich, das alles haben wir als'
Geschenk von dem, in dem Gottes Wort Fleisch geworden ist. Sein
Geist, und Sinn redet zu unserm Gewissen und läßt es nicht mehr
los. Hier begegnet nns das schlechthin Wertvolle, der Sinn und
das Ziel des Daseins. Unfer Wille muß ja dazu sagen.
Wenn er nein sagt, so geben wir unser Letztes preis, fo begehen wir
den schlimmsten Selbstmord. Wir können nicht beweisen, daß das
Ja allein das Rechte ist. Es ist nicht ein Erkenntnis aus der
Erfahrung. Es ist eine Stimme aus dem tiefsten Grund unserer Seele,
etwas Verwandtes in uns, das dem Ruf Jesu antwortet. Es ist
deshalb nicht weniger sicher. Im Gegenteil, es ist viel sicheren,

Wenn aber das, was durch Jesus uns ergreifen will, Geltung
hur, dann muß es auch Sinn haben. Und hat es Sinn, so muß es

auch Wirklichkeit werden, muß sich durchsetzen nnd das Sinnlose
überwinden. Würde es sich nicht verwirklichen, bliebe es nur ein
Schaum auf den Wogen des Zufalls, ein Einfall, ein Spiel, dann
hätte es gar keinen Sinn und dann könnte es auch keine Geltung
beanspruchen. Das ist freilich keine gelöste Rechnung. Es ist kein
Schauen. Es ist ein Glaube, Vertrauen, Wagnis, Trotz. Wir können
nicht anders handeln, als oh es eine sittliche Weltordnung gäbQ
Und weil wir fo handeln müssen, so muß es auch eine solche.



— WS —

Weltördnung geben. Freilich, nicht wir allein handeln so. Hunderte
tun es, beschämen nns damit, die sich dieses Glaubens gar nicht
bewußt srnd. Aber in unbewußtem Christentum handeln sie so, als
ob die Welt auf Wahrheit, Gerechtigkeit und Güte angelegt wäre.
Für uns ist es ein herrliches, aber auch verantwortungsvolles
Vorrecht, daß wir uns dieses Glaubens bewußt werden dürfen. Was
wir von Jesu empfangen haben, ist uns Bürgschaft der Vollendung,
Wir dürfen uns mit feiner Forderung auch seine Hoffnung und
Verheißung aneignen. Ihm werden sich noch alle Knie beugen und alle
Zungen bekennen, daß er der Herr sei.

Wo diefer Glaube aufgewacht ift, da sind wohl die Rätsel nicht
geschwunden und gelöst. Sie können sich immer noch quälend auf
die Herzen legen. Aber sie können sie nicht mehr dauernd verfinstern.
Mit dem Kreuz in der Hand kann ste der Gläubige beschwören. Er
kennt die Lösung nicht, aber er vertraut, daß sie vorhanden ist, und
deshalb kann er schweigen. Er braucht über die Niederlagen nicht zu
verzweifeln; er vertraut auf Gottes schöpferische Macht. Jn seinem
Glauben hat er nun den Schlüssel dazu, daß ihn allenthalben
aus Natur und Geschichte Offenbarungen des lebendigen Gottes
grüßen, der durch seine sittliche Weltordnung die Welt zum Heil seiner
Kinder leitet. R. Liechtenhan.

Bismarck oSer cslstsi?
RRismarck oder Tolstoi? Es dürste nicht schwer fallen zu
UW erraten, warum gerade diese beiden Namen gegen-

wärtig nebeneinander oder vielmehr einander gegenüber
gestellt werden. Wir vermuten wohl mit Recht in denselben die
Vertreter oder vielleicht Urheber von zwei weitauseinandergehenden
Weltanschauungen, die Verkörperung zweier Jdeenkreise,
die heutzutage gegen einander im Kampf liegen und um die Herrschaft

in der Menschheit ringen.
Es liegt mir schließlich nicht so sehr an.den beiden Namen als

eben an den verschiedenen Geistes ri ch tun g e n, die hier
in Betracht kommen. Man könnte auch Hiese beiden Namen

^ Dieser Bortrag wurde im Januar in Winterthur und im Februar in
Zürich gehalten und wird nun auf mehrfachen Wunsch veröffentlicht. Seither ist
die Schrift: „Der Ehrist und der Staat," von Gustav Benz, in Basel, erschienen,
die dieselbe Frage etwas eingehender behandelt. Ich kann auf die darin enthaltenen
Ausführungen keinerlei Bezug mehr nehmen, um darauf zu erwidern. Das würde
eine weitere Abhandlung ,ersordern. Mir lqg es vor ,«llem einmal dgran, das
Problem, das im Verhältnis von Staat und Christentum liegt, Mcht scharf in den
Vordergrund zu stellen als eine der wichtigsten, wenn nicht die wichtigste Frage der
Gegenwart, Der Verfasser.


	Können wir an eine sittliche Weltordnung glauben?

