
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 10 (1916)

Heft: 2

Artikel: Arbeiterbewegung und Arbeiterbildung

Autor: Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-133769

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-133769
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 54 —

Schon jetzt nehmen ivir deutliche Symptome davon wahr. Die Angst
hat vor sich selber Angst. Sie sieht, wozu sie führt. Sie wird freilich
noch lügen, schwindeln und täuschen wollen. Aber nichts kann
verhindern, daß sie sich damit selber richtet.

Und nun heißt es: Was weiter? Sicher ist der Untergang der
Angstgebilde. Alles andere völlig unsicher, bis auf eines. Daß nun
der Weg zum Mut offen steht. Offen, frei, mit einer warmen,
herzlichen Einladung Gottes, ihn zu betreten. Freilich ohne Zwang, es zu
tun. Zum Mut zwingt uns Gott nicht. Sonst hätten wir nicht so

Angst vor ihm. Der beste Beweis, wie sehr er dem Wagnis den

Charakter eines Wagnisses hat erhalten wollen, ist, daß er uns die
volle Freiheit läßt, uns zurückzuziehen, zu ducken, zu sträuben, nns zu
verpuppen. Freilich läßt er uns auch bisweilen sehen, wozu es führt.
Wer Augen hat, kann es nun sehen. Das andere ist dann unsere Sache.

Werden wir es nun weiter mit der Angst probieren? Oder wird
sich etwa aus dem Untergang eine Welt, in deren Beben und Zittern,
in deren Todesröcheln — und nicht weniger in deren wilden Kriegs-
rnfen und Todesmut — wir das Bekenntnis vernehmen: Wir sind
feig, kleinlich gewesen, eine neue Art des Mutes erheben?

Mut zu Christus ist nun unsere Aufgabe. Wir möchten
Aufgabe unterstreichen. Denn wir meinen nicht, sie sei leicht. Sie ist
ein schweres Ringen, ein innerer Kampf. Sie ift etwas, das nun
jeder ganz persönlich übernehmen soll, mit der Gesinnung des Zöllners,
nicht mit der des Pharisäers.

Sie ist etwas so Schweres, daß wir verzweifeln würden, wenn
wir nicht wüßten, daß hinter der Angst vor Christus und dem Mut
zu Christus, Christus selber steht. Zum Mut zu ihm gibt er selber
Mut. Man muß nur einsehen, daß man ihn selber dazu nötig hat.
Man muß vor allem sich seiner Angst schämen lernen. Wie viel näher
den wahren Formen des Heroismus ist jetzt, wer sich seiner Feigheit
schämt als wer sie mit schönem Namen verdeckt! Die Feigheit ist
unsere Sünde. So beten wir denn „Gott fei uns Sündern gnädig".
Dann wird die Angst schon von uns weichen. Gott gibt uns alles.
Sogar den Mut, wenn wir ihn von ihm erbitten. I. Matthieu.

Arbeiterbewegung uns NrveitervilSung.

^ie haben mich durch Ihre Beauftragten gebeten, zu Ihnen über
den Zusammenhang von Arbeiterbewegung und Arbeiterbildung
zu reden und ich habe Ihnen willfahrt, einmal, um Ihnen meinen

guten Willen zu zeigen, sodann, weil die Sache felbst mich aufs stärkste

') Dieser Vortrag wurde diesen Winter in der Arbeiterunion Winterthur
und der sozialdemokratischen Mitgliedschaft Zürich Ober- und Unterstraß gehalten.



— !)I —

interessiert nnd für mich Gegenstand vielen Nachdenkens gewesen ist.
Nachträglich aber sind mir allerlei Bedenken gekommen, die ich zuerst
aussprechen muß, um für meine Rede die nötige innere Freiheit zu
bekommen. Ich muß es umsomehr tun, als ich annehme, daß diese
Bedenken auch bei Ihnen vorhanden sind. Sie fragen wohl wie ich

selbst: „Wer bist du, daß du über diese Sache sprechen willst? Kennst
du denn den Arbeiter genügend? Bist du neben ihm einmal als
Mitarbeiter in der Werkstatt gestanden? Hast du als sein Berater täglich

mit ihm verkehrt, seine Bedürfnisse, seine Fehler, seine Vorzüge
kennen gelernt? Weißt du, wie es in seiner Seele aussieht, was
dort gärt an Not und Sehnsucht? Wenn das nicht der Fall ist,
dann weißt du auch nicht, wo seine Bildung einzusetzen hat. Denn
alle Arbeit muß doch zuerst den Stoff kennen, womit sie zu tun hat."

Was antworte ich Ihnen und mir auf diese Frage?
Ich antworte: Sie müssen von mir nicht verlangen, was ich nicht

geben kann und dafür das, was ich geben kann, freundlich annehmen.
Ich kenne den Arbeiter nicht fo, wie ihn der Mitarbeiter oder
Gewerkschaftsbeamte kennt. Darum will ich auch nicht zu bieten versuchen,
was nur dieser bieten könnte, sondern das, was in meinem eigenen
Garten gewachsen ist: einige allgemeine Gedanken über
Arbeiterbewegung und Arbeiterbildung, wie sie mir aus jahrzehntelangem
Ringen mit dem sozialen Problem und innigstem Zusammenhang mit
der Arbeitersache erwachsen sind. Ein wenig Vollmacht mag mir dazn
der Umstand geben, daß Erziehungsarbeit mein Beruf stets vorwiegend
gewesen und heute ganz und gar geworden ist. Wollen Sie mich in
diefem Sinne freundlich hören und auch scharf klingende Worte und
ketzerische Gedanken nur aus der Liebe und Sorge für unsere große
gemeinsame Sache erklären, nicht aus irgend welcher Parteistellung
oder aus irgend welchen Hintergedanken, was beides mir ganz ferne
liegt.

1.

Wenn wir heute von Arbeiterbildung reden, so hat das einen

ganz besonderen Sinn. Das Thema gehört zu der ganzen Krise,
worin die Arbeiterbewegung, ja sogar der Sozialismus selbst
geraten ist. Nur im Zusammenhang damit kann es recht verstanden
und behandelt werden. Auch die Arbeiterbildung ist in einer schweren
Krise begriffen. Wenn wir diese verstehen wollen, müssen wir einen
Blick werfen auf das, was bisher darin getan und erlebt worden ist.

Das ist nun zunächst die Geschichte einer ungeheuren
Leistung, ein Stück, und zwar ein besonders wichtiges, der
Erlösungsgeschichte des modernen Proletariats. Zwei oder drei Stadien,
scheint mir, hat diese Geschichte bisher ganz oder teilweise
durchgemacht.

Das erste Stadium möchte ich das der Verkündigung'
nennen. Jn kirchlichen Kreifen würde man dafür das Wort „Evan-
gelifation" brauchen. Es zogen die Apostel des Sozialismus aus und



— 56 —

verkündigten dem Volk, das im Dunkel saß, die Botschaft vvm nahen
Heil. Dieses Volk war eben das moderne Proletariat. Es war das
Volk der Enterbten. Enterbt war es in jedem Sinn, vom materiellsten
bis zum geistigsten. Es hatte nicht nur kein Eigentum mehr, kein

Land, kein Haus, kein Werkzeug und keine eigene Arbeit, es hatte
auch keine Kultur mehr. Denn die in der übrigen Gesellschaft — der
bürgerlichen und bis zu einem gewissen Grade der bäuerlichen —
vorhandene wirkliche oder scheinbare Kultur war für es nicht vorhanden,
oder, was das Gleiche bedeutet, nicht brauchbar; Kunst, Sittlichkeit,
Religion waren ihm verloren gegangen. Dazu die Arbeit, das heißt,
eine solche Arbeit, die ivirklich die eigene ist, die Seele hat, weil man
die Seele hineinlegen kann, die die gesunde und Segen ausströmende
Grundlage unseres Lebens ist. Ja, es war ganz enterbt, es war
grenzenlos arm geworden. Eine seltsame, furchtbare, tragische
Erscheinung: mitten in einer Zeit, die sich in ihrem Kulturreichtum
spiegelte, die wirklich auch in vieler Hinsicht reich war, dieses große
Volk, das plötzlich in die Anfänge der Kultur zurückgeworfen war,
dieses Volk der Barbaren, aber nicht ein Volk mit der Freiheit und
Naturfrische der Barbaren, vielmehr ein müdes und stumpfes Volk,
ein Volk ohne Hoffnung, ein Volk, das in der Betäubung der ihm
zugänglichen rohen Formen des Genusses oder etwa in einer dumpfen
Religiosität einen Ersatz suchte für fein verlorenes Erbe an
Lebensreichtum und Lebensschönheit, ein Volk, das, soweit es seelisch lebte,
von einigen Brosamen lebte, die ihm vom Tisch der Gesellschaft fielen
nnd die nur dazu dienten, es in seiner stumpfen Zufriedenheit
festzuhalten.

Zu diesem Volke kam die sozialistische Verkündigung, die
Botschaft von seiner Erlösung. Es wurde ihm gezeigt, wie ganz nahe
neben seiner Welt, dieser Welt der Not und Sklaverei, eine andere
Welt liege, die Welt des Menfchen, eine Welt, wo ihm die geraubte
Lebensschönheit reicher zurückgegeben würde, wo die große Wende der
Not der Jahrtausende eingetreten wäre. Das Volk der Enterbten
lauschte auf. Nicht sofort wurde es wach, aber dvch nach und nach.
Nicht sofort glaubte es, aber als es zu glauben anfing, da leuchtete
eine große Freude und ein neues Leben auf. Es war Hoffnung
da. Das war es, was das Proletariat brauchte. Es brauchte einen
Lebenshauch, eine Seele. Dies bekam es mit der Hoffnung. Und
nun bestand die Hauptarbeit darin, ihm das Wesen dieser Hoffnung
klar zu machen. Das war das, was man in unseren Kreisen die

Aufklärungsarbeit nennt. Der Proletarier mußte die Lage seiner
Klaffe begreifen lernen. Er mußte seine Gedankenlosigkeit aufgeben,
er mußte, was fast noch schwerer war, die Vorurteile aufgeben, die
von der bestehenden Gesellschaft her seinen Geist beherrschten. Er
mußte lernen, mit neuen Augen zu sehen und mit einem neuen Herzen
zu empfinden. Er mußte, wenn ich in dem Bilde bleiben darf, von
dem ich ausgegangen bin, eine völlige Bekehrung dnrchmachen. Er



— 57 —

mußte begreifen lernen, was der Kapitalismus sei und was der
Sozialismus und welches der Weg vom Kapitalismus zum Sozialismus.
Auf diese Weise wurde er zum Kämpfer ausgerüstet. Er sollte fähig
und willig fein, den weltgeschichtlichen Kampf zu kämpfen, der nun
einmal feiner Klasse aufgetragen war, jenen Klassenkampf, dessen Ziel
ist, mit der Aufhebung aller Klassenherrschaft auch alle Klassenkämpfe
unnötig zu machen und das Reich des freien Menschen und einer
wahrhaft menschlichen Kultur herbeizuführen.

Das war das erste Stadium der Bewegung. Es war ihr
herrlicher Frühling, ihre berauschende Jugend. Der Sozialismus wirkte
noch im Wesentlichen wie eine Religion, im besten Sinne des Wortes.
Daß diese Religion im Gewände der strengen Wissenschaft auftrat,
raubte ihr nichts von ihrer Glut, verstärkte aber ihre Ueberzeugungskrast.

Die Verbreitung dieser Religion war die Hauptarbeit dieser

Periode. Sie vollzog sich durch das dem Arbeitsgenossen in der

Werkstatt oder auf dem Heimwege leise zugeflüsterte Wort und durch
die flammende Volksversammlungsrede, durch die beim schwelenden
Licht in einer Mansarde von einigen Männern und Frauen gemeinsam
gelesene Schrift und die auf dem Marktplatz redende Zeitung; sie

drang zu den Ohren und Herzen wie Luft und Sonnenschein,
allgegenwärtig und allmächtig, durch keine weltliche und geistliche Polizei
aufzuhalten.

Das Ergebnis war großartig; es war eines der schönsten Wunder
der Geschichte: die Auferstehung des Proletariates.

Aber die Jugend, die schwärmerisch nach den Sternen greift,
will doch zugleich erobernd in die Welt hinaus ziehen. So begehrte
das erwachte Proletariat nach dem ihm vorenthaltenen Erbe. Es
wollte sich zunächst möglichst viel von der vorhandenen Kultur
aneignen. Es sehnte sich vor allem nach Wissen. Dieses Wissen schien

ihm ein Märchenland voller Wunder und Geheimnisse zn sein. Wer
es besaß, der mußte doch wohl ein ganz anderer Mensch sein, als wer
davon ausgeschlossen war. Wenn der Bourgeois, dem dieser Schatz
zufiel, ohne daß er sich darum zu bemühen branchie, ja oft fast gegen
seinen Willen zufiel, damit nichts Rechtes anzufangen wisse, fo würde
das bei ihm, dem Proletarier, ganz anders sein; er würde ihn zu'
brauchen wissen; denn er habe darnach gehungert und er habe ein

Ideal! So begann denn die Bildungsarbeit im engern Sinne des

Wortes. Es wurden Arbeiterbibliotheken gegründet; es wurden
Vorträge über Naturwissenschaft und Geschichte. Kunst und Literatur
gehalten. Man erfuhr von Darwin und Feuerbach, von Ibsen, Zola,
Tolstoj und Nietzsche. Man drang auch tiefer in den Marxismus
und die nach seiner Anleitung verstandene Geschichte ein. Es war
ein ungeheures Mühen, von Seite der Gebenden und Empfangenden,
eine Entdeckungsfreude, eine Freude des Armen, der ein großes Erbe
antritt, freilich eine oft unendlich schwer erstrittene Freude.



- 58 —

Das Ergebnis ist weniger augenfällig als das der ersten Periode.
Es ist auch weniger begeisternd. Derjenige Arbeiter, der die Frucht
dieser Bewegung erntete, war weniger Proletarier als vorher. Er
bekam, wenn ich so sagen darf, eine gewiffe Salonfähigkeit im Haus
der Kultur. Es wurde ihm der gröbste Kulturhunger gestillt; er konnte
ein Kulturkleid anziehen, mit dem er sich zur Not auf der Promenade
zeigen durfte.

Darf ich wohl behaupten, daß auch diese Periode vorüber sei
und eine dritte begonnen habe? Die Arbeiterbewegung sah zwar die
ersten glänzenden Hoffnungen nicht erfüllt, aber sie hatte doch im ersten
Ansturm ein Stück dieser kapitalistischen Welt erobert. Ihr Kampf
hatte ihr eine gewisse materielle Besserstellung und ein Stück politische
Macht eingetragen. Was nun? Nun galt es, sich in dieser Welt
einzurichten und zugleich sie weiter zu erobern, gleichsam im Schützen-
grgbenkampf auszuhalten. Es kam neben der politischen immer
mehr die Gewerkschafts- und Genossenschafsbewegung auf. Während
die politische Bewegung lange Zeit vorherrschte und diese besonders
der Propaganda der sozialistischen Ideen diente, so wurde nun die
praktische Arbeit an der Umgestaltung der Gesellschaft immer wichtiger.
Jetzt mußte der Arbeiter dafür geschult werden. Er mußte die
ökonomischen Vorgänge mehr im Einzelnen kennen lernen, mußte sein
Gewerkschaftsblatt lesen können und mußte zu diesem Zwecke eine bestimmte
geistige Ausbildung bekommen, die er nicht von vorneherein hatte. Der
Sozialismus gewann genauere Gestalt und dementsprechend verlangte
auch das Bildungsziel größere Bestimmtheit, So trat eine gewisse
Ernüchterung ein. Mit der Ernüchterung ging eine gewisse
Enttäuschung Hand in Hand. Das übliche Vortrags- und Bibliothekswesen

befriedigte viele nicht mehr; gerade die Wertvollsten unter den
Arbeitern fanden darin nicht mehr, was fie suchten.

Im Zusammenhang mit dieser Ernüchterung und Enttäuschung
ist aber vor allem eine Frage groß und größer vor uns hingetreten:
Was ists mit dem Sozialismus? Worin besteht eigentlich sein Wesen?
Kann man wirklich noch mit ganzer Seele an ihn glauben? Welches ist
der Weg, der zu ihm führt? Wie müßten sozialistische Menfchen
aussehen? Wie steht es mit dem Sozialimus der Sozialisten? Diese
Fragen hatten Viele mehr und mehr beunruhigt. Es schien ihnen, als
ob die landläufigen Antworten darauf nicht genügten und noch weniger
war die Gedankenlosigkeit, die nicht einmal die Frage stellte, geeignet,
die Zuversicht zu der Sache des Sozialismus zu heben. Wir hatten
leidenschaftlich nach Macht gestrebt, auch ein Stück Macht erlangt, und
nun — wo war die neue Welt? Wo war eigentlich jener Sozialismus,

der die Freude einer neuen Menschheit fein sollte?
Als wir so fragten, kam die Weltkatastrophe des Krieges und

damit auch eine Katastrophe der Sozialdemokratie. Ich hoffe, daß
niemand unter uns fei, der sich aufrege, wenn ich fo rede. Wären
mir eine alte, fatte Partei, dann müßten wir uns freilich fürchten,



— 5g -
fo zu reden; denn eine solche ginge an einer Katastrophe zu Grunde.
Aber wir sind jung; uns gehört die Zukunft — jetzt erst recht! — wir
brauchen keine Angst zn haben. Uns kann eine Katastrophe zum
allergrößten Gewinn werden. Worin besteht denn die Katastrophe?
Etwa darin, daß die Sozialdemokratie den Weltkrieg nicht verhindert
hat? Das konnte niemand von ihr verlangen. Ihre Katastrophe
besteht vielmehr darin, daß ihr Ideal eine unerhörte Fahnenflucht
erlebte, daß der Sturm der Geschichte sie nicht bloß äußerlich zu Boden
warf, fondern sie innerlich verwirrte; ihre Katastrophe besteht,
kurz gesagt, darin, daß heute ihre besten Freunde über sie
trauern und ihre schlimmsten Feinde sie loben.

Ich möchte davon nicht mehr sagen; denn wir wisfen ja Alle,
worum es sich handelt. Aber wenn es wahr ist, daß wir eine
Katastrophe erlebt haben, dann muß wohl auch unsere bisherige Bildungs-
arbeit darin irgendwie verwickelt sein und muß unsere künftige von
dieser Tatsache lernen.

Was ist von unferer Bildungsarbeit, wie sie sich bisher
entwickelt hat, zu halten?

Daß sie in mancher Hinsicht eine großartige Leistung darstellt,
haben wir schon gezeigt. Eine unendliche Masse von treuer und
eifriger Arbeit ist daran gewendet worden. Wenn sie doch mit einem
gewissen Fiasko geendet hat, wo liegt denn wohl der Fehler? Es ist,
wie wir schon angedeutet haben, anzunehmen, daß er in dem ihr zu
Grunde liegende Prinzip, in der angewendeten Methode liege. Wir
wollen versuchen, diesen Fehler aufzufinden.

Ein Mangel dieser Arbeit, der Vielen von uns schon lange
aufgefallen ist und den zu beseitigen die Leiter unseres Bildungswesens
sich seit Jahren bemühen, besteht in dem Fehlen einer inneren Einheit.

Wenn man die Titel dieser Vorträge anschaut, wie sie landauf,

landab in unseren Organisationen gehalten werden, so bieten sie
ein äußerst buntes Bild, ein wahres Potpourri. Ich greife, um ein
Beispiel anzuführen, zu dem Bildungsprogramm, das meine eigene
Mitgliedschaft für diesen, Winter aufgestellt hat. Ein gewifses Streben
nach Gründlichkeit läßt sich darin nicht verkennen. Und doch finden
wir hier neben einander Themen wie: „Pestalozzi und Erziehnngs-
fragen," „Die ersten Siedelungen der Schweiz," „Pompeji," neben
„Australien, Land und Leute." „Gebirgswanderungen in Graubünden",
und dazwischen dann „Persönliche Pflichten eines Sozialdemokraten"
und „Der Genosfenschaftsgedanke". Hier waltet immerhin, wie gesagt,
ein deutliches Einheitsstreben. Jn den meisten Fällen aber ist der
einzige Anordner eines solchen Programms der Zufall. Man hört
von einem interessanten Thema, das irgendwo behandelt worden ist
und flugs bittet man den Redner, es anch bei uns zu behandeln.
Oder man hat von einem Referenten gehört, daß er seine Sache gnt



— 60

gemacht habe und setzt sich hin und schreibt ihm einen Brief mit der
Aufforderung/ sich auch bei uns hören zu ,lassen. Das Thema stellt
man ihm frei. Vorträge müssen ja gehalten sein und dä nimmt man
sie,, wv man sie bekommt. Es werden Vorträge gehalten, einfach weil
man nun einmal Vorträge haben muß, wie in den Kirchen gepredigt
wird, weil es eben Sonntag ist und die Glocken geläutet haben. Was
soll dabei herauskommen? Man könnte vielleicht sagen, es gäbe so

doch eine gewiffe geistige Anregung oder doch angenehme Unterhaltung ;
einen solchen Vortrag zu hören, sei immerhin noch besser, als „einen
Jaß zu klopfen", oder ins Kino zu gehen. Das mag wohl sein, aber
sollen wir uns damit zufrieden geben? Man darf den Wert einer
solchen unterhaltenden Anregung nicht hoch einschätzen. Sie bedeutet
vielfach nur eine Zerstreuung und ist nichts besseres als eine gewisse
Art von Roman- oder Zeituugsleserei. Das wahre geistige Interesse
wird dadurch zuletzt nur abgestumpft, womit wir schon eine Erklärung
für die Tatsache haben, daß unsere Vorträge so oft vor leeren Stühlen
stattfinden, während irgend ein sensationeller Schund mit Sicherheit
Massen anzieht. Ein buntes Vielerlei von Tatsachen und Eindrücken,
das der Einheit entbehrt, kann den Geist nicht bilden, fondern nur
verbilden. Er verliert darob selbst feine Einheit. Bilden kann den
Menschen nur, was ihn in feinem Lebenszentrum berührt, was ihm
zu einer organischen Entfaltung seines Wesens verhilft, was den
notwendigen Forderungen seiner Natur und Lage entgegenkommt. Die
geschilderte Bildungsmethode aber hat etwas Unorganisches, Sie führt
nur zu einer Verdrehung der Natur des Menschen. Die so zustande
gekommene Bildung ist ein armseliges Flickwerk: da ein Stückchen
nnd dort ein Lappen, alles nur dürftig oder gar nicht miteinander
verbunden. Echte Bildung ist ein Kleid von einem Schnitt und
Stil und wär's nnr ein Leinwandkittel, der mit dieser Flickwerkbildung
Versehene dagegen gleich dem Manne, der einen feinen Zylinder trägt,
aber keinen Kragen am zerrissenen Hemd, dazu einen Gehrock aus
kostbarem Tuch, aber mit Löchern, und so fort. Es ist zwar immer noch
besser, so gekleidet sein, als nackt gehen, aber ein Leinwandkittel und
Hosen ans Zwilch wäre schöner und besser. Man dürfte darin stolz seinen
Weg gehen. Aber durch ein zusammengeflicktes Bildungsgewand wird
der Arbeiter nicht aus dem geistigen Proletariertum herausgehoben,
im Gegenteil: seine Armut wird dadurch erst recht deutlich.

Es ist nur eine Weiterführung dieses Gedankens, wenn wir als
zweiten Mangel dieser Bildungsarbeit bezeichnen, daß sie so wenig
mit dem Arbeiter als Arbeiter zu tun hat. Oder was haben
diese Dinge mit seinem täglichen Leben, im Besonderen seiner Arbeits
zu tun? Sie sühren ihn in eine Welt, die nicht die seinige ist; es
ist zwischen beiden kaum eine Verbindung. Der Arbeiter wird dadurch
zu einem doppelten Leben angeleitet: aus der einen Seite steht sein
Arbeitsleben, meistens ein Leben grau in grau, ohne Seele, ohne
Freude, auf der andern Seite die Uchte Welt des Geistes mit ihrem



— 61 -
Reiz und Reichtum. Nun ist Bildung aber Harmonie und nicht Zwiespalt.

Es ist eine der Grundwahrheiten aller Erziehungskunst, daß
ein Mensch gebildet wird durch seine Arbeit, daß namentlich alles
Wissen keinen Wert hat, wenn ich es nicht unmittelbar brauchen kann,
wenn es mir nicht hilft, mein Werk besser zu tun, meinem Leben
mehr Einheit, Kraft und Klarheit zu geben. Alle großen Weifen und
Menschenbildner sind darin einig, Sokrates und Plato so gut wie
Pestalozzi und Goethe. Besonders ist es Goethe, der diese Wahrheit
immer wieder verkündigt, und in Bildungsfragen gibt es wvhl Keinen,
der mehr Vollmacht besäße, als er. Jn feinem noch viel zu wenig
verstandenen großen Erziehungsroman von „Wilhelm Meisters Lehr-
und Wanderjahren", wo er auf seine Weise gelegentlich auch schon
das Problem der Arbeiterbildung behandelt, wird im Wesentlichen
diese Ueberzeugung von der erzieherischen Macht der rechten Arbeit
ausgestaltet. Ich meine, daß wir daraus auch für unsere Aufgabe mehr
lernen können, als aus vielen Zeitungsartikeln. Man kann freilich
hier einwenden, daß der Arbeiter nicht nur Arbeiter, sondern in erster
Linie Menfch fei und daß man ihm, wenn er in der Fabrik und auf
dem Werkplatz nicht Menfch sein könne, wenigstens daneben die Welt
des Menschentums erschließen müsse. Darauf antworte ich, daß dies
gewiß richtig ist, aber deswegen doch ein großer Uebelstand. Denn
deswegen bleibt doch bestehen, daß da, wo die Bildung eines Menschen
nicht ihr Lebenszentrum an feinem Werke hat, diese Bildung etwas
Unorganisches und Unsicheres haben wird, deswegen bedeutet dieses

doppelte Leben doch eine tiefe Tragik.
Auch hier möchte ich sagen: Der Proletarier wird

dadurch nur erst recht Proletarier. Dies meine ich nicht nur
in dem Sinne, daß er, je mehr er zu höherer menschlicher Bildung
aufsteigt, desto mehr sein sonstiges Proletarierelend empfinden wird,
fondern so, daß er dadurch erst recht abhängig wird. Denn zu
dieser Bildung besitzt er keinen rechten Zutritt. Sie ist in den Händen
einer Kaste, eben der sog. Gebildeten. Er hat da kein eigenes Urteil;
er Muß auf Treu und Glauben annehmen, was man ihm bietet.
Er ist dieser Welt gegenüber fo verlegen, wie wenn er in seinem
Arbeitskleid einen feinen Salon voll eleganter Herren und Damen
betreten sollte. Es ist ein unsäglich mühsamer Weg. dieser Aufstieg
aus der Tiefe des geistigen Proletariats zu den wirklichen oder

geträumten Höhen des Geistes. Es hat einmal Einer dieser
Emporklimmenden gesagt, es sei. wie wenn Einer au einer Wand
hinaufklettern sollte, die mit nach unten gekehrten Widerhacken besetzt sei,

Die Wand ist glatt und zugleich halten ihn doch jeden Augenblick die

Widerhacken fest. Und ist er, fragen wir, wenn er hinaufkommt, vor
Enttäuschung sicher? Es ist doch Tatsache, daß die Kaste der Gebildeten
sich zum allergrößten Teil aus der bürgerlichen Welt zusammensetzt.
Könnte es nicht sein, daß das, was man Bildung nennt, von ihrem Geiste,
also einem der Sache des Proletariats feindlichen Geiste, durchtränkt



- 63 -
und geprägt wäre? Dann könnte es geschehen, daß er in dem Augenblick,

wv er sein altes Erbe erfassen wollte, einen untergeschobenen
Besitz in der Hund hätte, der ihm nicht taugte, daß er, um das
biblische Wort zu brauchen, statt einen Fisch eine Schlange bekäme.

Daß dies in der Tat sehr stark der Fall ist, soll sofort gezeigt
werden. Ich glaube in der Tat, daß dies die höchste Tragik ist, die
in dieser Sache waltet: Das Proletariat, indem es durch
seine Bildungsarbeit die bürgerliche Welt vollends
besiegen will, kommt zuletzt bei dieser an, ja, es kommt
sogar erst dann dort an, wenn jene schon wieder weiter ist.
Wie das gemeint isi, soll bald gezeigt werden.

Vorher aber müssen wir noch auf einen dritten Mangel dieser
Methode aufmerksam machen, der mit den zwei bisher genannten
zusammenhängt und mit ihnen ein Ganzes bildet. Nnsere Bildungsarbeit

hat sich bisher, soweit sie mündlich geschah, an die Form von
gehaltenen und angehörten Vorträgen vollzogen. Wäre es aber
nicht nahe gelegen, sich die Frage zu stellen, ob das eine gute Methode
sei oder nicht? Ist der einfache Arbeiter, den wir doch als den
Gegenstand nnserer Bildungsbemühungen immer voraussetzen, geistig
so geartet, daß das Anhören und allfällige Diskutieren von Vorträgen
für ihn das passendste Bildungsmittel sein könnte? Wir haben sehr
viel Grund, dies zu bezweifeln. Es ist dazu eine angespannte und
ausdauernde Aufmerksamkeit nötig, die ein von schwerer körperlicher
Arbeit kommender Mensch nicht leicht leisten kann. Was aber noch
wichtiger ist: Weiß denn der Vortragende, wie es mit den geistigen
Voraussetzungen des Hörers steht? Weiß er, ob er ihm folgen kann?
Vermag er ihm entgegenzukommen und ihn dann weiterzuführen?
Nein, er redet einfach aufs Geratewohl drauf los und redet in neunzig
von hundert Fällen über die Köpfe weg. Das ist ein offenes
Geheimnis. Nur Meister des Vortrags kommen um diese Klippe herum,
diese sind aber so selten wie echte Meister überhaupt. Das ist übrigens
nicht nur in Arbeiterversammlungen so. Diese Lehrweise ist bekanntlich

von Alters her an den Universitäten zuhause. Aber auch hier ist
man davon immer weniger erbaut. Man kann die Erfahrung machen,
daß man ein halbes Jahr lang jede Woche einige Stunden über eine
Sache geredet hat und dann bei Gelegenheit merken muß, daß
regelmäßige Hörer mit Einem über die wichtigsten der vorgetragenen Dinge auf
eine Weise reden, als ob wir darüber nie ein Wort gesagt hätten.
Aehnliches erleben etwa die Prediger. Der Grund ist klar: Diese
Methode rechnet eben nicht mit der pädagogischen Grundwahrheit, daß
der Mensch nur das recht verstehen und sich zu eigen machen kann,
was seinem Eigenen entgegengekommen ist. Alles andere rauscht an
ihm vorüber. Mau muß zuerst wissen, was in ihm ist, muß dieses
aus ihm hervorlocken, muß ein Verlangen noch mehr wecken und dann
dieses Verlangen stillen, aber eben so, daß man das neu Gebotene
mit dem Vorhandenen verknüpft und es so in einen sicheren Besitz



— 63 -
verwandelt. Das alles aber leistet nur das Gespräch, nicht der
Vortrag. Darnm ist das Gespräch von Sokrates bis Pestalozzi das
Hauptwerkzeug der großen Erzieher gewesen. Durum gehen auch die
Hochschulen immer mehr vom Lehrvortrag zum Seminar über, d. h.

zur gemeinsamen Arbeit, die im Gedankenaustausch durch das
Lehrgespräch gipfelt. Dem Arbeiter aber wollen wir noch immer auf diese

altakademische Weise begegnen? Wir ehren ihn damit scheinbar, in
Wirklichkeit setzen wir ihn herab. Denn wir verkennen seine
Selbständigkeit, die nicht einfach nur Gebotenes annehmen, die vielmehr
fragen, Einwände machen, mitreden möchte. Wir muten ihm etwas
Fremdes zu. Wieder sage ich: wir hängen ihm ein Kleid nm, das
ihm nicht paßt, einen wallenden Mantel vielleicht, der aber an feinen
Gliedern schlottert.

Und nun laffen Sie mich noch auf eine bedauerliche Erscheinung
aufmerksam machen, die in meinen Augen eben nur eine Folge der
bisher gekennzeichneten Mängel unserer Bildungsarbeit und eine
Bestätigung unserer Kritik ist. Ich denke hier an das, was ich kurz die

sozialdemokratische Phrase nenne. Das ist eine Erscheinung,
die wir Alle kennen. Phrase nennen wir jede Rede, die, ohne bewußt
unwahr zu sein, doch nicht der Ausdruck der wirklichen Gedanken und
Gefühle des Sprechenden ist, sondern unselbständig nachgeredete
Gedanken und nachgemachte Gefühle und entsprechend unselbständig
gebrauchte Worte zur Schau trägt. Phrasen sind Kleider aus dem Leihhaufe,
während echte Rede sein soll wie ein Gewand, das dem eigenen Leib
angemessen ift. Ein tüchtiger und ehrlicher Mensch prägt eigene Worte für
eigene Gedanken, feiens auch schlichte Worte, und hat er keine eigenen
Gedanken, so schweigt er. Wir wissen aber nur zu gut. was für eine Rolle die

Phrase unter uns in Rede und Schrift fpielt. Es ist eine verheerende
Flut, eine Sintflut. Man meint, wenn man eine Rede halte, so müsse

man auf einmal anders reden als sonst, müsse großartige Worte
brauchen, schwungvoll tun. Wenn man dann gar noch ein paar Fremdwörter

handhaben oder ein paar wissenschaftliche Lappen schwenken
kann, dann ist man auf der Höhe der edlen Kunst der Beredsamkeit.
Und nicht nur treibt man es selbst so, sondern liebt es auch an
Andern. Unsere Arbeiterschaft läßt sich noch unglaublich leicht von
der schönen oder doch schön erscheinenden Phrase begeistern, was immer
wieder eine Machtquelle der Demagogie wird. Dafür meinen dann
Andere, sie könnten nicht reden, weil sie nicht fo großartige Worte
machen können. Unsere sozialdemokratische Rede und Literatur aber
verliert auf diese Art an Kredit. Es fehlt ihr vielfach an Realismus
nnd damit an Wahrheit. Sie klingt zu oft etwas hohl.

Natürlich braucht nicht bewiesen zu werden, daß auch hier der
Leinwandkittel schöner ist als der geflickte Gehrock. Wenn ein Mensch
so redet, wie er ist, dann hat er immer gut geredet. Ganz besonders
redet das einfache Volk gut, viel bester, als die Gebildeten, vorausgefetzt,

daß es wirklich 'seine eigene Sprache spricht. Es redet viel



— 64 —

frischer, anschaulicher, realistischer, seelenkräftiger. Wenn ein Arbeiter,
der den Mut hat, er selbst zu sein, in der Versammlung aufsteht und
ans der Fülle feines Herzens und seiner Erfahrung redet, dann foll
der Professor hübsch schweigen und lernen. Die Lebenserinnerungen
der Arbeiter Fischer und Holek sind geradezu klassisch geschrieben,
gerade weil diese Männer nicht mit einem fremden Stil prunken
wollen, sondern in ihrer eigenen Sprache reden. Wie schade aber,
wenn ein solcher Mann sein Gold sortwirft und dafür Flittergold
kauft! Es muß aber ein Fehler an unserem Bildungssystem sein,
ivenn die Herrschaft der Phrase sich so breit macht. Das Fremde
muß da eine zu große Rollen spielen; wir müssen uns selbst noch zu
wenig gefunden haben.

Wir haben aber bisher bloß von der Art geredet, womit
wir dem Arbeiter Bildung zu verschaffen versucht haben. Es bleibt
noch eine andere Frage übrig: Wie war und ist diese Bildung
selbst beschaffen? Vielleicht war das von uns Gebotene sehr gut
und uur die Darbietung nicht gut, und dies im Grund ohne unfere
Schuld? Denn wie konnten wir auf Grund der vorhandenen sozialen
Verhältnisse etwas Anderes tun?

Ich glaube, daß wir auch in diesem Punkte zunächst zu
einem unerfreulichen Ergebnis gelangen. Mir scheint, daß eine
ehrliche und sachkundige Burteilung zu der Erklärung gelangen
müssender von uns den Arbeitern dargebotene
Bildung s st off sei zum großen Teil geringwertig
gewesen. Das klingt hart, ist aber nicht eine leicht hingeworfene
Behauptung, auch nicht etwa die Frucht einer hochmütigen und
lieblosen Kritiksucht, die mir fern liegt, sondern das Ergebnis
langer, liebevoller, aber schmerzlicher Beobachtung und Erfahrung.

Ich will mit dem beginnen, was ich freudig anerkennen kann.
Nicht geringwertig, sondern gut, ja ausgezeichnet ist die Belehrung
über wirtschaftliche Dinge gewesen. Hier mag es höchstens
etwa an der Methode gefehlt haben, insofern, als man eben wohl
manchmal dem einfachen Mann diese Dinge zu sehr in gelehrt-
profefsorenhafter Weise vorgetragen hat, in fremden Ausdrücken,
nicht anschaulich nnd volkstümlich, dazu in langen Vorträgen statt
im Lehrgespräch, aber der Stoff selbst war gut. Man bot hier etwas
was über das, was man in der bürgerlichen Bildung haben konnte,
weit hinausging. Der Arbeiter bekam hier ein Verständnis für
einen wichtigen Teil der menschlichen Dinge, das anderwärts kaum
zu haben war. Auch konnte er gerade diese Dinge am unmittelbarsten

brauchen, für feinen Kampf, für die rechte Orientierung seines
Lebens. Auch soweit die Einführung in die Gedankenwelt des

Sozialismus über das bloß Wirtschaftliche hinausging und eine

ganze Weltanschauung einschloß, bedeutete sie für denjenigen
Arbeiter, der folgen konnte, etwas Großes. Er bekam einen weiten
Blick, eine ganze Welt ging ihm auf. Daß diese Welt sür ihn



— «5 —

Hoffnung bedeutete und wieder, was diese für ihn bedeutete,
haben wir schon gezeigt, es muß nun aber hinzugefügt werden,
daß er damit auch Bildung im engern Sinne gewonnen hatte.
Der Arbeiter, der sich diesen Besitz wirklich persönlich angeeignet
hatte, war damit dem Durchschnitt der heutigen sogenannten
Gebildeten, deren Bildung sehr oft nur eine Anhäufung von
Berufskenntnissen oder zufälligem Wissen ist, überlegen.

Dieses Stria unseres Bildungsstoffes war also an fich gut.
Nicht das Gleiche ist vom Uebrigen zu sagen. Hier kommen wir
rasch inZ Oberflächliche und Minderwärtige hinein. Als oberflächlich

und minderwertig muH ich einen sehr großen Teil von dem
bezeichnen, was uns etwa an naturwissenschastlicher
Aufklärung geboten wird. Hier ift manchmal schon zweifelhaft, ob die

Vortragenden auch nur ihren Stoff ordentlich beherrschen. Noch
zweifelhafter ist die Art und Weise, wie sie ihn für gewisse
agitatorische Zwecke zurechtrichten, Sie bieten dabei zum guten Teil
gar nicht die Ergebnisse der wirklichen Wissenschaft, sondern eine

bestimmte Naturphilosophie, id. h. sie wollen mit ihrer sogenannten
Naturwissenschaft eine Weltanschauung, meistens das überkommene
Christentum, widerlegen und eine andere, etwa das Freidenkertum,
beweisen. Das ist aber nicht mehr Wissenschaft, sondern Agitation
im Gewände der Wissenschast. Diese Vorträge und Broschüren
haben meistens keine Ahnung davon, welches die Methoden wirklicher
Wissenschaft sind. Wenn ein wirklicher Fachmann sie hörte, würde
er sich entsetzen. So können sie auch Andere nicht an die Natur
heranführen, sondern bloß an ein Dogma. Das Gleiche ist sehr oft
von den geschichtlichen Darbietungen zu sagen, falls es sich

nicht etwa um Wirtschaftsgeschichte handelt. Es ist unglaublich, was
für Leute fich da oft herausnehmen, als Lehrer aufzutreten. Noch
schlimmer aber wird die Sache vollends, wenn wir in das Gebiet
der Weltanschauung gelangen, in das Gebiet dessen, was man
Philosophie nennt. Hier regiert im Allgemeinen die Unwissenheit

und Flachheit. Wenn es nur Unwissenheit wäre! Das wäre
zu entschuldigen. Aber man bildet sich ein, man habe eine
überlegene Einsicht. Mit ein paar oberflächlichen Formeln, die vor
einem tiefern Denken und Wissen nicht Stand halten, erledigt
man die großen und schweren Fragen dieses geheimnisreichen
Menschenwesens, die damit natürlich nicht in Wahrheit erledigt sind.

Besonders auf dem zentralsten und wichtigsten Gebiete des

Menschenwesens macht sich diese Herrschaft der hochmütigen und
gedankenlosen Phrase breit. Glauben Sie nicht, daß ich nun die
Gelegenheit benütze, um hier das zu halten, was man eine «ratio pro
ilomo nennt, eine Werborede für meine befondern Ueberzeugungen,
daß ich für Religion, Ehristentum, Kirche eine Lanze
einlegen wolle. Ich rede hier wirklich nicht im Namen der
Religion, sondern der Bildung. Nach meiner Auffassung sollte die



— 66 —.

Sozialdemokratie als Partei freilich nicht von vorneherein gegen
alles stehen, was man Religion nennt, aber ich begreife es nicht
nur, sondern halte es auch für berechtigt, ja notwendig, wenn
man sich verpflichtet fühlt, im Namen des Sozialismus gegen eine
gewisse Art von Religion und Christentum Kampf zu führen. Ich
führe diesen Kampf auch und zwar im Namen der Religion und
des Christentums, oder, wie ich lieber sage: im Namen des Gottesreiches.

Ab er es kommtdaraufan, wie man ihn führt.
Und da fühle ich mich nun verpflichtet, zu fügen: das Meiste,
was in unserer Presse und in unsern Versammlungen über Religion

und Christentum gesagt wird, ist elend wertloses Zeug, das
vor keiner tieferen Geschichtskenntnis, Psychologie und Philosophie
Stand hält und den Gegner zwar verärgert, aber nicht schädigt.
Es ist Quark. Ich werfe ihm nicht vor, daß es von Unglauben,
wohl aber, daß es von Unbildung zeugt. Wenn es nur radikal
klingt, dann ists fchon gut.

Wenn es nur radikal klingt! Ja, damit berühren
wir so recht einen Krebsschaden unserer Bildungsbestrebungen. Als
die radikale moderne Arbeiterbewegung begann, da fand sich, die
geistige Bildung fast ganz in den Händen der gegnerischen Klasse,
ihrer Todfeindin, der Bourgeoisie, Kunst, Wissenschaft, Philosophie,
Moral, Religion waren alle mehr oder weniger in den Dienst
der herrschenden Zustände gestellt. Kein Wunder, daß der junge
moderne Sozialismus vom tiefsten Mißtrauen, gegen alles erfüllt
war, was in Verbindung mit der Welt stand, die er stürzen wollte.
In diefer Lage nun gewöhnte er fich, jede Denkweise, die gegeu
diese in Schule, Kirche und Staat geltenden Mächte stand, als
seine Verbündete zu betrachten und nicht nur als seine Verbündete,

sondern einfach als Wahrheit, Der Materialismus mußte
Wahrheit sein, denn der Idealismus stand ja im Lager der Gegner.
Der Darwinismus mußte Recht haben, denn er wurde von
den konservativen Frommen bekämpft. Was die Autorität der Bibel
herabsetzte, mußte Recht haben, denn die Bibel war das Buch
der Könige und Reichen geworden. Der Atheismus mußte Recht
haben, denn der Gottesglaube war eine Stütze der herrschenden
Zustände. Kurz, alles hätte Recht, wenn es nur radikal war und
wenns auch vor denr Forum wirklicher Wissenschaft noch fo radikaler

Unsinn war. Man verschlang allen Unrat, wenn er nur
radikal war.

Ich begreise dies ganz und gar. Die Schuld liegt an
einer Gesellschaft, die die höchsten Wahrheiten in den Dienst der
politischen und wirtschaftlichen Interessen einer Klasse gestellt hatte.
Aber es war doch ein großer Irrtum, in den der
Sozialismus damit geriet. Es nämlich^doch nicht im Ernste so, daß
Kunst, Wissenschaft, Philosophie, Religion in ihren wahrhaft großen
Gestaltungen, in ihrem Kern und Wesen, mit der heute herrschenden



- 67 -
Gesellschaftsordnung verbunden oder gar dem Sozialismus feindlich

waren. Sie stehen viel mehr für als gegen den Sozialismus,
denn fie stehen alle für Höhe, Recht und Freiheit des Menschen.
Ich möchte, statt Ihnen die Wahrheit dieser Behauptung ausführlich
zu beweisen, wofür ich nicht die Zeit habe, an Stelle davon das
persönliche Geständnis setzen, daß mich wenigstens der Verkehr mit
diesem Großen der Vergangenheit und Gegenwart viel eher zum
Sozialismus hin, als von ihm weg gebracht hat. Es ist ganz
und gar verkehrt, wenn wir von gewissen Denkwersen, meinen,
sie seien dem Sozialismus besonders wohlverwandt und besonders

geeignet, sozialistische Ueberzeugung zn stützen. Sollte dies
beim Materialismus wirklich der Fall sein, bei einer Lehre also,
die, folgerichtig zu Ende gedacht, ^ die Welt zu einer seelenlosen
Maschinerie^ macht, die sich nm den Menfchen nicht kümmert und
vor der der Menfch nichts ist? Sollte sie nicht vielmehr besser

zum Kapitalismus passen, der ja auch den Menfchen zur
Maschine macht, ihn der Maschine nachsetzt? Sollte der Idealismus,

der die schöpferische Macht und das Vorrecht des Geistes
behauptet, wirklich dem Sozialismus fernd sein? Geben nicht, alle
größten Vertreter des Idealismus: Plato, Kant, Fichte, Bergson
dem Sozialismus recht? Sollte der Darwinismus, der den Kampf
ums Dasein, worin der Stärkere, siegt, zur Grundordnung der
Naturentwicklung macht, nicht besser zu einer Philosophie der Ausbeutung
passen als zum Sozialismus? Könnte die Bibel nicht das am
meisten sozialistische Buch der Welt sein? Könnte es nicht einen
Gottesglauben geben, der der tiefste und heißeste, Quell sozialistischen

Geistes wäre? Ich glaube, daß wir, uns einfach selbst
berauben, wenn wir all das Große, das eigentlich für uns ist, in
der Hand des Gegners lassen. Ich sage: dies Große ist
im Grunde radikaler als das Andere,, das radikal
scheint. Es schlummern in ihm gewaltige Kräfte der Weltumgestaltung,

die nur gesehen und entfesselt werden müssen. Das alles ist
für uns da, wir müssen es blos begreifen und dann zugreifen.

Der Irrtum, worin sich in Bezug auf diesen Punkt die

Arbeitergesellschaft befindet, ist verhängnisvoll. Denn sie wird
dadurch rückständig. Rückständig — das ist ein Vorwurf,
der uns befonders übel in die Ohren tönt. Das ist ja doch

unser Stolz, daß wir an der Spitze marschieren, der „verfaulenden
Bourgeoisie" weit voraus, daß wir viel aufgeklärter find als sie,
daß unsere „proletarische" Wissenschaft der bürgerlichen himmelweit

überlegen jist.^ Ja, das ist freilich unser Stolz, aber gerade
er könnte zur Ursache unserer Rückständigkeit geworden sein. Wir
haben die Sache des Sozialismus viel zu eng mit wissenschaftlichen
und philosophischen Theorien verbunden/ die nun zum guten Teil
überwunden sind, ,von uns aber noch für neueste Weisheit gehalten
werden. Nehmen wir wieder das Beispiel des Materialismus.



- 6s -
Heute ist der Materialismus eine Theorie, zu der kaum mehr ein
ernsthafter Denker steht und der Idealismus im steghaften
Fortschreiten, Oder der Darwinismus? Heute ist von dieser Hy-
pothefe wenrg mehr aufrecht, zum mindesten ist sie in der
Naturwissenschaft selbst «ine fehr bestrittene Sache. Aehnliches wäre in
Bezug auf «eine Reihe von andern Punkten zu zeigen, ja, es wäre
in Bezug auf, die ganze Philosophie zu zeigen, die so im Durchschnitt

in iunseren Kreisen gilt und als die einzig mögliche erscheint.
Wir sind rückständig geworden, fast auf der ganzen Linie, und
es ist Höchste Zeit, daß wir dies bemerken, wenn wir nicht schweren
Schaden leiden wollen; denn es wird sonst geschehen, daß wir
meinen, in stolzen Herrengewändern zu gehen, während wir doch

bloß die abgelegten Kleider der Bourgeoisie tragen.
Wenn wir aber vorwärts kommen wollen, fo müssen wir

dazu die nötige Freiheit und Weite des Geistes gewinnen.
Daran aber ffehlt es uns gar sehr. Ich habe am Anfang von
einem „Evangelium" des Sozialismus geredet, das unendlich
beglückend und aufweckend gewirkt habe. Aber wir müssen leider
hinzufügen, daß auf diefe Zeit der Evangeliumsverkündigung eine

Zeit dogmatischer iE r star rung gefolgt ist. Wir haben uns
auf bestimmte sozialistische Theorien so festgelegt, als ob sie ein
ewig giltiger Musdrück des Wesens in der Wahrheit des
Sozialismus wären, ganz ähnlich wie die Kirche es auf ihrem Gebiete
gemacht hat. Wir bewachen diese Dogmen so eifersüchtig, wie die
Kirche die ihrigen; ja, wir haben auch schon unsere Päpste, Priester
und Inquisitoren bekommen. Wir sind auf diesen Dogmen vielfach

eingeschlafen. iAlle Wahrheit, die nicht damit stimmte, haben
wir gering geschätzt, übersehen, meistens gar nicht gekannt. Es ist
vielfach ein enger Geist, ein unfreier Ton unter uns aufgekommen.
Wir find !da und dort zu einer Sekte geworden, die einen Zaun
um sich Herum zog, der alles Leben abschloß, das nicht von vorneherein

Sektenstempel trug. Unfere Bewegung geht nicht mehr fo,
wie sie sollte, mit dem vollen Strom der geistigen Entwicklung,
sondern ist in einen stagnierenden Seitenarm geraten; sie ist nicht
mehr so, wie sie sollte, durchweht von dem mächtigen Wind freien
und kühnen Wahrheitssuchens, sondern athmet schwer in der
geschlossenen Stubenluft des vermeintlichen Besitzes. Wir lausen
Gefahr, daß sdie freien und vorwärtsstrebenden Geister sich von ihr
abwenden.

Dieses Uebel Hängt aber mit einem andern zusammen, das
vielleicht den Ursprung aller bildet. Warum sind wir denn
so dogmatisch geworden? Weil wir den Sozialismus viel
zu sehr in ein Wissen verwandelt haben; gerade wie
die Kirche dogmatisch wurde, weil sie die Botschaft vom Reiche Gottes
auf Erden in eine theologische Formel verwandelte. Ehre dem

bissen, dem recht verstandenen und recht angewendeten! Wir können



— 69 —

es nicht hoch genug schätzen. Aber der Sozialismus ist in letzter
Instanz nicht ein Wissen, fondern eine Ges i n nn n g, einGlaube,
ein Wille.

Wie das gemeint ist, soll in Bälde genauer gezeigt werden.
Hier möchte ich nur noch erklären, daß ich auch diese Neberschätzung
der Wissenschaft durch den jungen Sozialismus fehr wohl begreifen
kann. Er bedurfte eines festen Haltes für seine Neberzeugung.
Da nun alles, was auch nur von ferne nach „Glauben" aussah,
aus guten Gründen in tiefsten Mißkredit geraten war, so griff
man nach der Wissenschaft und machte sie zur festen Burg des
Sozialismus. Man erkannte nicht, daß die Wissenschaft erst recht etwas
äußerst Wechselndes und Schwankendes ist. Man machte ein Dogma

daraus und suchte das Heil in seiner Verbreitung und EinPrägung.
Dabei übersah man die tiefsten Mächte, die das Menschenwesen
beherrschen und als dann der Sturm der Geschichte plötzlich mit furchtbarer

Wucht an dieses Gebäude stieß, da fiel es um. L. Ragaz.
(Der zweite Teil folgt.)

Ueber Sem Scblacbtgewoge.

(Romain Rolland.)
„^.insi, l'amour às là patrie ns

pourrait, tlsurir qus àans Is, Kains àss
autrss patries et Is massasrs àe «eux
qui ss livrent à leur àstsnss? Uva
àans sette proposition uns tsroes ab-
suràits st js ns sais qusl àilsttantisms
nsronisn, qui ine rspuAnsnt, jusqu'au
t'onà àe mori être, «ori, l'amour às
ma patrie ns vsut pas que js Kaisss et
que js tus les âmes pisuses st Kàslss
qui aiment Iss autres patries. II vsut
qus .js Iss Konors st qus js «nsrsks
à m'unir à sliss pour notrs disn
commun."

» M Air trauern alle um Verwandte, um Freunde, die auf dem

KH^L Schlachtfeld gefallen sind, oder, zu Krüppeln geschossen, irgend-
wo ein kümmerliches Leben führen. Wir trauern um noch

mehr. Wir haben noch andere, aber ebenfo schmerzliche Verluste zu
verzeichnen, als die Totentafeln. Die Verlustlisten des geistigen Todes
sind nicht weniger schmerzlich und herzbeklemmend. Wie viele Menschen,

die wir schätzten, an denen wir emporschauten, sind im Gewoge
untergegangen! Sie sind dem Haß, dem Fanatismus erlegen. Bornierte
Leidenschaft, fast tierische Gefühle haben sie zu geistigen Krüppeln ge-


	Arbeiterbewegung und Arbeiterbildung

