
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 10 (1916)

Heft: 1

Artikel: Der heilige Krieg : "Ich bringe nicht Frieden, Ich bringe das Schwert"

Autor: Friedrichs, Max

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-133764

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-133764
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 18 —

Wenn einmal die Menschen den Mut finden, sich darauf zu
einigen und zn stützen, dann ist Christus wiedergekommen, auch wenn
jene Welt dann auch gar nicht christlich heißen sollte.

Wir wissen nicht, wann und wie das geschehen wird, aber eins
ist notwendige, heilige Pflicht, Ziel und Richtung im gegenwärtigen
Chaos zu suchen und da können keine kleinlichen, schwächlichen Ratschläge
und Maßregeln dienen, sondern da kann nur etwas ganz Neues, Großes
und Starkes helfen, und das ist sür nns der kommende Christus.

L, Stückelberger.

ver deMge Weg.
„Ich bringe nicht Frieden,
Ich bringe das Schwert."

Meine Zuhörer!
iHem Wunsche vieler von euch nachkommend will ich heute meine

> Betrachtungen anknüpfen an das furchtbare Weltendrama,
dessen Zuschauer oder gar Teilnehmer wir alle sind. Ich sage

ausdrücklich: anknüpfen soll meine Rede daran, und nicht soll
sie den gegenwärtigen Krieg selbst sich zum Gegenstande wählen,
denn ich gestehe offen, daß ich nur mit Abneigung an ein solches
Thema Herangehen würde. Ich liebe es im allgemeinen nicht, eine
Stimme in einem Chor von vielen tausenden zu sein; denn ich habe
im Leben die Erfahrung gemacht, daß die Stimme der fchlichten
Wahrheit fich am wenigsten Gehör und Wirkung verschaffen kann,
wenn viele, wenn zu viele durcheinanderrufen; ich habe erfahren,
daß aus solcher Vielrederei sich am allerschwersten ein richtiges
Urteil bilden und abklären kann. Allerdings — wer vor einer
aufmerksamen Zuhörerschaft steht und redet, der muß gehört werden.
Aber wenn der Sprechende sich einen Gegenstand wählt, über den

fort und fort von allen Seiten, von Berufenen und Unberufenen
geredet und geschrieben wird, dann hat er wenig Ausficht auf
Wirkung seines Wortes bei seinen schon übersättigten Zuhörern. Doch
auch abgesehen von dieser allgemeinen Erfahrung, verspreche ich
mir wenig Gewinn von einer den gegenwärtigen Krieg speziell
behandelnden Frage. Um ein Beispiel anzuführen: ihr wißt, daß
immer wieder die Frage aufgeworfen wird, wer oder was eigentlich
Schuld hat an dieser furchtbaren Tragödie. Ich meine, daß es

ziemlich müßig und zwecklos ist, sich darüber zu äußern, zumal
in einer Erbauung zu äußern, selbst wenn man eine heil-

Religiöse Rede, verfaßt für' die „Freie evangelische Gemeinde" zu Königsberg

in Preußen,



— 19 —

same Lehre daraus ziehen könnte. Gesetzt, ich vermöchte das,
ich könnte das feine Gewebe einer schlauen Diplomatie und
berechnenden Staatskunst klar durchschauen, die über uns das
Unglück gebracht haben, ich könnte alle Fäden und Fädchen dieses
Gewebes bis zu ihren Ursprüngen verfolgen — was hülfe es jetzt,
wo nun einmal das grenzenlose Elend über die Welt hereingebrochen

ist? Die Tatfache des entsetzlichen Krieges ist da, und
auch der glühendste Friedensfreund muß sich mit dieser Tatsache
abfinden und Stellung dazu nehmen, und diese Stellungnahme —
ich wiederhole: die Stellungnahme auch des wärmsten Friedensfreundes

eines jeden Landes zu dem bereits ausgebrochenen
Krieg kann doch keine andere fein als die, daß jeder fein e m Volke
die Selbsterhaltung wünscht und dazu mithilft, foviel er kann.
Wir sind Deutsche, wir fühlen, empfinden, denken, handeln
deutsch und wollen unfer Deutschtum retten, erhalten und
befestigen. „Ans Vaterland, ans teure, schließ dich an, hier find
die starken Wurzeln deiner Kraft."

Wenn ich es also auch ablehne, eine Einzelfrage wie diese
nach den schuldigen Urhebern oder Ursachen des gegenwärtigen
Krieges vor euch! zu behandeln, so betone ich dagegen mit Nachdruck
dieselbe Frage und will sie zum Vortrag bringen, wenn ich sie

allgemeiner fasse: wer ist schuld am Kriege üb e r h a up t, an j e d e m
Kriege also, an dem unseligen Zustand des Menschengeschlechts,
der das glückliche Reich des dauernden Völkerfriedens nicht
aufkommen läßt? Diefe Frage scheint mir von größter Wichtigkeit
zu sein, sie ift umfassender als jene andere, und von ihrer richtigen
Beantwortung hängt es allein ab, ob die Möglichkeit jemals gegeben
ist, den Ausbruch aller künftigen Kriege zu verhindern und den
unbewaffneten Völkerfrieden als immerwährenden Zustand
herbeizuführen. Und fragst du mich nun, mein lieber Zuhörer, wen ich
für den schuldigen Urheber des Krieges überhaupt halte, so antworte
ich, dir kurz: der Schuldige — bist du. Ueberrascht dich das und
fragst du weiter: wie soll ich das verstehen? Wie soll ich einflußlose,
schlichte Persönlichkeit Anteil haben an so schrecklichem Blutvergießen?
so sage ich: wehe dem, der sich nicht mitschuldig sühlt! An einem
Kriege, an seiner bloßen Möglichkeit, an dem ganzen, ihn
bedingenden unseligen Weltzustand sind alle mitschuldig, alle, ich
nehme keinen aus, mich selber nicht, auch dich nicht. Nun wirst du
mich verstehm, wie ich, es meine; du verstehst jetzt, daß wir durch
unsere schmachvolle Gleichgültigkeit und durch die sträfliche
Versäumnis unserer vornehmsten Pflichten die Kriege und überhaupt
alles Böse und alles Elend der Welt mitveranlaßt haben und fort
und fort mit veranlasfen. Ja, meine Freunde, der Krieg ist nicht eine
Erscheinung, die vereinzelt, ohne Zusammenhang mit anderen
unsittlichen menschlichen Handlungen dasteht, und kann darum auch
nicht als vereinzelte Tatsache, losgelöst aus ihrer Umgebung und



— 20 —

losgelöst von ihrer Wurzel beurteilt, erklärt und somit bekämpft
werden; der Krieg ist vielmehr eine Folge des ganzen unsittlichen
und sündigen Zustandes des Menschengeschlechts, ist eine von den
tausend giftigen Früchten der Selbstsucht, jener schrecklichen
höllischen Macht, in deren Banden wir alle schmachten, weshalb wir
auch alle, ohne Ausnahme uns anzuklagen haben, wo immer in
Staat und Gesellschaft die Lüge und die Heuchelei, der Haß und
die Rachsucht, die Habgier und die Ausbeutung, der Mord und die
Zerstörung und die schändlichsten Laster ihr unheimliches Wesen
treiben. Haben wir nicht unmittelbar selbst das Verbrechen
begangen, so haben wir es mittelbar angestiftet und befördert durch
unfer fündiges Verhalten. Wer mit kaltem Blute, ohne, in tiefste
sittliche Entrüstung zu geraten, zusehen kann, wie das Böse in
tausend Gestalten Himmel und Erde verwüstet, der ist selber vom
Bösen und ein Kind der Verworfenheit.

Wohlan also! Indem wir unsere Fehler erkennen, die Fehler
der Geistesstumpfheit, der Feigheit und Willensschwäche, finden wir
auch den Weg, das Bessere und Rechte zu tun, finden wir die Mittel,
um das grauenvolle Heer der Laster und Verbrechen zu bekämpfen.
Ja, ein, Kampf ist's, zu dem ich auffordern muß, ein Kampf,
wie ihn der Held des Evangeliums felbst geführt und von seinen
Anhängern verlangt hat, indem er ausrief: ich bringe nicht den
Frieden, ich bringe das Schwert! Ihr wißt aber, meine Zuhörer,
welch ein Kampf hier gemeint ist; hervorzuheben ist nur die
bedeutungsvolle Tatsache, daß wir dejn Krieg mit einem Gegenkrieg
von anderer Art vernichten müssen, den Krieg, der mit den Waffen
dieser Welt geführt wird, bekriegen müssen mit Waffen, an denen
kein irdischer, sündiger Staub klebt. Und so muß es denn in der
Tat heißen: Krieg gegen Krieg — ein anderes gibt es nicht, nnd
so laßt uns denn angesichts des höchsten Friedensfestes der Christenheit

dennoch der ganzen Welt laut und eindringlich zurufen: wir
bringen nicht Frieden, wir bringen das Schwert!

Es läßt sich vieles darüber sagen, aber bevor wir uns klar
machen, welche Rüstung zu unserem Feldzug wir anzulegen und
gegen welche Feinde wir auszuziehen haben, müssen wir noch einen
kleinen Strauß ausfechten mit Gegnern, die sich leider in unseren
eigenen Reihen finden. Es sind gerade die Leute, die sich Pazifisten nennen,
Männer, die in der Friedensbewegung arbeiten, die bisweilen betonen,
die Friedensfrage sei keine moralische, sondern eine politische Frage.
So ist es von bekannten Führern der Bewegung in Zeitschriften
verkündet worden, und immer haben diefe Männer auch in diesem
Sinne gearbeitet. Aber wie unüberlegt ist das gesprochen! Ich möchte
diesc Männer fragen: aus welchem Grunde sie denn eigentlich so eifrig
sich der Friedensarbeit widmen, und sie werden mir doch antworten
müssen: weil wir den Krieg für durchaus verwerflich und ganz
unvereinbar mit der sittlichen Würde des Menschen halten. Nun,



— 21 —

schon wenn sie das zugeben, darf ich doch wohl das Problem, dem
sie ihre ganze Kraft widmen, ein sittliches nennen. Aber weiter!
Sie werden mir entgegenen, daß die Mittel, die sie anzuwenden
hätten, mm das ihnen vorschwebende Ziel zu erreichen, eben keine

moralischen sind oder sein können, denn mit bloßen schönen sittlichen
Ermahnungen nach Art der Kanzelredner komme man nie und
nimmer weiter. Dergleichen sei ja schon oft geschehen und geschehe

immer aufs neue, aber den Völkerfrieden bringe man so nicht zustande,
dazu bedürfe es bestimmter positiver Maßnahmen, die eben

politischer Art seien. Meine Freunde, in diesem Vorwurf liegt richtiges
und falsches durcheinandergemengt, das klar zu sondern nicht schwer

fällt. Ich gebe unbedingt zu, daß die Lösung der großen Aufgabe
der Völkerversöhnung ein Werk innerer und äußerer Politik fein
muß, aber wehe, wenn sie das nur ist, wenn sie nicht zugleich
eine Schöpfung unermüdlichen sittlichen Ringens und Arbeitens
der ganzen Menschheit ist. Das ist's, worauf es ankommt. Bringt
die Moral in die Politik hinein, so daß keine einzige politische Tat
mit den ewigen Forderungen des Gewissens und der sittlichen
Vernunft in Widerspruch steht, so daß jedes äußere, Staat und
Gesellschaft ordnende Gefetz nur eine Anwendung unerschütterlicher
sittlicher Grundsätze ist, und ihr habt alles, was ihr zu eurem
großen Vorhaben braucht. Verkettet unauflöslich die Moral mit der
Politik — damit ist alles ausgesprochen, was sich wie von allen
sozialen Aufgaben, so auch von der Aufgabe einer Friedensbewegung
überhaupt sagen läßt. Was aber jenen Vorwurf bloß sittlicher
Ermahnungen betrifft, so denke ich natürlich nicht daran, es dabei
bewenden zu lassen. Ich bringe nicht Frieden, ich bringe das
Schwert — heißt das etwa schwächliche Worte machen? Es heißt
Taten vollbringen, Taten, zu denen ein ganz anderer Heldenmut
und eine andere Kraft gehört, als man auf den mit Blut getränkten
Schlachtfeldern zu zeigen hat.

Der eben berührte Punkt vom Verhältnis der Moral zur
Politik ist so wichtig, daß ich ihn näher erläutern muß. Ihr wißt,
daß,man als die hauptsächlichste Ursache des Krieges die menschliche
Habgier anzuführen pflegt. Es liegt, sagt man, im materiellen
!Jnteresse, mancher Menschen, daß der Krieg nicht ausstirbt, sei
es, daß er ihren Reichtum oder ihre Macht vermehrt, oder
Überhaupt ihnen bedeutenden Gewinn bringt und Gelüste ihrer Selbstsucht
befriedigt. Das ist ruchlos, aber denkt man denn nicht daran, daß
es dieselben unsittlichen Beweggründe sein können, um derentwillen

einer den Frieden begehrt und den Krieg bekämpft? Wenn
etwa ein reicher Handelsmann erklärt: der Krieg macht mich ärmer,
er beraubt mich meiner Güter, deshalb fort mit ihm! fo braucht
solche Denkweise an sich nicht tadelnswert zu sein. Um aber seine

wahre Gesinnung zu erforschen, möge man ihm anstelle seiner
bisherigen Beschäftigung die Herstellung von Kriegsmaterialien an-



22 —

bieten und die glänzende Ausficht feines Verdienstes eröffnen, die
ihm ein Krieg bringt. Willigt er ohne Bedenken ein, dann —Fluch
über seine frühere Friedensliebe, da fie eine Lüge war. So kann
scheinbar Gutes aus einem bösen Herzen kommen, und daran denken
die nicht, die uns glauben machen wollen, die Friedensfrage sei
nicht von sittlicher, sondern von politischer Art und Beschaffenheit.
Sie wollen Frieden um jeden Preis, deffen bloße Herbeiführung,
wie sie meinen, unter allen Umständen eine Kulturerrungenschaft
sein müsse. Ich aber sage: Fluch über eine Errungenschaft, wenn
für die menschliche Selbstsucht gebar! Freilich, der Mund der Kanonen
ist verstummt in diesem sogenannten Friedensreich, aber die Hyänen
der Habsucht schleichen nach wie vor umher, den nie gestillten Hunger
zu befriedigen. Ist es doch beim Ausbruch vieler Kriege
vorgekommen, daß, als der Ruf zu den Waffen erscholl, viele Taufende
mit Jubel folgten, nicht etwa aus Begeisterung, sondern weil sie
das kleinere Elend auf den Schlachtfeldern für das größere
eintauschen wollten, unter dem sie im Frieden ihr Leben lang
seufzten. '

l !SU

Doch ich muß mich noch deutlicher erklären, um die
Notwendigkeit einer Verbindung von Moral und Politik zu zeigen.
Ich erinnere also zunächst daran, wie es mit der Natur der Menschen
steht, daß ein großer Teil ihrer Bestrebungen von nur unlauteren
Zwecken und der andere Teil vielleicht niemals von ganz reinen
Absichten und nur von solchen geleitet wird, und daß das Bemühen
aussichtslos ist, sie bis zur Stufe der Vollkommenheit zu bringen.
Wir alle haben zu schwer an der Last der irdischen Existenz zu
tragen, wenn es hoch kommt, sind es nur Stunden oder gar
Augenblicke am Tage, wo uns der Herzschlag der reinen Kinder
Gottes durchzittert, ach, und selbst dies wenige wird nur von Wenigen
erlebt und seine Seltenheit schmerzlich empfunden. Taten aber,
meine Freunde, Taten, die nur augenblicklichen besseren Regungen
ihr Dasein verdanken, sie mögen noch so groß erscheinen, haben
keine Aussicht auf dauernden Erfolg, auf dauernde. Hebung des

menschlichen Gefamtlebens, da sie ja immer wieder abgeschwächt
oder sogar vernichtet werden durch das, was unsere Niedrigkeit
fortwährend gebiert. So sind wir, die wir doch gut sein wollen,
auch selbst wieder der Feind des Guteu, die schwankende Seele bringt
es bestenfalls nur zu einer mehr oder weniger trüben Mischung von
gut und böse auf ihrem Lebens- und Betätigungsgebiet. Bald
sind es Spuren von Eitelkeit und Ehrgeiz, bald von Gelddurst,
bald von Genußsucht oder ähnlichen Begierden, die alle unfere
Handlungen, auch die anscheinend edlen, mit veranlassen und ihnen
den Stempel einer niedrigen Herkunft aufdrücken. Und so ist es denn
leider wahr, daß wir uns auf die Güte der menschlichen Natur
alleüt nicht verlassen können, wenn wir uns eines der höchsten
sittlichen Ziele, die Abschaffung des Krieges und die dauernde



— 23 —

Völkerversöhnung zur Aufgabe machen. Aber diese Erkenntnis einer
traurigen Wirklichkeit dars uns doch nicht dazu bewegen, von aller
moralischen Einwirkung gänzlich abzusehen und zu ausschließlich
politischen Maßnahmen unsere Zuflucht zu nehmen. Das würde
ebensowenig helfen, im Gegenteil, wir haben trotz alledem die
bessere Natur des Menschen unausgesetzt und mit aller Macht zu
bearbeiten und dies sogar als die erste und wichtigste Pflicht
anzusehen, und haben dann allerdings nach geeigneten
Unterstützungsmitteln auszuschauen, die das als recht und gut
erkannte in verschiedenen öffentlichen Einrichtungen verwirklichen und
befestigen können und somit die sittliche Kultur des Menschengeschlechts

heben und fördern können. Diese Unterstützungsmittel
sind die politische Gesetzgebung und ihr Geltungsgebiet ist der Staat.
Der Staat, meine Freunde, kann seinem Wesen nach niemals dasselbe
sein, was wir Gottesreich nennen, weil er eine Rechtsinstitution ist
und feine Gesetzgebung nur eine äußere Zwangsgesetzgebung sein
kann, während die freiwillige Erfüllung der Vorschriften zu den
Merkmalen des sittlichen Gottesstaates gehört. Wohl aber kann und soll
der Staat ein möglichst getreues irdisches Abbild des Gottesreiches
fein, und ihn dazu zn machen, so daß nichts in ihm geschieht, was
im Gottesreich verboten ist, und seine Rechtsbestimmungen und
Gesetze nur ein Ausdruck ewiger göttlicher Gebote sind — das ist
unsere Aufgabe. Jn einem solchen Staate werden niemals alle
Menschen sittlich hochstehende Geschöpfe sein, aber das Äuge des

Gesetzes wacht und zwingt die Menge auch wider ihren Willen zu
tun, was der sittliche Geist gebieterisch verlangt. Und erst, wenn es

uns einigermaßen geglückt ist, folche Staaten zu haben, dann und nur
dann und nur dadurch haben wir die Kultur soweit gesichert,
daß der Erdball nicht mehr der Schauplatz verwüstender Kriege
sein wird.

Mit dieser Behauptung entferne ich mich, von den üblichen
Bestrebungen der Friedensbewegung. Ein direktes unmittelbares
Hinarbeiten auf den Völkerfrieden, wie die letztere es fich zur
Aufgabe, macht, ist, gar nicht meine Sache, sondern ich fordere ein
solches Arbeiten am Baume der menschlichen Gefellschaft, daß an
ihm der Völkerfriede als reife Frucht von selbst abfällt. Freilich
werden immer auch internationale Vereinbarungen aller Art
notwendig sein, aber diese sind nicht einmal die Hauptsache, sondern
sie ergeben sich aus dem praktischen Leben der Völker und Staaten
untereinander fo oder so, nachdem das sichere Fundament in den

einzelnen Staaten selbst gelegt ist, und wenn man von der
Möglichkeit eines Krieges überhaupt nicht mehr
redet. Manche Pazifisten aber machen es umgekehrt: sie wollen
durch Einführung völkerrechtlicher Bestimmungen, durch Schiedsgerichte

u. s. w. dem Kriege den Todesstoß geben, ohne zu
bedenken, daß die Haltbarkeit solcher Verträge eine gewisse Stufe



— 24 —

der sittlichen Reife der Menschheit zur notwendigen Voraussetzung
hat. Sie wollen ein Haus bauen und fangen mit dem Dache an.
Niemals kann das große Werk so gelingen, und wenn es je gelungen
sein sollte, dann — das können wir mit voller Sicherheit
behaupten — dann ist eben der sittliche Geist soweit zur
Alleinherrschaft auf Erden gelangt, daß er und nur er allein neben vielem
anderem auch dies vollbracht hat. Nehmen wir aber auch wirklich
einmal das Unmögliche an, es könnte durch allerhand äußere Mittel
und nur durch solche die Entstehung aller Kriege verhindert werden,
dann müßte ich diese Errungenschaft für wertlos erklären. Man
hat za die Quelle, aus der die trüben Schlammwässer alle fließen,
nicht verstopft, und wenn es gelungen ist, einen von den tausend
Armen gewaltsam abzusperren, so teilt sich das Schmutzwasser dieses
Armes den anderen mit oder sucht sich gar ein neues Bett zu wühlen.
Ja, wie ich bereits sagte, es ist falsch, den Krieg als eine
Einzelerscheinung, losgelöst aus der ganzen Masse menschlicher
Verirrungen, mit denen er ein zusammenhängendes Ganzes bildet, zu
bekämpfen; der Krieg, sagte ich, ist eine Folge des ganzen sündigen
Zustandes des Menschengeschlechts, eine, von den vielen Gestalten,
in denen die Selbstsucht über die Erde verwüstend einherschreitet,
diese ist sein Lebensnerv, hier ist die Stelle feiner Verwundbarkeit
und seiner Sterblichkeit. Wir haben, streng genommen, gar nichts
anderes zu tun, als was wir auch sonst tun müssen, wenn wir uns
das sittliche Wirken überhaupt zur Lebensaufgabe machen, wobei
es freilich möglich ist, sich auf diefem oder jenem Gebiet vorzugsweise

zil betätigen, aber doch niemals ohne das ganze aus. dem
Auge zu verlieren. Das Reich des Völkerfriedens ist eben zugleich
auch das, was wir annäherungsweise als Gottesreich zu bauen
suchen; denn ein Friedensreich auf dem Boden der Selbstsucht,
inmitten aller menschlichen Verderbnis, das ist ein Unding, eine
Unmöglichkeit,

Meine Freunde, so bekämpfet denn zu allererst jene, die zwar
die b esten Absichten haben, aber mit unvollständigen Mitteln den
Völkerfrieden herbeiführen wollen, und macht sie euch zu Freunden,
damit ihr mit ihnen vereint gegen die Bösewichte das Schwert
ziehen könnt, die als die ersten und gewissenlosesten Urheber des

abscheulichen Blutvergießens anzusehen sind. Indem ich euch dazu
auffordere, erinnere ich aber nochmals daran, daß ich vom
gegenwärtigen Kriege absehe, möge jeder meine Worte nach Belieben
auf den heutigen Zustand anwenden. Als die ruchlosesten Urheber des
Völkermords aber müssen wir jene finsteren Geldmächte und
verwandten Mächte ansehen, die ein eigennütziges Interesse haben,
daß das Kriegsfeuer niemals erlischt, und die dasselbe auch in den
Zeiten des sogenannten Friedens, nämlich des bewaffneten Friedens,
immer ein wenig unterhalten und es zu hellen Flammen anschüren,
wenn ihnen Zeit nnd Umstände dazu geeignet scheinen. Meine



— 25 —

Freunde, daß das gesamte Kriegs- und Rüstungswesen in seiner
riesenhaften Ausdehnung unzähligen Menschen Arbeit und
Lebensunterhalt gibt, ift, selbstverständlich und ist, wie die Dinge nun
einmal liegen, an und für sich noch, nicht verabscheuenswert, zumal
doch auch die Möglichkeit wohl gegeben sein kann, daß ein Volk
oder Staat zu seiner Selbstbehauptung, also zu einem Verteidigungskrieg

gezwungen wird. Nicht also gegen die vom Kriegswesen
lebende und in ihren Grenzen bleibende Erwerbstätigkeit richtet sich
mein Wort, sondern gegen jene eben genannten Nebeltäter, die im
Kriege und seinem Rüstzeug eiu willkommenes Mittel sehen, ihre
Macht ins Unermeßliche zu steigern, fei es, daß es die Macht der
weltlichen Herrschaft oder die des Geldes und Besitzes oder des
Ansehens und des Ruhmes ist, Mächte, die ja alle miteinander
im engen Bunde stehen. Wir denken also an die Eroberungs- und
Kapitalistenkriege oder an Kriege, die gewissenlose Staatslenker gegen
ein friedfertiges Volk anzetteln, deffen aufblühenden Handel,
Industrie und Tüchtigkeit sie mit neidischen, eisersüchtigen Blicken
betrachten und fürchten und deshalb zu vernichten suchen. Meine
Freunde, wir erfahren es ja täglich, wie der selbstsüchtige Menfch
kalten Herzens den Nächsten schädigt und zugrunde richtet, aber bis
zu welch erschreckendem Grade sich die Unbarmherzigke.it steigern
kann, das zeigen diese am ganzen Volke begangenen Verbrechen.
Kann es etwas Furchtbareres geben, als die Welt in ein Meer
von Blut und Elend zu tauchen aus keinem anderen Grunde
als um niedrige Geld- und Machtintereffen zu fördern? Darum
wohlan, meine Freunde, ergreifet das Schwert und bringt ihnen und
ihren Helfershelfern nicht den Frieden, den sie zu haben wünschen,
nämlich den Frieden, der darin besteht, daß man sie in Rnhe leben
und genießen läßt und sie in ihrem schändlichen Treiben nicht stört,
bringt ihnen nicht diesen Frieden, sondern den Krieg, den sie am
meisten hassen und fürchten, nämlich den Krieg, der hinter ihre
Schliche kommt, dieselben vor der Welt enthüllt und sie als
Bösewichte entlarvt. Ich sage, gegen sie und ihre ebenso ruchlosen Helfershelfer

sollt ihr das Schwert ziehen, denn um ihre Absichten ins
Werk zu setzen, brauchen sie Bundesgenossen, brauchen nnd finden
sie auch oftmals in einer vom Großkapital beherrschten Politik, zu
dererr Leitern sie ja felber oft gehören, und finden sie auch bei einer
feilen Preste, die sie bestechen, und die nach ihrem Willen lügen und
verkünden muß, daß das Wohl des Vaterlandes und die Ehre der
Nation einen Krieg erheische. Also wohlan, auf denn zum Krieg gegen
alle diese Kriegshetzer; wenn irgend ein Krieg, so ist es dieser, der
den Namen eines heiligen Kieges verdient. Entlarvt sie also, an
den Pranger, an den Schandpfahl mit ihnen ohne Gnade und ohne
Schonung! Stellt sie in ihrer ganzen nackten Abscheulichkeit vor das
Auge der Welt und gebt sie der allgemeinen Verachtung preis! Scharf
kann das Schwert der Wahrheit sein nnd scharf sei das curige! Glaubet



— 26 —

nur ja nicht, daß ihr bei ihnen mit Sanftmut etwas ausrichten könnt,
sie würden euch nur verlachen; und glaubt auch nicht, daß Religion
und Moral euch die Zermalmung eures Gegners verbieten! Zermalmt
muß er werden, denn besfern läßt dieser Feind sich nicht! Wie Hut
Jesus zu seiner Zeit die Feinde der Wahrheit zerschmettert mit seinem
unsterblichen Weheruf, als das Maß feiner Erbitterung und
Entrüstung überlief! So laßt auch ihr euch hinreißen vom Orkan der
religiösen Leidenschaft, vom Gewittersturm eines heiligen Zornes! So
laßt auch ihr euren Weheruf erschallen: Ja, wehe euch, die ihr fchuldig
seid an soviel vergossenem Menschenblut, schuldig an soviel Wunden
und verstümmelten Gliedern, schuldig an dem Jammer sovieler Familien,
schuldig an der Entvölkerung der Länder, der Verwüstung der Fluren,
dem Brand der Städte, am Hunger nnd der Teurung! Wehe euch,
die ihr eure Bosheit bedeckt mit dem Mantel der Heuchelei und unter
dem Vorgeben für die Kultur oder für des Vaterlandes Heil zu handeln
hunderttausende harmloser Menschen umgarnt nnd zu Kindern der
Hölle macht! Wehe euch, durch die Jahrhunderte starren die Denkmäler

eurer Zerstörung und durch Jahrhunderte hallt euch nach der
Fluch der Unzähligen, deren Lebensglück ihr zertreten, deren Herzen ihr
gebrochen habt^" '

So dürft ihr, so sollt ihr sprechen öffentlich und daheim, in
Rede und Schrift, in Versammlungen und in Flugblättern, überall
wo sich die Gelegenheit bietet. Und habt ihr diesen Krieg geführt,
dann fordert zuletzt die Hilfe des Staats, ruft nach Gesetzen Ich sehe

nicht ein, warnm es nicht möglich sein sollte, die Zügellosigkeiten der
Hetzpresfe durch scharfe Bestimmungen zu verbieten und zur Bestrafung
zu ziehen. Und ich sehe auch nicht ein, warum nicht eine solche
Neuordnung des Staatswesens geschaffen werden könnte, daß der
unbegrenzten Vermehrung des Besitzes ein Halt geboten wird, daß die
dunklen Mächte ihr gefährliches Treiben nicht mehr wagen können, und
die Lenkung auch der auswärtigen Politik den Männern überlassen
wird, denen ausschließlich das Wohl der Gesamtheit am Herzen liegt.
Sollten wir niemals dahin 'gelangen können, daß immer denen, die
sich als die Weisesten, Besten und Befähigtsten ihrer Zeit bewährt
haben, die Geschicke des Volkes und der Völker anvertraut werden?

Meine Freunde, ich bitte zu beachten, daß ich in diesem Vortrag
nicht rede von den Verteidigern des Krieges, jenen zahlreichen
Sophisten, die mit den bekannten theoretischen Gründen die Notwendigkeit

des Krieges beweisen wollen. Sie sind, wie alle bloßen Theo»
retiker, ziemlich harmlose Gesellen, um die wir uns hier nicht zu
kümmern brauchen, da sie meist nur auf dem Papier gefährlich find.
Nein ich habe hier geredet vou den wirklichen Kriegsanstiftern, die
durch ihr praktisches Verhalten den fürchterlichen Völkermord
tatsächlich verursachen, die für den Krieg Stimmung machen und ihn
schließlich zum Ausbruch bringen. Und nun wollte ich, ich könnte
meine Rede jetzt schließen, dann könnte ich frohen Herzens endigen



— 27 —

mit der Aussicht auf einen verhältnismäßig schnellen Erfolg eures
Kampfes. Denn wenn ihr nur mit den genannten Gegnern zu tun
hättet, fo stünde es trotz ihrer Gefährlichkeit nicht gar zu schlimm, da
ihre Zahl zwar groß genug aber immerhin noch nicht furchterregend
groß ist. Aber daß ihr verderblicher Einfluß trotzdem so gewaltig ist
und in gar keinem Verhältnis zu ihrer Zahl steht, das ist überaus
niederdrückend; denn wie wäre dieser Einfluß möglich, wenn der
Widerstand gegen sie stark genug wäre, wenn überhaupt alle, denen
daran gelegen ist, den Krieg aus der Welt zu schaffen, mit aller Kraft
auch daran arbeiten wollten? Ihr seht, ich komme hiermit zurück auf
das, was ich zu Anbeginn sagte, daß wir alle ohne Ausnahme am
Kriegszustand schuldig sind. Und so müssen wir denn uns selber strafen
wegen unserer traurigen Schwäche und Untätigkeit und uns ernstlich

zur Umkehr wenden, was wir nicht besser können, als wenn wir das
Schwert ziehen gegen die Uebeltäter und nnn auch noch gegen die
unübersehbaren Scharen der in träger Gleichgültigkeit Dahinlebenden,
die das ungeheure Unglück stumpfsinnig über sich ergehen lassen,
obwohl sie immer versichern, daß sie den Krieg von Herzen verabscheuen.
Denn ich irre mich doch nicht, ich höre ja, wie es ans allen Ländern
der Welt tönt: das Volk (das ist der schöne Sammelname sür die
Masse der Untertanen) das Volk wolle niemals den Krieg, und wenn
erst das Volk foviel Freiheit hätte, um über Krieg und Frieden felber
zu entscheiden, dann gäbe es keinen Krieg mehr. Ach wie schlecht kennt
dieses Volk sich selbst! Es könnte ja längst diese Macht haben, wenn
es wollte, aber es will eben nicht, dieser sogenannte Wille des Volks
ist eine leere Redensart, ein bloßes schwächliches Wünschen, der wahre
Wille ist immer auch Tat. So laßt uns auch diese noch mit bitteren
scharfen Worten tadeln! Keine Nachsicht mit denen, die immer nur
wollen, wollen und nichts vollbringen! Nichts von Schonung will
ich wissen, wenn die Trägheit und Willensschwäche so groß ist, daß
sie, ohne selbst Verbrechen zu begehen, die Verbrechen anderer fördern
und verbreiten hilft! Wohlan! rüttelt sie aus ihrem bleiernen Schlaf
nnd züchtigt sie mit den härtesten Worten solange, bis ihnen das
Bewußtsein ihrer Verächtlichkeit endlich auch das Schwert in die Hand
drückt! Und führt nicht zu ihrer Entschuldigung an, daß unter den
bestehenden Verhältnissen der Volkswille nicht zur Geltung kommen

könne, weil der Militärdienst, das Rüstungswesen, das Recht der

Kriegserklärung u. f. w. durch eine eiserne Gesetzgebung festgelegt sei,
die zu durchbrechen ein sehr fragliches Unternehmen sei. Davon rede
ich gar nicht, ich fordere nicht zu Gewalttaten auf, die ganz sicherlich
ein schlechtes Ende nehmen würden; nur ihrer Menschenwürde sollen
sie sich zu allererst bewußt werden und ihren sittlichen Tatwillen in
der Gesetzgebung zur Herrschaft bringen soweit es in jedem Zeitalter
zu erreichen ist. Dienstpflicht und Rüstungen werden bleiben, solange
noch die Möglichkeit besteht, daß ein Staat von dem anderen
überfallen wird oder auch nur überfallen zu werden glaubt und zu



— 28 —

seiner Selbsterhaltung die Waffen ergreifen muß. Ausgehoben kann
diese Möglichkeit nur dadurch werden, daß jeder Staat zunächst seine
innerpolitische Gesetzgebung, in erster Linie die foziale Gesetzgebung,
im Sinne der Gerechtigkeit und des Wohlwollens umwandelt und
vervollkommnet. Jedem, auch dem geringsten Arbeiter, eine gesicherte
und gesunde Existenzmöglichkeit! Eine Regelung des Grundbesitzes und
der Preise für alle Gegenstände der Lebenshaltung, die jeder
niedrigen Gewinnsucht den Boden entzieht! Und nicht zum wenigsten
eine neue, mit völlig neuem Geist erfüllte Schule! Sie muß eine
große Erziehungsanstalt des Volkes werden, darin jeder lernt, was
er dereinst dem Staate und der menschlichen Gesellschaft für Dienste
zu leisten hat:

„Beschäftigung, die nie ermattet.
Die langsam schafft doch nie zerstört,
Die zu dem Vau der Ewigkeiten
Zwar Sandkorn nur für Sandkorn reicht,
Doch von der großen Schuld der Zeiten
Minuten, Tage, Jahre streicht,"

Wenn so wiederum Mord und Politik verkettet sind, wenn
auf diefe Weise jeder Staat in seinen Einrichtungen und Gesetzen
den sittlichen Geist verkörpert hat, dann wüßte ich nicht, welchen
Grund er noch Hütte, einen andern mit Krieg zu überziehen; er
wird die Ueberflüsfigkeit von Heer und Marine erkennen und die
ungeheuren Rüstungskosten für edlere Zwecke verwenden. Eine andere,
eine internationale Politik regelt jetzt die Verhältnisse des Völkerverkehrs,

ein anderes Recht, das Völkerrecht, schlichtet jetzt die
unvermeidlichen Streitigkeiten der Staaten. Es ist aber ein großer Unterschied

zwischen dem Völkerrecht und demjenigen Recht, das nur innerhalb

der Grenzen eines Staates Gültigkeit hat. Letzteres hat als
wesentliches Merkmal, daß eine höchste richterliche Autorität durch das
Mittel der Staatsgewalt seine Bestimmungen und Entscheidungen mit
Zwang durchsetzen kann. Dies Merkmal der Erzwingbarkeit durch
eine höchste Gewalt fehlt den internationalen Rechtsbestimmungen,
weshalb viele Juristen das Völkerrecht überhaupt nicht als einen Teil
des Rechts gelten lassen wollen. Ich aber behaupte: das Völkerrecht
ist eine höhere Stufe des Rechts, ein Recht, das der äußeren
Zwangsmittel nicht mehr bedarf, eben weil der sittliche Geist in ihm
so weit zur Alleinherrschaft gelangt ist, daß die beteiligten Staaten
sich seinen Entscheidungen fr ei will g unterwerfen, freiwillig felbst
dann, wenn sie sich durch seine Rechtsprechung benachteiligt fühlen,
weil eine solche Unterwerfung unter einen höheren Willen nicht zu
ihrer Schande, sondern zu ihrer Ehre gereicht, weil sie erkennen, daß
ihr etwaiger Nachteil ein Vorteil für das Gesamtleben der Staaten
und der Welt bedeutet. Mögen manche den Träumereien einer
internationalen Exekutivgewalt nachjagen, die wiederum in einer Armee
bestehen soll — ich wiederhole mit Nachdruck: das Völkerrecht ist eine

höhere Stufe des Rechts, das in einer höheren Macht, in der Macht



— 29 —

der Vernunft und Sitte seine unzerbrechliche und dauernde Stütze hat
und haben soll! Alle andere bis dahin geleistete Arbeit ist eine
Vorarbeit zu diefem erhabenen Ziele, alle andere Arbeit bestand darin,
der Moral eine Stütze zu geben durch politische Zwangsgefetzgebung.
Nun ist die Verbindung so unauflöslich geworden, daß ein Rückfall
nicht mehr zu befürchten ist, und nun umgekehrt der internationalen
politischen Gesetzgebung eine Stütze in der Moral gegeben ist.

Das ist der Weg, der zu betreten ist, ein fchwerer Kampfweg,
und ich behaupte: es gibt keinen anderen! Und weil er fo fchwer ist
und die allergrößte Anstrengung sovieler Kräfte erfordert, werde ich
niemals prophetisch verkünden: es wird unter allen Umständen
einmal zum Völkerfrieden kommen! Ich kann vernünftigerweife nicht
mehr sagen als: Wenn, wenn mit unbeugsamer Willensenergie in
der geschilderten Weise gestrebt wird, dann ist die Erreichung des Zieles
auch gesichert. Letzteres, ist, wie alle sittlichen Güter, vom Willen der
Menschen ganz allein abhängig. Es wird zwar auch von pazifistischer
Seite behauptet, die Friedensbewegung könne nur einen Prozeß
beschleunigen, der auch ohne sie, nur bedeutend langsamer, naturgemäß

vor sich gehe und schließlich einmal mit dem Völkerfrieden endigen
müsse. Nein, meine Freunde, diese tröstliche Verheißung kann ich
euch nicht geben. Sie beruht auf der unklaren Lehre von der
Entwicklung, jenem Schlagwort unferer Tage, das man fälschlich aus dem
Gebiet des Naturgeschehens in das Gebiet der menschlichen Freiheit,
der Kulturarbeit übertragen hat. Alles, alles, was wir Werke der
Kultur nennen, selbst diejenigen, die wir nur mit Hilfe der Naturkräfte
herstellen können, die gewaltigen Schöpfungen der Technik, sind Taten
bewußten menschlichen Fleißes, und was wir gar sittliche Kultur
nennen, ist ausschließlich eine Tat des sich selbst bestimmenden sittlichen
Willens, eine Frucht der Selbsterziehung und überschwersten Selbstüberwindung.

Das ist allerdings richtig, daß es eine Friedensbewegung
nicht gerade notwendig zu geben brauchte, aber nicht deshalb, weil
einmal der Völkerfriede als letztes Glied einer Entwicklungsreihe der
Menschheit wie ein Geschenk in den Schoß fällt, sondern weil er herauswächst

aus der gesamten ethisch-politischen Arbeit — wenn, wenn
diese von jedem Volk geleistet wird. Solange die politischen Reiche
noch mehr oder weniger in Gegensatz stehen zu dem sittlichen Gottesreich,

werden auch noch Kriege die Erde verwüsten; sind sie aber ein
Abbild des Gottesstaates geworden, dann ist auch das Kriegsfeuer
für immer erloschen.

Also, meine Freunde, etweder — oder! Entweder Gott oder
der Mammon, ein Drittes ist unmöglich! Entweder wird der Friede
mit heißem Bemühn errungen, oder es bleibt alles beim alten,
und die Kriegsfurie wird bis zum letzten Tage auf der Erde rasen!
Dies Geschick ist unvermeidlich — ich wiederhole: unvermeidlich! Wem
aber wollte das nicht eine tiefernste Mahnung sein? Darum auf zur
Arbeit, auf zum heiligen Krieg, der dem unheiligen Krieg ein Ende



— 30 —

machen svll! Lasset euer Feldgeschrei erschallen laut und allerorten,
bis schließlich der ganze Erdball davon widerhallt!

„Es ruft, wem Christi Lehre wert:
Nicht bring ich den Frieden, ich bringe das Schwert!"

vr. Max Friedrichs. Basel,

»er SenossenscbaNsgeSanke.

I as bedeutet uns der Genosfenschaftsgedanke? Was ist s, das uns
^H^I trotz aller Kritik am heutigen Konsumvereinswesen, trotz allen

Enttäuschungen, die uns gerade dort begegnen, nur zu immer
überzeugteren Anhängern macht? Warum ist es uns so wichtig,
heute, da alles Alte eine schwere Prüfung zu bestehen hat und vieles
an ihm dem Untergang bestimmt zu sein scheint, von neuem und
immer wieder den Genofsenschaftsgedanken auf seine Wahrheit und
auf seine Beständigkeit zu prüfen? Ja, er ist uns heute, was er
von jeher war: ein Licht, das ins Dunkel der Erde fcheint wie ein
Gruß aus einer besseren Welt, das doppelt hell erstrahlt, je dunkler
die Zeit ist; er ist die Hoffnung, an die sich unfere Herzen klammern.
Er verkörpert uns jenen Glauben, der wohl fo alt ist, wie der Krieg
selbst: den Glauben, daß Kampf und Krieg nicht die
einzige und nicht die endgültige Form menschlichen
Zusammenlebens sei, daß erst nach der Ueberwindung dieses
Kriegszustandes ein Menschheitsleben beginne, ein Leben in Gemeinsamkeit

der Arbeit miteinander und füreinander. Dieser Glaube
an die eine Herde und den einen Hirten, an ein Reich, da jeder
Menfch feinen Wert habe und keiner dem anderen nur als Mittel
diene, der Glaube an einen Bruderbund der Völker, das ist der
lebendige Inhalt des Christentums, das ist die höchste Höhe, welche
die Ethik ersteigt, das ist Kraft und Glut im Sozialismus.

Denn was trieb die Muffen, was treibt uns und alle mit einem
so innerlichen Zug zum Sozialismus? Gewiß ist er für viele der
Erlöser aus drückendster äußerer Not, der Verheißer von besserem
Brot für sie und ihre Kinder; aber was die Begeisterung und den
Mut zum Opfer verleiht, was Freude giebt, auch wenn die Gegenwart
noch kein Hoffen erfüllt, ja, und was fich jetzt in allen Ländern
auflehnt gegen das Verhalten der Führer, obgleich es dem momentanen
Vorteil recht gut zu dienen scheint, das alles stammt aus einer
anderen Quelle, das kommt aus eben jenem Glauben au eine ganz
andere Ordnung im Zusammenleben der Menschen und Völker,

') Der Vortrag wurde in der Soz, Mitgliedschaft Zürich Ober- und Unter-
straß gehalten. Wir möchten ihn gern als einen Beitrag zur Diskussion über die
Neuorientierung des Sozialismus betrachtet wissen. Die Red,



— 92 —

IgiZ ièiris qui Is, àètenà et às kaoon generale, Qvus^mspirons .uus
vivs pitié s «ss Zens qui ne sont pas même exposés à la pluie.

Zs termine «ourt, t'aimant pour tou eoursKS qui rus sou-
tient. lZuoi qu'il arrive, j'aurai retrouvé Is, joie. O'aborà Is.

Nuit à'arrivès lut si bells.
27 mar«,

Os qus l'ou peut àsmsuàsr somme Arses, c'est
à^spuiser «s que l'instant psut oörir às beau. Voilà une nouvelle
manière àe « vivre sa vis » que la littérature n'avait point prévu.

; : Wen às nouvsau sur notrs nauteur que l'on continue
d'organiser. Os beau temps laeilitè notre tâebe. De temps à
autre la pioeke rsneontrs un pauvrs mort que la Zuerre tour-
mente jusque àans la terre.

4 uvril, uu soir. OimàneKs às pâquss,
Obère mers, nous voièi àe nouveau sous la Karàs àe

Dieu, nous partons à 2 Ksurss pour la tempête. OKèrie, js
pense s. toi, ze pense à vous. Zs vous aime et je vous sonne
toutes trois à Is proviàsnes. l)us tout événement nous trouve
prêts! En pleins torse à'âme, e'sst ma prièrs pour vous somme
pour moi. Espoir quanà même, avant tout, sagesse st amour.

Zs vous embrasse sans rien formuler à'autre. louts ma
pensée se eonesntrs vers un àevoir laborieux.

6 nvril miài.
Obère mère bien aimés, à miài nous voiei sur l'extrême

position à'attsnts. Ze t'envoie tout mon amour. Huoi qu'il
arrive, la vie aura eu às la beauté...

Am folgenden Tage, am 7. April, fand ein Kampf statt; seither
wird der Urheber dieser Briefe vermißt.

«eSMisnelle öenmkungen.
' V Wr haben in diesem Heft für zwei Aeußerungen zu dem Aufsatz von Frau
Staudinger über das Genossenschaftswesen leider nicht mehr Raum
gefunden. Sie solle« im nächsten Heft erscheinen.

Vom letzten Heft sind noch Exemplare vorhanden, die zur Propaganda
verwendet werden können.

Uerâanllung.
Für die Armenier sind bei der Redaktion neu eingegangen: Von Fam. M.

in Z. 13 Fr.; von Frl. M. in Z. 10 Fr.

vtUtKfeKIkl'. Jn dem Aufsatz: „Der heilige Krieg" im letzten Heft muß es
S. 2S, Z. 19 von oben heißen: Moral., statt Mord.

Redaktion: Liz. Z Matthieu, Gymnasiallehrer in Zürich; c ft«g»ü,
Professor in Zürich; L. 5tücKeIderger, Pfarrer in Winterthur. Manus kr ipte
und auf. die Redaktion bezügliche Korrespondenzen flnd an Herrn l^«g«« zu senden.
— Diuck und Expedition von U. S. ZidiNcke» i« Basel.


	Der heilige Krieg : "Ich bringe nicht Frieden, Ich bringe das Schwert"
	Anhang

