
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 10 (1916)

Heft: 1

Artikel: Neue Fahrt

Autor: Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-133762

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-133762
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SS

il?«

Neue?«dkt.

/ »mstürmt und umdunkelt von Streit und Jammer dieser Tage
RH beginnen wir mit diesem Hefte die neue Jahresfahrt der Neuen

Wege. Ein Programm dafür wollen wir nicht entwerfen. Nnfere

bisherigen Leser kennen ja die allgemeine Richtung unseres
Weges, die andern würden sie aus einem Programm, das fast
notgedrungen etwas dürftig aussähe, doch nicht recht erkennen. Auch sind
diese Zeiten nicht zur Entwerfung von Programmen geeignet; wer sich

damit abgäbe, zeigte damit nur, daß er von ihrem Sinne wenig
berührt sei. Von dieser Zeit heißt es: „Das Alte ist vergangen". Eine
ganze Welt stürzt dahin. Das kann jeder erkennen, der Augen hat
zu fehen. Es ist auch wohl schon Aufgabe genug, zunächst dies
Eine tief und klar zu verstehen. Viel fchwerer ist es, das Neue zu
fehen, das kommen will und foll. Wir können ja jener Losung noch
nicht den zweiten Teil hinzufügen: „Siehe, es ist alles neu geworden".
Was wir vor einem Jahre beim Beginn unserer Arbeit sagen mußten,
gilt auch noch heute: „Finsternis bedecket das Erdreich und Dunkel
die Völker." Wo ist wohl der Mensch, der in etwas bestimmteren
Zügen sehen kann, was für eine Gestalt die Welt im Laufe dieser
gewaltigen Krise und nach deren Abschluß annehmen wird? Werden
wir völlig in den Abgrund versinken oder aus deM Dunkel dieser
Katastrophe zu einem neuen Menschheitstag durchdringen? Oder
werden wir — was das Allerschlimmste wäre — im Flachland bleiben
und nach einiger Zeit alles so ungefähr wieder beim Alten sein, nur
alles noch etwas müder, graner, häßlicher, auf allem höheren Leben
der Staub der Enttäuschung liegend, über den Trümmern aller Ideale
das Lachen der Dämonen höhnend? Wird der Kriegsmoloch, durch
die wogenden Ströme des Menschenblutes genährt, nun erst recht die
Welt beherrschen, die Völker sich in zwei oder drei kriegsbereiten
Lagern gegenüberstehen und Europa sich völlig in eine Kaserne und
einen großen Exerzierplatz verwandeln, bis der endgültige Ruin da ist,



vder wird mit diesem ungeheuersten Triumph der Krieg und seine

Herrlichkeit zusammenbrechen für immer und eine neue Aera tagen? Wird
der Kapitalismus durch die riesige Zusammenziehung der wirtschaftlichen
Kräfte und den Sturz der kleinen und mittleren wirtschaftlichen Gebilde,
wie der Krieg sie, eine vorher schon vorhandene Entwicklung fieberhaft
beschleunigend, bewirkt hat und die Zeit nach dem Kriege sie

fortfetzen wird, ungeheuer gestärkt werden und eine neue Herrschaftsperiode
beginnen, vder wird auch er an seinem Siege wirtschaftlich zusammenbrechen,

wie er moralisch schon jetzt zusammengebrochen ist, und dem

Sozialismus Platz machen? Wenn jenes geschieht, was wird dann
aus der sozialen Bewegung? Wenn aber der Sozialismus siegt, in
welchen Formen wird er es tun? Welches wird die Zukunft der
Sozialdemokratie sein? Wird sie sich aus ihrem Fall in den alten
Formen wieder erheben, vielleicht durch den Druck der Reaktion
revolutionärer geworden, um dann in einem neuen Ansturm zu siegen oder
endgültig niedergeschlagen zu werden, oder mird sie in ihrer bisherigen
Gestalt vergehen, um sich in einer neuen Gestalt des ganzen
Sozialismus wiederzufinden? Wird die sozialistische Internationale sich

wieder zusammenfinden und, vielleicht ergänzt durch andere Internationalen,

über Staaten und Nationalitäten hinweg ein Menschheitsreich

gründen, das dann kein Kriegssturm und kein Kriegsrausch mehr
umwirft, oder wird für lange Zeit die nationalistische Stimmung die
Gemüter beherrschen? Wird die Reaktion, die schon jetzt über die
Welt hereingebrochen ist, weiter fortschreiten und den Sieg behalten
oder wird die Demokratie, dadurch vollends zu Hellem Bewußtsein
erweckt, mit all dem feudalen Wesen, das noch auf uns lastet, vollends
aufräumen? Wird der Staat seine gottgleichen Ansprüche an Leiber
und Seelen der Menfchen noch steigern können und werden diefe ihm
noch williger als bisher gehorchen, oder werden wir uns durch diesen

nun erfahrenen Kutaklysmus des staatlichen Wesens auf eine höhere
Stufe menschlicher Gemeinschaft erheben? Werden all die demokratischen,

sozialen, humanen, all die — damit nicht in Gegensatz, sondern
Uebereinstimmung stehenden — Anläufe und Ansätze zu einer völligeren
Menschwerdung des Menfchen als Luxusträume müssiger Friedenstage
verwehen und der Welt Platz machen, die zum Kriege paßt, der Welt,
die den Köpfen und Herzen der weltlichen und geistlichen Reaktionäre
und Philister recht scheint, oder werden sie, durch die furchtbare Feuerprobe

gereinigt und vertieft, erst recht ihr Reich antreten? Wird
Christus recht behalten oder der Antichrist? Und wenn Christus recht
behält, in welcher Gestalt wird er kommen und herrschen? Wie wird
es mit den Kirchen werden? Wie mit den Konfessionen? Wie wird
die zerrisfene Christenheit sich wieder zusammenfinden? Wie wird sich

das Verhältnis zu Volkstum, Staat, Krieg, zum Weltleben überhaupt,
gestalten?

Solcher Art sind die Probleme, die jetzt in den Nebeln des

hereingebrochenen Chaos durcheinanderwirbeln. Sie gruppieren sich,



— 3 —

mie man sieht, zu zwei Welten, die sich in sich selbst zu einer
Einheit zusammenschließen und sich damit feindlich gegen die andere
stellen. Wer wird uns fugen, welche von den beiden siegen oder ob
es überhaupt zu einem Sieg kommen wird? Für den menschlichen
Blick und menschlichen Verstand können diese verschiedenen, ja
entgegengefetzten Möglichkeiten gleich gut wirklich werden. Nur das Eine
darf man wohl zu behaupten wagen: daß der Kampf diefer zwei
Welten die Linie sei, auf der sich die Entwicklung der Zukunft
bewegen werde — vielleicht über diesen Kampf hinaus einem Höheren
entgegen.

Diese ganze Lage bildet nun freilich auch ein Programm. Sie
ist der Stoff, den wir zu verarbeiten haben mit Kopf, Herz und
Hand. Es sind damit die Aufgaben bezeichnet, die auch der Arbeit
der Neuen Wege gestellt sind. Man sieht: an Arbeit wird es den
kommenden Zeiten nicht fehlen. Aber gerade weil die Aufgabe und
die Aufgaben so riesengroß sind und so ungeheure Aussichten
eröffnen, wären eilige Einzelprogramme verfehlt. Noch wechselt die Welt
fortwährend ihre Gestalt. Nur langsam erkennen wir im Ganzen und
Einzelnen die Tragweite der Umwälzung, die wir durchmachen. Wo
wir geglaubt hatten, ein neues Problem verstanden zu haben, geht
es in einem größeren auf oder gewinnt andere Umriffe. Jeder Tag
bringt uns neuen Stoff zum Nachdenken, jeder Monat einen neuen
Ausblick und von Zeit zu Zeit wird alles wieder ins Dunkel getaucht.
Auch wir selbst ändern uns damit. Wir sind heute anders als wir
vor einem Jahr waren und werden in einem Jahre anders sein als
wir heute sind und zwar in einem andern Sinne, als das auch sonst der

Fall wäre. Unter solchen Umständen ist nötig, daß wir warten und
uns und die Dinge werden lassen. Wir wollen auch das, was in uns
sich gestalten soll unter der Wucht dieses Erlebens, nicht zu rasch in
Formeln fassen, auf daß nicht sein Wachstum gehemmt und verkrüppelt
werde. Wir haben mehr als genug zu tun mit dem Verstehen deffen,
was jetzt die Menschen tun und was Gott mit ihnen und gegen sie

tun will. Wir müssen uns frei halten für neue Wahrheit und neue
Wege. Und inzwischen müffen wir die Arbeit tun, die uns zur Hand
ist und die ja auf keinen Fall unnütz sein wird. Umdenken, Umkehr,
das ist jetzt die große Aufgabe.

Jn dem tiefen Ernst und der großen Freiheit dieser Stimmung
treten wir vor die Leser der Neuen Wege. Sie wird unsere Arbeit
beherrschen, sie ist unser Programm. Aber wenn wir eine andere
Art von Programm auch ablehnen, so möchten wir zum neuen
Anfang doch ein Wort der Verständigung mit unseren Freunden und —
wenn möglich — auch mit unseren Gegnern reden. Es hat ja gar
nicht anders sein können, als daß in dieser Zeit des hereingebrochenen
Chaos auch das Wirken und Wollen der Neuen Wege von vielen nicht
verstanden worden ist. Wir sind zwar durchaus keinen andern Weg



gegangen als den, der von nns zu erwarten war, stnd uns durchaus
treu geblieben, aber in der heutigen Verwirrung ist ja alles auf den

Kopf gestellt und keiner versteht den Andern mehr. Wir haben beim
Ausbruch der Weltkatastrophe und später einfach das getan, was
unsere Pflicht war: wir haben nach ernster Ueberleguug und mit dem
steten Bewußtsein der Verantwortlichkeit, die in solchen Zeiten auf
allen öffentlichen Aeußerungen lastet, unsere Auffassung der Ereignisse
ausgesprochen. Ganz ohne unser Zutun und gegen unsere Absicht
haben wir damit viel Aufmerksamkeit erregt. Wir sind, erfüllt von
heißem Friedensbedürfnis, in verzehrenden Kampf aller Art, äußeren
und inneren, gestellt worden. Freudigste Zustimmung und heftigste
Gegnerschaft sind uns zu Teil geworden. Seit fünfzehn Monaten
fließen zwei Bäche in unsere Redaktionsstube: einer bringt uns, fast
aus aller Welt, Dank, Ermunterung und Gesinnungsgenossenschaft,
der andere, gottlob kleinere, bringt uns Widerspruch, Zorn, Absage,
oft die wildeste und wüsteste Schmähung. Wertvoller neuer
Gemeinschaft steht schmerzliche Trennung gegenüber. Von beiden bewegt,
möchten wir versuchen, zu sagen, wie wir es meinen, zwar ohne viel
Hoffnung auf Verständigung in diesen Zeiten, aber dem Herzen
gehorchend und der Zukunft vertrauend.

Was wollen wir denn?

2.

Einige haben an unser Wollen einen gar zu kleinen Maßstab
angelegt. Sie haben das Schema genommen, das heute allgemein
üblich ist und so ziemlich alles, was wir sagten, darauf hin geprüft,
wie wir uns politisch stellten, ob wir für Deutschland oder für die
Entente Partei nähmen. Wir müssen diese Fragestellung aufs Schärfste
ablehnen. Es ist nicht umsonst geschehen, daß wir es immer
sorgfältig vermieden haben, auf die Frage, wer von beiden „Recht habe"
und das, was damit zusammenhängt, einzugehen. Wir haben mit
Bewußtsein und Absicht keine Politik betrieben. Das geschah nicht
aus irgend einer Klugheit heraus, die nach keiner Seite hin Anstoß
erregen will; daß wir diese Klugheit nicht haben, ist wohl auch
während diesen Zeiten klar genug geworden. Vielmehr war uns von
Anfang an klar, daß es nun gelte, den höchsten Boden zu
behaupten, die höch st e Wahrheit zu vertreten. Nicht daß uns die
politischen Dinge nicht interessiert hätten. Im Gegenfatz zu den Vielen,
die ihnen gegenüber bis zum Ausbruch des Krieges eine vornehme
Geringschätzung zur Schau trugen, um sich dann Plötzlich mit einer
Autorität darüber auszusprechen, als ob sie die tiefsten Kenner wären
und in einer fanatischen Parteinahme aufzugehen, haben wir uns von
jeher sehr stark um die Probleme der Weltpolitik bekümmert, uns aber
gerade darum der Zurückhaltung beflissen, als plötzlich jedermann ein
unfehlbarer politischer Fachmann geworden war. Wir haben uns



allerdings die größte Mühe gegeben, die Ursachen und Zusammenhänge

des Krieges immer besser zu ergründen und glauben darüber
in aller Bescheidenheit etwas mehr zu wissen, als Viele von denen,
die uns Schweigen gebieten möchten, damit sie allein das Wort
behielten. Aber diese politifchen Dinge sind uns an sich unwichtig. Sie
bekommen für uns Sinn und Wert erst im Zusammenhang des großen
Gesamtproblems, das der Weltbrand bedeutet und das für uns in
letzter Linie ein sittliches und religiöses Problem ist. Wir
haben unsere wohlerwogenen Ansichten über die wichtigsten der hier
in Betracht kommenden Fragen. Sie stimmen zum guten Teil nicht
mit denen überein, die unter uns üblich sind, und die manche unserer
Freunde gern von uns vertreten sähen. Das ist nns schmerzlich
genug, aber da können wir nicht anders. Es ift nicht Laune oder
Willkür, die unsere Haltung bestimmt, auch nicht „Antipathie" oder
„Sympathie", sondern unsere Einsicht, unser Gewissen, und unsere
Gesinnung. Namentlich empfinden wir es als Antastung nicht nur
unserer Freiheit, sondern eines Heiligen in uns, wenn man von uns
verlangt, daß wir in die Verdammungsurteile und Vernichtungswünsche

gegenüber ganzen Völkern einstimmen sollten, die, aus dem
Haß entsprungen nnd von der Unwiffenheit genährt, unter uns
umgehen und auch von solchen ausgesprochen werden, die nach ihrer
ganzen Vergangenheit zu etwas Besserem berufen gewesen wären. Wir,
die wir so viel Großes und Gutes an diesen Völkern gesehen und
erlebt haben, die wir in diesen Völkern eine grvße Reihe von frommen,
feinen, hohen, herrlichen Menschen kennen und mit manchen von ihnen
innig verbunden sind in Glauben, Hoffnung und Liebe, wir, die wir
uns so heiß bemüht, in allen Völkern die göttliche Mitgift und den
besonderen Beitrag zur Fülle des Gottesreiches, den sie zu leisten
bestimmt seien, zu entdecken, wir, die wir diese Völker auf dem Herzen
getragen, sür sie gebetet haben, so viel Jahre, wir sollten plötzlich auf
Befehl ihrer zeitweiligen Feinde über sie den Stab brechen? Unsere
ganze Entwicklung, unser Gottesreichsglaube, der daraus fließende
Internationalismus und Sozialismus, unsere Stellung zu Militär,
Krieg-, Nation, Imperium, alles wies uns eine andere Bahn. Unser,
wahrhaftig nicht aus unserem Leibblatt geschöpftes Urteil, über die
Urfachen und die Ursache des Krieges, und unsere Zukunftshoffnung
für alle Völker erlaubte uns nicht, einfach den Sieg eines Volkes
zu wünschen, sondern nur die Niederlage des ganzen Systems, das
den Krieg herbeigeführt, und diese Niederlage zum Heile aller Völker.
Denn Sieg ist nicht immer Heil. Es war in dem Allem Liebe für
alle Völker.

Es ist merkwürdig und gehört zu der Fülle der Unwahrheit,
die dieser Krieg erzeugt hat, daß man uns von Seite der mit uns
in dieser Beziehung Unzufriedenen im Jn- und Ausland das Richten
vorgeworfen hat, während wir gerade dieses Richten ablehnten, und
es ist bezeichnend, daß gerade folche es getan haben, die ihrerseits



— 6 —

fröhlich, in Zorn, Unwiffenheit und Ungerechtigkeit drauflos richteten,
nämlich über die Völker, die ihre Feinde oder ihnen widerwärtig
waren. Dieser Anklage gegenüber, die im Munde solcher eine un-
wußte Heuchelei ist, weifen wir auf die Tatsache hin, daß in unserem
Kulturkreise gar niemand so stark wie wir das Recht aller Völker
vertreten und die Liebe zu allen verkündigt hat. Es ist doch sehr
bezeichnend und für uns beruhigend, daß in allen kriegführenden
Ländern Freunde mit uns nicht zufrieden gewesen sind und mehr
Parteinahme für sie gewünscht hätten.

Darüber ein andermal mehr. Wir lehnen das Schema politischer
Ziele für unser Wirken und Wollen ab. Es ist Anderes, Höheres,
was uns leitet.

3.

Vielleicht hat man schon ein anderes Schema für uns bereit: Wir
kämpfen gegen den Krieg und für den Frieden, wir sind Pazifisten,
ja AntiMilitaristen. Das ist alles.

Sollte dem nicht so sein? Ist der Krieg gegen den Krieg nicht
diese ganze Zeit unmittelbar oder mittelbar d as Thema gewesen,
dem all nnsre Arbeit gegolten hat? Gewiß ist er das gewesen und
dennoch täte uns Unrecht, wer meinte, uns damit zu kennzeichnen, daß
er uns Pazifisten oder AntiMilitaristen nennte. Es stnd dies zwar
durchaus ehrenvolle Namen; gewiß kämpfen wir für den Frieden und
sind radikal gegen den Krieg und was mit ihm zusammenhängt; wir
sind vielleicht nicht „Pazifisten", aber jedenfalls „AntiMilitaristen".
Aber nichts wäre verkehrter, als wenn man uns einfach in das
Schubfach „Antimilitarismus" stecken wollte. Wenn jemand uns fragte:
„Ist das euer Ziel: die Ueberwindung des Krieges, der Völkerfriede?",
fo würden wir unter Umständen mit einem kräftigen Nein antworten.
Wir haben das Gefühl, daß unfer Kampf für den Frieden vielfach zu
oberflächlich verstanden worden sei, und das auch etwa von Freunden.
Dieses Urteil bezieht sich sowohl anf die Tatsache des Krieges als auf
den Weg zum Frieden.

Was den Ausbruch des Krieges betrifft, so hat man wohl etwa
gemeint, wir hätten uns über ihn gleichsam geärgert, als über etwas,
das uns einen Strich durch unsere schönen Rechnungen mache und
unsere Kulturfeligkeit arg enttäusche. Man hat dann gemeint, daß
wir nun den Krieg schölten, als etwas, was die Menschen in ihrer
Torheit gemacht und was sie ganz gut hätten unterlassen können.
Daß dies ungefähr das Gegenteil des wirklichen Sachverhaltes ist,
haben wir fchon früher zu zeigen versucht. Von Kulturseligkeit konnte
bei uns nie geredet werden. Wir sind mit dieser ganzen Kultur im
Kriege gelegen und haben ihr schon lange die Katastrophe gemeissagt,
auch gewünscht. Den Krieg haben wir längst für wahrscheinlich
gehalten. Nach unferer Meinung hätte freilich eine gewaltige geistige
Erhebung die Welt davor retten können. Au deren Möglichkeit haben



wir immer festgehalten nnd inzwischen im Kampf gegen die furchtbar

drohende Gefahr unser Bestes getan. Aber wir haben, salls
nicht jene Erhebung komme, diese Katastrophe sogar für innerlich
notwendig, ja religiös notwendig gehalten. Christus selbst

mußte sie herbeiführen, weil er die Welt in göttlicher Unruhe erregt
und Entscheidungen herbeiführen will/) Als daher die Katastrophe
hereinbrach, da wußten wir so gut wie irgend jemand, daß es sich um
eine Erscheinung handle, die so notwendig sei wie ein Gewitter. Der
Krieg mußte in dem Sinne sein, wie manchmal im Leben des

Einzelnen eine Katastrophe sein muß, im Sinne einer sittlichen
Notwendigkeit. Man kann solange in Freiheit falsch wollen, daß man
zuletzt das Verkehrte tun muß. Es konnte so nicht weiter gehen.
Der Krieg ist ein Gottesgericht, infofern die Gesetze Gottes, gerade
weil sie Heil und Leben wollen, das Verkehrte und Böse zu Fall
bringen müssen. Damit wird nicht Gott zum Urheber des Krieges,
vielmehr kann man Gott nicht schärfer vvm Kriege scheiden, als wenn
man diesen ein Gottesgericht nennt. Seine Verherrlicher hüten sich

wohl, so zu reden.

Unter diesem gewaltigen Eindruck sind wir besonders in den

ersten Monaten des Krieges gestanden: Gericht — und zwar Gericht
über uns Alle, auch die nicht am Kriege Beteiligten, ja über uns erst
recht. Daß man in solcher Stimmung nicht dazn aufgelegt ist, über
Andere zu Gericht zu fitzen, liegt auf der Hand. Nichts lag uns
ferner. Wir dachten auch nicht daran — was man uns etwa zugetraut

hat — daß die Völker sich hätten weigern sollen, in den Krieg
zu ziehen, sich zur Wehr zu setzen; so utopistisch waren wir denn doch

nicht, zu meinen, irgend ein Volk sei dafür reif. So haben wir auch

von den ernsthaften'Christen, von denen wir mehr als Einen in die

Front eilen sahen, nicht einfach erwartet, daß sie den Waffendienst
verweigern sollten. Wir waren uns bewußt, daß wir Alle, auch die

darauf Vorbereiteten, von der hereinbrechenden Flut des Verderbens
überrascht und mitgerissen worden seien. Wir mußten nun Alle
miteinander dieses Unheil ausschöpfen, Keiner konnte den Andern
anklagen. Das Problem: „Reich Gottes und Krieg" war noch nicht so

deutlich und eindringlich gestellt gewesen, daß so gewaltige Entscheidungen,

wie die Verweigerung des Wehrdienstes hätten erwartet, ja
verlangt werden dürfen. Auch haben wir alle heilige Begeisterung,
womit Menschen in diesen Kampf zogen, willig anerkannt, höchstens
bedauernd, daß sie nicht noch höheren Zielen gelte.

Wie wir uns in Bezug auf den Ausbruch des Krieges dagegen
verwahren, daß man uns Flachheit und Pharisäismus zutraue, so auch
in Bezug auf den Kampf um den Frieden. Wir halten den Frieden
nicht für ein so leichtes und rasches Werk, wie manche anzunehmen

') Ich darf wohl als Beweis meine im November 1912 gehaltene Predigt:
«Nicht Friede, sondern Schwert" anführen.



— 8 —

scheinen. Wir haben doch wohl selbst genügend gezeigt, wie tiefe
Wurzeln der Krieg im unerlösten Menschenwesen habe. Da wir dies
wissen, so wissen wir auch, daß wir vom Kriege nur so weit frei
werden, als bis in die tiefsten Tiefen der Menfchennatur dringende
Kräfte der Erlösung in das Menschenwesen strömen. Der Friede auf
Erden kann nur in dem Maße kommen, als der Friede Gottes in die

Herzen kommt. Ja, wir gehen noch weiter und gestehen, daß wir den

Krieg für etwas Großes halten. Wir haben das auch sehr klar
ausgesprochen. Wir verstehen als ehemalige Kriegsenthusiasten gut, nur
zu gut, was daran auch edle Gemüter anziehen kann. Darum wisfen
wir, daß der Krieg nur überwunden werden kann durch etwas, das
größer ist, durch etwas Heldenhafteres, Reiferes, Erhabeneres. Jede bloß
auf Verstandeserwägung oder Nützlichkeitsrechnung beruhende
Bekämpfung des Krieges lehnen wir ab. Wenn wir die Wahl hätten
zwischen dem ewigen Frieden des Egoisten oder Philisters und dem
ewigen Fortbestehen des Krieges, dann würden wir nicht zögern. Wir
ivollen keine kampflose Welt, sondern einen besseren Kampf, als der
Krieg ist. Wir wollen den Krieg nicht, wir Haffen ihn, weil wir das
Gottesreich Christi geschaut haben; wir wollen ihn nicht, wir Haffen
ihn, weil er gegen den wahren Menschen und gegen den wahren Gott
ift. weil er gegen den Vater, den Sohn und den heiligen Geist streitet.
Der Kampf gegen den Krieg ist ein Teil unseres Einstehens für die
Sache Christi. Er ist kein besonderer „Ismus", sei's Pazifismus,
sei's Antimilitarismus, sondern ein heute besonders wichtiger Punkt
des alten Kampfes zwischen Gottesreich und Weltreich. Wir glauben,
daß der Weltkrieg in diesem Kampf ein besonders entscheidungsvolles
Ereignis bedeute. Im Kriegs- und Friedensproblem werden alle
Probleme dieses Gegensatzes brennend. Das hat nach unserem Glauben
Gott selbst so gefügt. Wenn wir nun für den Frieden einstehen, so

kämpfen wir für das Gottesreich und wir können für den Frieden nur
kämpfen, wenn wir für das Gottesreich, das ganze Gottesreich, einstehen.

Von hier aus ist, wie wir nach so viel uns aufgenötigter
Selbstbesinnung genau wissen, unsere ganze Haltung zu verstehen. Wir
haben die hereingebrochene Katastrophe als gewaltig bedeutungsvoll
empfunden. Nun mußte es zu Entscheidungen kommen. Unser
Christentum mußte nun zeigen, ob es fähig sei, sich aufzuraffen und
zu erneuern. Wir trauten es ihm zu. Wir waren in dieser
Erwartung bereit, mit ihm unseren Frieden zu machen. Es mußte unter
ehrlichem Selbstgericht den Schritt in die durch das Gerichtsfeuer hell
beleuchtete Wahrheit Christi hinein tun. Wir selbst wvllten nichts
anderes tun, als Zeugnis ablegen von unserem Glauben an das
große göttliche Walten in diesem ungeheuren Sturm, Zeugnis ablegen
für Christus gegenüber der furchtbaren Entfesselung antichristlicher
Gewalten. Aber da machten wir die Erfahrung, daß wir gerade
damit Widerspruch, Zorn und Wut erregten und zwar namentlich in
christlichen Kreisen. Wir stießen auf ein Kirchentnm, das gar uicht



im Sinne hatte, selbst Buße zu tun, svndern sich darauf beschränkte,
der Welt Buße zu predigen und den Krieg als Bringer einer
sogenannten religiösen Erhebung und Füller der Kirchen im stillen segnete;
wir stießen auf ein Christentum, bei dem nationaler und religiöser
Enthusiasmus zu einer Kriegsbegeisterung und Kriegsverherrlichung
zusammenflössen, die uns viel furchtbarer vorkam als der Krieg felbst
und die all dem, was wir von Gott und seinem Reich nnd Willen
zn wissen glaubten, aufs schärfste widersprach, ein Christentum, das

nnr von Verurteilung des nationalen Gegners, aber nichts von
gemeinsamer Schuld, gemeinsamem Leid, nichts von einer die Nationen
überbrückenden, auch durch den Krieg nicht zu zerreißenden christlichen
Gemeinschaft wissen wollte. Wir sind durch diesen religiösen
Militarismus, und besonders durch die Art, wie Gott für den Krieg in
Anspruch genommen wurde, in unserem Heiligsten getroffen worden.
Denn das ivollen wir doch einmal all den Anklägern auf Verletzung
ihrer Heiligtümer sagen: Auch wir, haben ein Heiligtum, Gott selbst
und sein Reich. Wir sahen uns genötigt, gegen diese Art aufzutreten.
Es war wieder nicht ein Richten Anderer, sondern eine Behauptung
unser selbst in unserm Höchsten. Wir wollten Christus Treue halten
gegen antichristlichen Trug. Unser Kampf hat eine finnbildliche
Bedeutung gewonnen. Wir vertreten, indem wir heute für den Frieden
einstehen, die ganze Wahrheit Christi, wie wir sie verstehen. Wir
sind durch diesen Kampf vor das Entweder-Oder gestellt. Zwei Welten
sind es, die miteinander kämpfen; es gilt, zu entscheiden. Der Krieg
ist ein Teil einer ganzen Welt nnd der Friede ein Teil einer andern,
dieser entgegengesetzten Welt; es gilt zn wählen. Freilich wissen wir
wohl, wie Viele von uns jetzt so in diesen Kampf hineingestellt sind,
daß sie vielleicht äußerlich in der Welt stehen, der sie innerlich abgesagt

haben. Wir bleiben dabei, daß wir diese Menschen begreifen,
daß mir ferne davon sind, sie zn verurteilen. Wir selbst gehen einen
andern Weg, und fühlen uns verpflichtet, für jeden einzustehen, der dies
ebenfalls tut, wir lassen es aber ehrlich dahingestellt, ob in der heutigen
Lage der Dinge und in ihren persönlichen Verhältnissen der Weg der
Andern für sie der richtige sei oder nicht. Wir sind auch darin nicht
Richter. Auch in uns felbst streiten vielleicht die beiden Welten. Aber
das Eine hören wir nicht auf zu tun: die Wahrheit, die wir erkannt
zu haben glauben, zu vertreten, zu der Welt, die wir für Christi
Welt, die Welt Gottes und des Menschen, halten, zu stehen und für
sie ein Bekenntnis abzulegen, auf daß sie nicht zugedeckt werde von
den milden Wellen. Wir glauben aber, daß der Kampf der beiden
Welten vorivärts gehe, nach dem Friedensschluß erst recht. Dann
werden klarere, auch nach außen hin deutliche Entscheidungen getroffen
werden müssen. Dann wird man jeden Einzelnen vor das Entweder-
Oder stellen: entweder Christus oder Cäsar. Dann wird es bitter
ernst für Alle. Jetzt ist Rüstzeit. Daß wir sie wohl benutzten! Daß
wir recht sicher und stark würden und frendig für Gottes Krieg!



— 10 —

4.

Vielleicht ist es uns gelungen, an den Punkten, wo sich am
meisten Mißverständnisse angehäuft Huben, zu zeigen, wie unsere Stellung

zum Kriege und was damit zusammenhängt, gemeint ist. Dann
muß auch klar geworden sein, daß diese Stellung nichts mit Flachheiten

und Engigkeiten zu tun hat. Von hier aus möchten wir nochmals

ein Licht auf die Arbeit fallen lassen, die uns vor Augen steht
nnd damit die zum Beginn dieser Ausführungen begonnenen Gedankengänge

abschließen.
Was uns in dem hereingebrochenen Chaos tröstet, ist schließlich

immer wieder der eine Gedanke, daß wir in dem geschehenen
Zusammenbruch den ersten Akt eines neuen Kommens Christi fehen. Es
ist ein Ende und ein Anfang. Der alte Kampf zwischen Gottesreich
und Weltreich ist in ein neues Stadium getreten. Wir hegen die

Ueberzeugung, daß das Ereignis, dessen Zeugen wir sind, an
weltgeschichtlicher und reichsgottesgeschichtlicher Bedeutung nur mit den

größten der Vergangenheit verglichen werden könne. Uns drängt sich
immer wieder die Aehnlichkeit mit jenem ungeheuren geschichtlichen
Erdbeben ans, das den Untergang des Imperium lìomsnum und damit
in gewissem Sinne auch der antiken Kultur zur Folge gehabt hat.
Jenes Erdbeben hat, soweit unser Urteil reicht, einem großen
Fortschritt des Reiches Christi Bahn gemacht. Denn diese antike Kultur
stand ihm entgegen, nicht nur vermöge ihrer Mängel, fondern auch
vermöge ihrer Vorzüge. Dieser Boden war zu stark durch einen
andern, großen und doch unchristlichen Geist durchtränkt, als daß das
neue Leben, das von Christus herkam, darin recht hätte gedeihen
können. Darum bedeutete der Untergang des Imperium Komuuum,
das jene Kultur trug, einen Sieg Christi, wie denn wohl gerade sein
Geist, in der Tiefe schaffend, jenen Zusammenbruch bewirkt hatte.
Aehnlich nun hatte sich in der Neuzeit eine Kultur herangebildet, die

zwar nun auf „christlichem" Boden gewachfen war und „christliches" Blut
in den Adern hatte, die aber doch auch wieder aufs äußerste verweltlicht

und zuletzt beim völligen Gegensatz zu Christus angekommen war.
Jn diefer Kultur nun wirkte allerdings auch der Geist Christi, wollten
Kräfte des Gottesreiches vordringen, aber sie blieben gleichsam in der
aufgehäuften Muffe einer anders gearteten Welt vor dem Ziele stecken.

Wir kamen mit all unserem Bestreben dieser Art bis zu einem
bestimmten Punkt und nicht mehr weiter. Riesig, bis zum Himmel
ragend, unbesieglich, standen widergöttliche Mächte da. So häuften
sich an auch im christlichen Denken die Schwierigkeiten und Widerstände.

Unsere Wege waren auch da überall zu Ende.
Nun ist dieses Erdbeben gekommen und hat ein Ende gesetzt,

aber auch einen neuen Anfang. Schon lange wies alles nach dieser
Richtung; darum glauben wir fest an den guten und großen Sinn
dieser Wendung, an den Beginn einer neuen Entfaltung des Reiches
Christi.



^_ 11

Darum aber gilt für uns mehr als je die Losung: „Pflüget ein
Neues und säet nicht unter die Dornen." Alle Aufgaben, Fragen,
Kämpfe, Gruppierungen erscheinen in neuem Lichte. Es treten jene
mehr theoretischen Probleme zurück, die fo lange im Vordergrund
des christlichen Lebens gestanden sind und dafür erlangen die praktischen

überragende und dringliche Bedeutung, vor allem die Zentralfrage

nach dem Reiche Gottes, nach seinem Wesen, seinem Kommen,
seinem Verhältnis zur Welt und zum Weltreich. Es sind die Fragen,
die im Evangelium die Hauptsache sind, und die für das älteste Christentum

im Mittelpunkt stehen und die unter allem Schutt der theoretischen

und kirchlichen Entartung doch immer die verborgene Triebkraft
der christlichen Geschichte gewesen sind. Das ist eine Rückkehr zu Jesus,
die aber zugleich, wie jede solche Rückkehr, ein Vorwärtsdringen
bedeutet. Diese ganze Bewegung drängt auf ein neues Hervortreten

der Wahrheit und Kraft Christi hin, das, wenn die Zeit
erfüllt ist, geschehen nnd die Welt mit neuem Licht und neuer Freude
erfüllen und eine Kraft der Erlösung ausgießen wird, die wir jetzt

nur ersehnen können. Dieser neuen Erkenntnis und Verwirklichung
der Wahrheit Christi entgegen drangt auch all unsere Arbeit, all unfere
Hoffnung und Sehnsucht.

Man sieht aber schon jetzt, wie eine neue Lage sich gestaltet.
Unsere theologischen nnd kirchlichen Parteien sind zerrissen, mögen
einige Drahtzieher dies Wort haben oder nicht. Ihr sinnloses Wüten
beweist, daß sie sich bedroht fühlen. Die neuen Gruppierungen vollziehen
sich nach neuen Aufgaben und Kämpfen. Wo ist der Unterschied
zwischen „positiven" und „freisinnigen" Christen? Der Gewalthaufe der

„Positiven" nimmt zu unserem besonderen Leide alle Losungen eines

welrförmig gewordenen Christentums an nnd wirft damit fort, was
das Lebensrecht des „positiven" Christentums war; aus dem Lager
der „Freisinnigen" aber erheben sich entschlossene Stimmen, die eine

Abkehr von dem bisherigen Wege der Kultur und des Christentums
fordern. So bilden sich deutlich die neuen Gegensätze, die der neuen
Lage entsprechen. Daß diese auch für die bisherige Gestalt der
konfessionellen Trennung der Christenheit umwälzende Folgen haben
wird, bleibt die Ueberzeugung des Verfassers. Wir gehen einem neuen
Katholizismus entgegen, der aber nicht eine Stärkung der römischen
Kirche sein wird. Auch über den Bereich des offiziellen Christentums
hinaus mird die Krise greifen. „Ich fuge euch: es werden Viele
kommen von Aufgang und Niedergang und werden mit Abraham,
Isaak und Jakob zu Tische sitzen im Reiche Gottes, die Söhne des

Reiches aber werden hinausgestoßen in die äußerste Finsternis." Wir
beobachten mit Staunen, wie in dieser Zeit des Abfalls nnd
Unglaubens der „Christen" unter den „Heiden" Männer nnd Frauen
herrlicher Art aufstehen, in deren Herzen unter den Schrecken dieser

Tage all das aufgebrochen ist, was wir den Glauben an das Reich
Gottes und an Christus nennen, und oft schon ertönt zu unserem



— lö —

freudigen Staunen von ihren Lippen als letztes Bekenntnis das Wort:
Christus. Von daher erwarten wir ganz besonders das neue Volk,
das die Sache Christi tragen wird. Für das eigentliche Kirchenvolk
nnd seine Führer wird das dann Gericht sein. Daß besonders das
elende Pfaffentum, das heute noch die „christliche" Luft vergiftet,
eines Tages dieses Gericht finde, gehört zu unseren stärksten Hoffnungen.

5.

Im Angesicht solcher Entwicklungen möchten wir unser Herz
recht weit werden lassen, recht empfänglich für Gottes neue Wahrheit
und neuen Pfad. Das Wort vom „Umlernen" ist in diesen Zeiten
freilich viel mißbraucht worden. Es hieß bei vielen: „den Mantel
nach dem Winde drehen." Namentlich unter Theologen scheint die

Meinung zu herrsche», Gott sei immer mit den Mächten, die jeweilen
den Tag beherrschen, und das nennen sie, er sei „in der Wirklichkeit",
nnd machen mit. Wir meinen mit der Bibel, daß die Aufgabe derer,
die mit Gott geheu wollen, gerade in solchen Entscheidnngszeiten die
entgegengesetzte sei: mit Gott fest gegen Strom und Sturm zu stehen.
Aber freilich würden wir uns selbst mißtrauen, wenn wir in einer
solchen Zeit nicht auch gelernt hätten. Auch für uns hat sich das
Antlitz vieler Dinge verwandelt. Manches, was uns vorher wichtig
war, ist uns unwichtig geworden; manche Formen, in die ivir vorher
etivas von nnserer letzten Hoffnung gelegt, find uns unter den Händen
zerbrochen. Manche Gedanken, die vorher für uns im Hintergrnnd
standen, sind in den Vordergrund getreten. Wir sind im Kern unseres
Glaubens und Strebens dnrchaus nicht Andere geworden, aber die

Form hat sich geändert. Alle diefe Aenderungen aber drängen
auf die Eine hin: daß wir stärker nnd einseitiger als zuvor unsere
Kraft und Hoffnung setzen auf das Eine, das not ist, auf das Kommen
des Reiches. Von dieser Höhe allein erwarten wir bewußter und
geschlossener als je alle Hilfe.

Jn solchen Gedanken strecken wir noch einmal unsere Hände aus,
denen entgegen, die, wenn auch auf anderen Wegen, nach diesem Ziel
streben. Uns trennt von ihnen keine Verschiedenheit der Formel und
der Form, wenn ihnen dieses Eine angelegen ist und sie an uns fpüren,
daß es auch das ist, was wir allein wollen. Jn uns ist das ökumenische

Wollen in der Zerrissenheit dieser Tage erst recht stark geworden;
wir sehnen uns in all diesem Streit nach Gemeinschaft und Frieden.
Ja, wir strecken euch allen, die ihr guten Willens seid, die Hände
entgegen. Wie herrlich wäre es, wenn aus dem Zerfall ins Chaos, den
wir erlebt haben, nun eine neue, lvirkliche Einheit und Gemeinschaft
der Geister sich bildete! Auch wir hatten Krieg, überall Krieg, Krieg
auch im Höchsten. Es war überall so viel verborgenes Suchen seiner
selbst, so viel feines Gift des Egoismus; die Menschen unseres
Geschlechtes konnten nirgends mehr recht Gemeinschaft halten— sind



— 13 —

wir lluil nicht durch furchtbare Leiden geläutert? Wollen wir, können
wir nicht mit dem Frieden beginnen, den wir der Welt wünschen?

Wir rufen es aus der Tiefe des Herzens. Aber es scheint, eine
Stimme antworte uns: „Noch ist die Zeit des Friedens nicht, sondern
des Schwertes — auch im geistigen Leben!" Und es ist ja wohl so,

daß das Neue, dessen wir harren, nur langsam und in heißem Krieg
sich durcharbeiten wird. Uns ahnt, daß vielleicht nach dem Friedensschluß

die schwersten Kämpfe erst noch kommen werden. Ja, wir
müssen sie sogar wünschen. Wir werden wohl namentlich eine schwere
Reaktion auf allen Gebieten am Werke schauen, wie sie bereits jetzt
am Werke ist. Eine alte Welt wird noch einmal das Wort bekommen.
Die Gegensätze, von denen wir von Anfang an geredet haben, werden
sich zuspitzen und so zum Austrag kommen. Daß daraus dann die

neue Wahrheit Gottes und des Menschen, die Wahrheit Christi
siegreich hervorstrahlen wird, ist uns Glanbensgewißheit.

So werden wir Alle uns von neuem zum Leiden rüsten müssen,

zu noch schwererem Leiden. Wir brauchen es wahrhaftig nicht zu
suchen; es kommt nur zu fehr von felbft. Alles, was wir billigerweise
wünschen dürfen, ist, daß wir imstande seien, fest und fröhlich zu leiden.
Die Menfchen, die so denken wie wir, sind jetzt eine kleine Minderheit;
wir sind Narren und Träumer, sind Geschmähte und Gehöhnte; aber
hinter uns kommt die mächtige Flut einer Bewegung, die die ganze
Christenheit und die ganze Welt erfassen und verändern ivird. Die
Leiden dieser Zeit werden nicht wert sein der Herrlichkeit, die an uns
offenbar werden soll. Je größer das Leiden sein wird und je höher
die Wellen des Widergöttlichen steigen, desto fester wird unsere
Geivißheit, daß Großes im Werke ift. Immer wieder tröstet es unser
Herz: es sind die Geburtswehen Christi. L. Ragaz.

Unsere ftottnung aus Ldristus.
s eröffnet eine traurige Perspektive, wenn wir sagen müssen, daß

je länger der Weltkrieg dauert und je mehr er fortschreitet, desto

weniger ein Ende abzusehen sei. Aber es erfüllt fich einmal im
Großen das Wort von dem Flnch der bösen Tat, die fortzeugend
Böses muß gebare». Man hat sich schon bei den endlosen Rüstungen
auf den Boden einer gewaltsamen Entscheidung gestellt und hat
gestützt auf ungeheure Gewaltmittel den Krieg erklärt. Nun ist diese

allseitig organisierte Gewalt in Funktion getreten und hat mit innerer
Notwendigkeit die unerhörte Tragik der Gegenwart heraufbeschwvreu.
Die einmal entfesselten Dämonen der Gewalt machen nirgends Halt. Es
gibt kein geheiligtes Recht und keine humane Rückficht mehr, geschweige
denn Ritterlichkeit vder Ehrlichkeit. Selbstverständlich gab es das und


	Neue Fahrt

