
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 9 (1915)

Heft: 12

Artikel: Zur Verhandlung über den religiösen Antimilitarismus : Vorbemerkung
der Redaktion ;  I., Antimilitarismus und Evangelium ; II.,
Antimilitarismus und Evangelium: ein Wort eines Füsiliers an Herrn
Prof. Paul Wernle ; III., Nationalstaat und Christentum : ...

Autor: Spahn, Hans / Weidenmann, Jakob / Studer, Otto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-133577

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-133577
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 591 —

Sur verbanSIung ilver Sen religiösen
Antimilitarismus.

Vorbemerkung der Redaktion.

R^err Professor Wernle hat unter dem Titel: „Antimilitarismus
>« uud Evangelium" ') eine Streitschrift gegen die ,,AntiMilitaristen"

herausgegeben. Sie bedeutet natürlich eine gewisse Sensation,
wird von verschiedenen Seiten mit Trinmphgeschrei begrüßt werden
nnd für Viele eine willkommene Beruhigung des Gewissens sein. Das
kann Einem leid tun; im Uebrigen hat uns die Schrift fehr kalt
gelassen. Es ist eine oft erstaunlich oberflächliche Behandlung des
Problems. Der große Militärschriftsteller Wernle sollte sich vor allem
einmal den taktischen Grundsatz zll eigen machen, daß man sich davor
hüten muß, deu Gegner zu gering einzuschätzen. Wie viel tiefere und
ernsthaftere Bestreitungen des „religiösen Antimilitarismus" haben wir
anderwärts gelesen. Es stünde geradezu traurig mit uns, wenn wir
das, was Wernle an Ernsthaftem gegeil uns einzuwenden hat, nicht
schon lange überlegt und verarbeitet hätten. Die Schrift Wernles
veranlaßt uns also uicht im geringsten, von unserem Wege abzugehen.
Wir werden das Problem weiter behandeln, so wie es sich uns
darstellt, uud dabei von selbst Einiges erledigen, was dnrch die Wcriilesche
Schrift aufgerührt wordeil ist. Dabei aber ivird uns immer
gegenwärtig sein, daß es sich in dieser Sache nicht um ein thevlogischcs
Problem handelt, das durch theologische Gladiatorenkämpfe gefördert
oder gelöst iverdcn könnte, sondern um einen Glauben, für den wir
Berufenen gerne Rechenschaft ablegen, der aber auf die Tat hinweist
und nicht auf Entfesselung von rubies tbsolugoruiu.

Wir werdeu also nicht eine besondere redaktionelle Entgegnung
auf die Wernlesche Schrift bringen. Aber wir geben selbstverständlich
i>i den Neuen Wegen denen das Wort, die es in dieser Sache
verlangen. Jn diesem Sinne veröffentlichen wir für diesmal drei
derartige Aeußerungen. Dazu bemerken wir, daß die dritte von einem
„Laien" stammt' und daß der „Student", der in der zweiten redet,
in jeder Hinsicht nicht mehr in den „ersten Semestern" steht und dazu
gerade als Wehrmann redet. —- Daß die Redaktion nicht alle einzelnen
Aiisichten des Einsenders teilt, versteht sich vvn selbst.

I.

HtttlmMlarknms uns Lvangettum.
Ueber dieses Thema hat Prof, Wernle in Basel eine

Schrift verfaßt, mit dem Zweck, „Recht und Pflicht des
Militärdienstes vor unserer schweizerischen Jugend öffentlich zu ver-

') Bei Helving & Lichtenhahn in Basel erschienen.



— 592 —

leidigen". Wir alle, Freund und Gegner, müssen ihm für diese

Schrrft danken. Schon längst hätte ich als Suchender und Freund
des Antimilitarismus gerne eine gewichtige Stimme von der andern
Seite vernommen. Die Gründe für den religiösen Antimilitarismus
waren unter uns glänzend dargetan worden. An einer Entgegnung
von berufener Seite hatte es jedoch bis jetzt gefehlt. Daher kam
mir und sicher auch vielen andern das Buch von Prof. Wernle
wie gerufen.

Freilich hat es mich nicht zu überzeugen vermocht. Im Gegenteil.

Ich bin durch dasselbe in meinen früheren Ansichten nur
bestärkt worden. Wenn das die besten Gründe sind, die man gegen
den religiösen Antimilitarismus ins Felde führen kann, dann haben
die religiösen AntiMilitaristen eine gute Position. Ich hatte ganz
andere Schläge erwartet.

Die Gründe für den religiösen Antimilitarismus hat Prof.
Wernle auf Seite 30—33 kurz und treffend dargetan. Man darf
ihm nicht den Vorwurf machen, daß er den Gegner dadurch zu
überwinden suche, daß er dessen Position von vornherein schief
darstelle. Auf diese Weise ist es ja immer leicht, mit einem Gegner
fertig zu werden. Ich war daher auf die Gegengründe doppelt gespannt

Bevor ich diese im einzelnen durchgehe, muß ich die
Behauptung Wernles, daß wir religiösen AntiMilitaristen über das
Wort vom Zinsgroschen „glatt hinwegspringen", als eine bloße
Erfindung feinerseits zurückweisen. Ich könnte auf manche Privat-
gesprächc hinweisen, in denen dies Wort gebührend berücksichtigt
wurde. Ich verweise aber vor allem auf den Aufsatz von Prof.
Ragaz in den Neuen Wegen vom September 1911 über „Christentum

und Vaterland", der überhaupt für unser ganzes Problem m. E.

grundlegend ist. Wir müssen freilich dem Wort vom Zinsgroschen
einen andern Sinn geben. Mit dem: „Gebet dem Kaiser, was
des Kaifers ist", will Jesus sicher nicht sagen, daß wir dem Vaterland
alles geben müssen, was es „von Rechts wegen", d. h. was es

zu seiner Erhaltung und seinem Schutze von uns fordern kann.
Die Leistung an den Staat, die Jesus hier zunächst zuläßt, ist
bloß das Steuerzahlen. Mag sein, daß er noch mehr im Auge
hat. Daß er aber „weit darüber hinausgeht" und vollends die
Bestimmung aufrichten will: ihr sollt dem Staate alles geben, „was
er von Rechts wegen fordern darf", worin nach Wernle offenbar

alles das enthalten ist, was zu seiner Erhaltung dient, also
auch der Waffendienst, ist entschieden eine wunderliche Ueber-
treibuNg. Im Worte vom Zinsgroschen liegt gewiß eine
Anerkennung des Staates. Aber sofort wird eine Grenze aufgerichtet,
die er nicht überschreiten darf, jenseits welcher Gott allein zu
fordern hat. Der Staat hat seine Berechtigung, soweit er dem

Höheren, dem Gottesreiche, dient, wo er aber in Gegensatz zu ihm
tritt, soll der Jünger Jesu Göll gehorchen. Das ist aber der



— 593 —

Fall, wenn der Staat im Kriege Hauen, Stechen, Morden oder
auch sonst irgend eine Gewalttat von uns fordert, denn das Wesen
des Gottesreiches schließt alle Gewalttat im Sinne der Vergewaltigung

aus. Dieses Festsetzen einer Grenze im Worte vom
Zinsgroschen ist das Sicherste, das wir aus ihm entnehmen können.
Darüber sollte man nicht „glatt hinwegspringen". Wenn es
keinen Unterschied und keine Grenze gäbe zwischen Staats- und Gottesdienst,

so hätte Jesus gesagt: „was ihr dem Staat getan, habt
ihr Gott getan". Aber er sagt: Dem Staat das Geld und Gott
das, was höher ist als Geld uud Gut. Mit einer gewissen Leidenschaft

betont er hier die Ueberlegenheit Gottes und feines Reiches
über alle staatlichen Ordnungen.

Doch gehen wir nun auf die eigentlichen Gegengründe ein!
Wernle sucht die Position der religiösen AntiMilitaristen dadurch
unhaltbar zu machen^ daß er alle die Worte Jesu von der Bruder-
nnd Feindesliebe, vom Dulden und Tragen der Beleidigungen,
vom Dienen und Leiden und vom Verzicht auf den Gebrauch
der Gewalt als Forderungen betrachtet, die an den einzelnen
gerichtet seien, aber nicht an den Staat (Seite 55). Die ganze
Bergpredigt enthalte persönliche Forderungen an die, welche seine
Jünger werden wollen. Aber nirgends wolle Jesus ein neues
Staatsrecht aufstellen. Bei völligem Bestehenlassen des alten
jüdischen Rechtes hätte Jesus eine neue Welt von innen her, eine

.wunderbare Welt der Liebe, die in der innersten Gesinnung aufbrechen
soll, eröffnet (Seite 57). Diese Behauptungen Wernles beruhen auf
der richtigen Beobachtung, daß sich Jesus mit seinen Forderungen
nirgends direkt an oder gegen den Staat richtet. Aber durch
das Eröffnen einer nenen Welt in der innersten
Gesinnung hat er die staatlich «Ordnung in direkt, d.h.
von innenhcr angegriffen und unterwühlt. Der
Gegensatz von Forderungen an den Einzelnen und Forderungen an
die Gesamtheit z. B. den Staat, läßt sich in der Theorie, aber
nicht in der Praxis festhalten. Denn faktisch besteht der Staat aus
lauter Einzelnen. Diese sollen also, wenn sie Jesu Jünger werden
wollen, nach Wernle jene Jesusworte von der Bruder- und Feindesliebe

erfüllen; sie sollen nicht töten, nicht einmal dem Bruder
zürnen, sie sollen Gewalt nicht mit Gewalt, Schlag nicht nnt Schlag
vergelten, sie sollen auch den Feind lieben und großmütig sein
wie ihr himmlischer Vater, der seine Sonne und seinen Regen
allen ohne Ausnahme spendet. Muß aber nicht der, welcher das
immer und unbedingt tun will, in Praxis mit dem Staate in Konflikt

geraten, wenn dieser im Kriege Hauen, Schießen, Brennen,
Morden von ihm verlangt? Oder ist im Kriege das Töten kein
Töten und der Haß kein Haß mehr? Im ganzen Evangelium
findet fich auch nicht eine leise Spur davon, daß Jesus für obige
Forderungen der Bergpredigt Ausnahmen zugelasseu hätte. Man



- 594 —

erhält vielmehr den festen Eindruck, daß er für diese Forderungen
ausnahmslose und unbedingte Geltung beansprucht. Evangelium
und Staat lassen sich nicht auf die Art trennen, wie Wernle es

tut. Wenn das Evangelium sür den Einzelnen gilt, so muß auch
der Staat sich ihm fügen, der ja aus diesen Einzelnen besteht.
Der Staat ist nicht etwas von seinen Bürgern Unabhängiges;
es giebt keine Staaten ohne Bürger, und weil diefe vom Staate
nicht getrennt werden können, läßt fich auch Wernles Unterscheidung
von Forderungen an den Einzelnen und an den Staat nicht durchführcu.
Nach Jefit Willen soll das Evangelium einem Sauerteige gleichen,
dcr alles durchdringen soll, nicht bloß das private, sondern auch
das öffentliche Leben und da nicht bloß das wirtschaftliche, sondern
ebensogut auch das politische, Wernle felber hat über die Sauerteig-
lraft des Evangeliums ein herrliches Wort geschrieben: „Ich wüßte
uicht, was das Christentum überhaupt uoch wert ist, wenn ihm
die revolutionäre Richtung genommen ivird. Es ist niemals seine

Bestimmung gewesen, der Sauerteig der weltlichen Kultur zu seiu,
sondern in diese Kultur Unruhe, Protest und Krieg hineinzutragen
uud auf das Gottesreich hinzuarbeiten." (Einleitung ins theologische

Studium, Seite 433). Gehört die Politik nicht auch znr
weltlichen Kultur? Etwas Himmlisches ist sie doch auf keinen Fall.
Ich weiß nicht, aus welchen prinzipiellen Gründen wir Christen
vor der Politik den Hut abziehen und Halt machen sollten. Die
praktischen Schwierigkeiten mögen ungeheure sein: doch ist dies
kein Gruud, die Waffen zu strecken und vor ihr zu kapitulieren.
Man darf nur den Glauben an die Möglichkeit einer christlichen
Politik nicht aufgeben, sonst ist nichts zu erreichen. Vom Glauben
aber, auch wenn er nnr so groß ist, wie ein Senfkorn, hat Jesus
gesagt, daß er Berge von Schwierigkeiten versetzen könne. Auf
alle Fälle darf es kein Lcbensgcbiet geben, das man
bewußt und prinzipiell dem Einfluß Jesu entzieht.
Das müssen wir uns im Hinblick anf das ungeheuer wichtige
Gebiet der Politik heute fester denn je einprägen.

Das Auseinanderreißen von Politik uud Evangelium ist der
schwache Punkt in Wernles Position. Das Evangelium nur für
den Einzelnen, nicht für den Staat! In der Praxis führt dieser

Standpunkt iit unerträgliche Spannungen uud Widersprüche zwischen
den Pflichten gegen Gott und gegen den Staat hinein. Auch Wernle
wird in feiner Schrift dieser Widersprüche nicht Meister; sie durchziehen

den ganzen zweiten Teil derselben. Aus Seite 40 wird
gesagt: „es giebt ein Gottesreich, das mit Jesus kam und seitdem
immer neu aufbricht und seine Kraft bekundet, aber das bricht
auf in den einzelnen Menschenhcrzen von innen her und steht in
fortwährendem Kampf und Streit mit dem Bösen in den Menschen-
Herzen und in der Welt." Auf der gleichen Seite wird es als
„zweifellos richtig" bezeichnet, daß „Recht, Staat, Militär, Krieg



— 595 —

einer andern Ordnung als dem Reiche Gottes, in dem doch der
Jünger Jesu sich einzuleben trachtet", angehören. Da ist zuerst
zugestanden, daß das Gottesrcich in der Form der Liebesgesinnung
zu Bruder und Feind gegenwärtig in einzelnen Menschenherzen
wirklich da ist oder da sein kann? sodann wird weiter zugestanden,
daß Krieg und Militär^) einer „andern Ordnung" angehören als
dem Reiche Gottes. Daraus folgt aber doch der Schluß, daß
Menschen, in deren Inneren! das Gottesreich angebrochen ist,
gegen Militär und Krieg auftreten müssen, weil diese der Welt
m ihrem Innern „zweifellos" widersprechen, es sei denn, daß
sie „zwei Herren" dienen wollen und können. Jesus selber brachte
es bekanntlich nicht fertig, zwei entgegengesetzten Ordnungen zu
dienen, weil er eine ganze wahrhaftige Seele in sich trug. Dasselbe
fetzt er von jedermann voraus, der ihm dienen will. „Niemand
kann zwei Herren dienen." Zu seinen Jüngern sagt er: „Ihr
könnt nicht Gott dienen und dem Mammon." Sollte dies bei
Christen von heute anders sein, wenn sie von Jesu Geist erfüllt
sind? Auch das bewirkt die echte Gottesreich sgesin-
nuug iu unsern Herzen, daß wir allemKompromisse-
machen prinzipiell ganz und praktisch soviel als
möglich entgegenstehen. Das scheint mir Wernle ganz übersehen

zu haben, sonst könnte er einem Christen nicht prinzipiell
zumuten, zwei verschiederren Ordnungen zugleich zu dienen. Mit welcher
Energie hat Jesus alle Halbheit und alles Paktieren verworseu!
Man denke nur an die Gleichnisse vom alten Kleid, den alten
Schläuchen und alten Wein. Neues oder altes, aber nicht beides
zusammen! Jn diesem unerbittlichen Entweder-Oder liegt die
Größe seines Lebens uud das Geheimnis seines Erfolges. "Sollte
dies heute anders fein? Wir wissen es auch, daß wir heute nicht
im „Gottcsreich in Kraft" (Mc. 9,1) leben. Daher sind wir in
der Praxis täglich gezwungen, Kompromisse zu machen. Wir tun
es mit schwerem Herzen, Wer in den obersten Grundsätzen für
unser Handeln dulden wir keine Kompromisse. Unfere Prinzipien
und Ideale müssen wir lauter und rein herausarbeiten. Das gilt
besonders vom christlichen Ideal. Wir wollen eine ganz klare
Antwort auf die Frage: Sind Evangelium und Krieg im Prinzip
vereinbar oder nicht? Wir können nicht ruhen, bis wir hierauf
ein klares „Ja" oder ein ebenso klares und entschiedenes „Nein"
gewonnen haben. Was wir verwerfen müssen, ist die Halb-

') Wir nehmen Recht und Staat hier aus lobgleich diese, besonders in ihrer
heutigen Form, auch der «andern Ordnung" angehören), weil sie dies nicht so schroff,
ja absolut tun, wie Militär und Krieg, sondern große Kräfte des Guten enthalten.
Ohne Recht und Staat könnten wir heute noch nicht sein, wohl aber bei gutem
Willen Staaten ohne Militär und Krieg. Die vorläufig unvermeidlichen Streitigkeiten

zwischen den einzelnen Staaten brauchen nicht gerade notwendig durch Pulver
und Elsen entschieden zu werden!



— 59« ^

heit, die sagt: Evangelium und Krieg gehören zwei
„verfchiedenen Ordnungen" an, sind also Gegensätze

nnd trotzdem wieder behauptet, daß Krieg und
Evangelium vereinbar seien. Das ist eine Unklarheit und
ein Kompromiß im Prinzipe. Wer aber im Prinzip unklar ist, wie
könnte der in der Praxis zu einer entschiedenen Haltung kommen?
Nur der Mensch, dessen Ideal etwas Ganzes und Einheitliches ist,
wird in der Praxis wissen, was er will und tun können, was
er soll, während die andern in ihrer Unsicherheit taumeln und
schwanken. Da liegt auch die hauptsächliche Urfache, daß eifrige Christen
und höchst achtbare Bürger heute in christlichem Eifer ausrufen:
„Nieder mit dem Kriege!" und morgen in Begeisterung fürs Vaterland

unter den ersten sind, neue Kredite fürs Militär zu bewilligen.
Nichts ist uns notwendiger als klare Prinzipien. Das fehlt bei
Wernle. Das einemal sagt er: Militär und Krieg gehören einer andern
Ordnung an als der des Gottesreiches im Evangelium; das andere-
mal heißt es wieder: Krieg und Evangelium schließen einander
nicht aus, gerade in der harten Wirklichkeit des Krieges kann man
die schönsten Proben christlicher Gesinnung ablegen. Was ist bei dieser
prinzipiell unklaren Stellung für die Praxis anderes möglich, als
daß man nicht recht weiß, was man tun soll.

Der Widerspruch, in dem sich Wernle befindet, tritt noch an
andern Stellen deutlich hervor. Seite 58 lesen wir: Der Christ „soll
an 'jedem Platze, wo er steht, darnach trachten, den innern Frieden
seiner Seele und die Bruderliebe zu behalten und bewähren."
Wernle meint, daß dies auch im Grauen und Morden der Schlacht
möglich sei. Aber was sagt Wernle, wenn ihm ein Soldat erklärt,
er könne im Toben der Schlacht den Frieden seiner Seele nicht
behalten? Es gibt tatsächlich solche, die cs nicht über sich bringen,
auf einen Menschen das Gewehr anzulegen und abzudrücken. (Siehe
z. B. Nene Wege 1915, Heft 11, Seite 539 ff.) Die Welt in
ihrem Hcrzen cmvört sich gegen cin solchcs Tun. Wenn Wernle
seinem zitierten Worte gemäß antworten wollte, so müßre er sagen:
Dann bleibt dir nichts anderes übrig, als den Militärdienst zu
quittieren. Aus Seite 68 lesen wir: „In einer Welt miteinander
konkurrierender und in Freundschaft uud Feindschaft anseinander-
gerissener Staaten bleibt uns gar keine andere Wahl, als die

von Jesus ausströmende Bruderliebe uud Friedlichkeit hineinzutragen

in die harten Wirklichkeiten der Gegenwart, in die militärische
Vorbereitung und beständige Kriegsbereitschaft." Jn welch inneren
Widerstreit sich Wernle damit begibt, fühlt er selber, denn er
sagt dazu: „Das sind freilich seltsame Gegensätze, die hier zusammenstoßen,

Bruderliebe und Vorbereitung für das Töten und
Vernichten, Evangelium und Krieg." Das find aber nicht nur „seltsame",
sondern prinzipielle Gegensätze. Was heißt denn das: Bruder-
und Feindeslicbe in die' harte Gegenwart hineintragen für einen



— 597 —

ganzen wahrhaftigen Christen anderes, als das Dreinfchlagen, das
Stechen, Schießen, Morden und Brennen unterlassen, weil es der
wahren Liebe ins Gesicht schlägt. Gewisse Theologen mögen hier
einen Kompromiß zustande bringen. Aber Jesus mit seiner ganzen,
glühenden Seele würde uns auch da ganz im Gegensatz zn ihnen
sicher sein unbarmherziges Entweder-Oder, Gott oder Satan,
entgegenhalten. Es ist ja richtig, daß der Krieg herrliche, ja
übermenschliche Beispiele von Bruder- und Feindesliebe gezeitigt hat.
Aber wir brauchen deshalb keinen Krieg; es gibt auch im Frieden
Gelegenheiten genug zum Erweis von echter und heldenmütiger'
Bruder- und Feindesliebc.

Wernles Fehler ist die falsche Trennung von Politik und
Evangelium. Dieses soll nur für den einzelnen, nicht für den
Staat da sein. Der Staat foll andern als christlichen Grundsätzen

gehorchen. Jn seiner „Einleitung" schreibt Wernle: „Diesen
Unterschied des Sollens für die Staaten und für die christlichen
Personen übersehen und den Völkern christliche Gesetze aufnötigen
wollen, ist das Gegenteil sittlichen und christlichen Denkens." Auch
wir wollen den gewaltigen Wesensunterschied zwischen Evangelium
und Staat in seiner ganzen Größe und Tiefe gelten lassen. Es
sind eigentlich zwei ganz verschiedene Welten. Aber wir meinen,
daß das nicht so bleiben darf, und wir glauben auch an die
Möglichkeit einer allmählichen Durchdringung der Politik durch
christliche Grundsätze. Es soll geschehen, daher kann es auch
geschehen Jn diesem Sinne sagen wir: Evangelium und Politik
gehören zusammen. Trotz bergehohen Schwierigkeiten soll sich das
staatliche Leben mehr und mehr den christlichen Grundsätzen fügen.
Heute müssen wir vorläufig in einem Punkte eine Aenderung
verlangen, weil in ihm der Gegensatz zum Evangelium geradezu
unerträglich geworden ist und weil in ihm bei energischem Willen
auch eine Aenderung geschaffen werden kann. Daß wir einerseits

das Unsittliche im Staat scharf ablehnen und andererseits
das größte Unrecht im Staatsleben stehen lassen, ihm sogar dienen
sollen, ist eine Ungereimtheit und Halbheit und beruht auf
Unklarheit in der Vorstellung der obersten Prinzipien für unser
Handeln. Daß Jesus mit der Kraft und Geschlossenheit seines
sittlichen Denkens und Wollens eine solche Halbheit dulden könnte,
ist mir einfach undenkbar.

Aber nun kommt noch ein wichtiger Einwand gegen den
Antimilitarismus: seine praktischen Konsequenzen. Vor
diesen müssen wir doch zurückschrecken, denn der Antimilitarismus
bildet eine Gefahr für's Vaterland und seine Freiheit, so meinen
viele. Wenn wir auch vom Standpunkt des Evangeliums aus
zUm Antimilitarismus kommen würden, so sollten wir doch im
Interesse des Vaterlandes wieder zum Militarismus zurückkehren.
So etwas fordert natürlich Wernle nicht. Aber ich habe bei der



— 598 —

Lektüre semer Schrift mich öfters des Eindruckes nicht erwehren
können, daß Wernle, sicher ohne es felber zu merken, diesen Weg
faktisch geht. Vom Evangelium aus wird auch er immer wieder
in den Gegensatz gegen den Krieg und jegliche Gewalttat hineingetrieben.

Dann aber erwacht in ihm wieder der Patriotismus und
steigert sich bisweilen bis zu heftiger Leidenschaft, und von dieser
Seite her bezieht er immer wieder feine besten Gründe gegen den
Antimilitarismus und bringt alle Bedenken, die ihm aus dem'

Evangelium entgegenfließen, zum Schweigen.
Brauchen wir uns denn wirklich vor den praktischen

Konsequenzen des Antimilitarismus zu fürchten? Ich glaube nein. Im
Gegenteil. Wir könnten nur Gott danken, wenn der Antimilitarismus

in der Welt die Oberhand gewänne. Alle Länder hätten
großen Gewinn davon. Eine ganze Welt des Elendes nnd der
Schmerzen bliebe ihnen erspart.

Vorläufig ist freilich nicht anzunehmen, daß der Antimilitarismus

so rasch die Oberhand gewinne. Es find vorläufig nur
einige wenige, die sich für ihn erklären und die praktischen
Konsequenzen ziehen. Die Fälle von Dienstverweigerung find noch
seltene Ausnahmen. Diese bereiten uns jetzt Verlegenheiten wegen
der Gefahr für das Vaterland, das ja ganz unbestreitbar ein hohes
sittliches Gut ift. Mit Recht hat Wernle nachdrücklich betont, was
das Vaterland für uns bedeutet. Wir find mit ihm
einverstanden, wenn er schreibt: „Wir glauben, daß im Recht, im Staat
tind in der bürgerlichen und nationalen Gemeinschaft ein von Gott
gesetzter und geordneter Wille zum Guten sich auswirkt, um einen
Grund zu legen, auf dem erst alles höhere, innerliche und wahrhaft

göttliche Leben sich aufbauen kann." (Seite 41—42.) Aber
es ist nicht richtig, daß unter uns so wenig Verständnis dafür
vorhanden ist. Schon der internationale Kongreß sür soziale Christen
in Besanyon (1910) erklärte jedes Vaterland für „einen Gedanken
Gottes", Auch Ragaz in seiner schon erwähnten Arbeit über Christentum

und Vaterland hat den Wert des Vaterlandes zu würdigen
verstanden. Es gibt auch tatsächlich eine Vaterlandsliebe, die mit
dem Evangelium nicht in Widerspruch steht. Es ist die sich
aufopfernde Hingabe für Volk und Leute. Freilich foll sie von allem
Hochmut und Stolz auf das eigene Land frei sein. Stolz und
Hochmut find nicht Liebe, werden aber leider oft dafür gehalten.

Aber folgt nun hieraus nicht die Pflicht des Militär- und
Kriegsdienstes zum Schutze des Vaterlandes? Wernle antwortet
darauf mit einem unbedingten: Ja. „Aber wer sein Vaterland
wirklich liebt, der muß es auch behalteu und schützen wollen und
muß das tun, gut und recht tun, was zu seiner Erhaltung und
zu seinem Schutze notwendig ist. Wir glauben an keine Vaterlandsliebe,

die dem Vaterland im gleichen Atemzug die Mittel
verweigern will, die es braucht, um überhaupt zu bestehen. Wir



— M> —

halten das Wort Vaterlandsliebe im Munde der Antimilitarismen
für Kindergcschwätz und Selbstbetrug. Eine schöne Liebe, die nichts
opfern will für das, was fie liebt, die die Freiheit und
Unabhängigkeit des Vaterlandes für keinen Schuß Pulver wert erachtet."
Irr diesen Worten liegt eine maßlose Schmähung, die als
böswillig zu bezeichnen wäre, wenn wir sie nicht auf das Konto
der Leidenschaftlichkeit und des patriotischen Uebereifers zu buchen
hätten. Immerhin liegen ihnen ja Bedenken zu Grunde, die wir
nicht ernst genug nehmen können. Für mich persönlich entspringen
hier die stärksten Gründe gegen den Antimilitarismus. Sollen wir
wirklich das Vaterland wehrlos machen, dem wir unsere besten
Güter wie Sicherheit des Lebens und Eigentums, dem wir unsere
Bildung durch Volks- und Hochschulen, dem wir so viele
Fortschritte in Handel und Verkehr zu verdanken haben? Sind wir
nicht undankbar, wenn wir es nicht mehr schützen wollen? Wer
soll denn sonst die Arbeitsschutzgesetzgebung, wer die vielen andern
notwendigen Bestrebungen für die Volkswohlfahrt an die Hand
nehmen. Ich begreife Wernle, wenn er sagt: „Ist aber unser freies
und unabhängiges Vaterland ein hohes Gut, das uns Gott
geschenkt hat durch die kraftvollen Taten der Barer, durch ihre Treue
zu ihm und ihre Hingebung für es, dann haben wir in Gottes
Namen auch die Pflicht, zu unserm Baterlande zu stehen in jeder
Not und die. Dienstleistungen zu übernehmen, die das Vaterland
zu seiner Erhaltung uud Verteidigung von nns verlangen kann
und muß." Aber wir müssen trotzdem am Antimilitarismus fest'
halten. Einmal aus Treue zu unserm christlichen Prinzip. Dann
aber auch um des Vaterlandes selber willen. Dies letztere ist noch

zu erläutern.
Es sind zwei Fälle möglich. Der Antimilitarismus bleibt

entweder etwas bloß schweizerisches, oder er wird international.
Im ersten Falle würde er unter Umständen mit der Zeit unsere
Armee bedeutend schwächen, während die Armeen der andern Völker
ihre ursprüngliche Stärke behielten. Die Folge wäre, daß vielleicht
unser Heer einer feindlichen Invasion nicht mehr standhalten könnte.
Dann würde ein Toben, Blutvergießen nnd Zerstören in unserm
Lande anheben, wie es eben jeder Krieg mit sich bringt. Wir
müssen diefe Möglichkeit zugeben. Aber sind wir vor diesem Schicksale

unbedingt sicher, wenn unsere Armee nicht durch Antimilitarismus

geschwächt wird? Ist in allen Fällen die größtmögliche
Entfaltung des Militarismus die Rettung für ein Vaterland,
besonders für ein kleines? Wäre Belgien, das verhältnismäßig
gut gerüstet war, bei noch stärkerer Rüstung besser weggekommen?
Oder Serbien? Hat es nicht trotz seines oder vielleicht besser gerade
infolge seines Militarismus jetzt das schwerste Schicksal zu tragen
nnd sieht feine Selbständigkeit in Frage gestellt? Was könnten wir
Schweizer machen, wenn irgend eine der Großmächte mit aller Ge-



— sc» —

walt durchs Land hindurchziehen wollte! Würden wir wohl mit
unsern 3O0,l)<X> Mann einem Millionenheer auf die Dauer trotzen
können? Jn einem solchen Falle könnten wir nur unter
ungeheuren Blutopfern unsere Unabhängigkeit bewahren. Unser Volk
müßte vielleicht dieses Gut so teuer bezahlen, daß es darob zu
Grunde ginge, wie es jetzt mit dem serbischeu der Fall zu werden
scheint. Was nützt nns aber die Freiheit, wenn kein lebenskräftiges
Volk mehr da ist, das sie genießen kann? Das Vaterland ist doch

um des Volkes willen da, und nicht das Volk um des Vaterlandes
willen. Wäre das serbische Heer schwächer gewesen, so wäre es

auch rascher besiegt worden, was sicher für das weitere Gedeihen
des serbischen Volkes von gewaltigem Vorteil gewesen wäre. Das
gleiche könnte auch für uns einmal eintreten. Was ich da sage,
ist nicht die Sprache des Utilitarismus, fondern die der Vernunft.
Denn es ist, unvernünftig, für die Freiheit und
Unabhängigkeit so viel Volksblut zu verspritzen, daß
das Volk nicht mehr lebensfähig ist. Die Freiheit hat
uur dann einen Sinn, wenn noch ein Volk da ist, das sich ihrer
freuen kann. Demgemäß kann echte Vaterlandsliebe nicht eine bloße
begeisterte Schwärmerei und ein sich Abschlachtenlassenwollen für
Freiheit und Unabhängigkeit des Landes sein, sie wird vielmehr
unter allen Umständen das im Auge behalten und zu verwirklichen

suchen, was zum geistigen und leiblichen Wohl des Volkes
dient. Die Freiheit darf nie selber Zweck, sondern immer nur ein Mittel
zu diesem Zweck sein. Gewiß hat nns in diesem Weltbrand unser
Heer einen großen Dienst erwiesen. Aber was uns jetzt zu retten
mithalf, könnte in einem andern Falle zu unserm Verderben
mitmitwirken, das um so größer werden würde, je größer unser
Widerstand und unsere Armee wäre.

Aber wir find bei obigen Ausführungen von einer Annahme
ausgegangen, die mehr als unwahrscheinlich ist: daß der Antimilitarismus

eine bloß schweizerische Pflanze bleibt. Sicher wird er
auch auf andere Länder übergreifen und dort in dem gleichen Maße
Fortschritte machen wie bei uns. Dann werden aber auch
die Heere anderer Länder entsprechend geschwächt.
In einem künftigen Kriege wäre das Verhältnis
der Kräfte das gleiche wie jetzt. Kleiner wäre nur die

Zahl der sich aufeinunderstürzenden Menfchen und infolge davon
auch das Blutvergießen, was im Interesse jedes Vaterlandes
gelegen wäre. Gewänne der Antimilitarismus sogar die Oberhand,
wer hätte dann den größern Segen, als gerade die kleinen Länder,
die unter der Herrschaft des Militarismus jederzeit eine Vergewaltigung

fürchten müssen? Dieser Antimilitarismus, der uns jetzt
im Kleinen so anstößig ist, ist im Großen unsere nationale Rettung.
Von diesem Gesichtspunkt aus wird es ganz klar, wie ungerecht
Wernles Borwurf ist, daß wir mit der Vaterlandsliebe nur Ge-



« 601 ^
schwätz und Selbstbetrug treiben. Aber dieser Antimilita-
rismusim Großen kann nur kommen, indem er im
Kleinen ansängt. Alles Große fängt klein an. Zwölf Männer
standen am Anfang des Christentums. Nur wenige traten zuerst
für den Sozialismus auf. Aber es waren ganze und starke Seelen
voll kühnen Glaubens und großer Kraft, Männer und Frauen, die
klare Grundsätze hatten und nicht gewillt waren, zwei entgegengesetzten

Ordnungen zu dienen. Es braucht heute in allen Ländern
Männer, die mit dem Willen, alles zu opfern, zum Antimilitarismus

stehen. Nur dann wird der von so vielen ersehnte
Fortschritt kommen. Es ist unter heutigen Umständen ein noch größeres
Heldentum, für seine antimilitaristische Ueberzeugung Amt und Ehre
zu opfern, als in der „donnernden Schlacht" auf dem „Felde der
Ehre" zu fallen. Der Antimilitarismus ist in Praxis kein feiges
,^Sichdrücken", fondern ein Kreuztragen zum Segen der Völker und
Baterländer. Es ist ein stilles Leiden, fern von Glanz und Romantik
des kriegerischen Heldentums. Grad darum ist es doppelt schwer
und doppelt wertvoll.

Fordern möchten wir diefe praktische Konsequenz der
Dienstverweigerung von niemandem. Sie muß etwas durchaus Freiwilliges
sein, entsprungen allein aus der inneren Nötigung durchs Gewissen.
Wir verdammen aber auch den nicht, der sie nicht zieht, weil sein
Gewissen ihn nicht nötigt. Aber fragen dürfen wir ihn gleichwohl,

ob er damit einen Weg geht, den ein Jünger Jesu
gehen darf. Fordern aber müssen wir von jedermann, zumal
dem Gebildeten, ein konsequentes Denken, ein Denken, das sich nicht
bei Gegensätzen beruhigen kann, auch nicht bei „seltsamen", sondern
nach Einheit und Klarheit in ,den Grundsätzen dringt. Jn der
Frage nach dem Verhältnis zwischen Evangelium und Antimilitarismus

erlangen wir, wie oben dargetan wurde, die Einheit des

Prinzips nur durch Ablehnung des Kriegsdienstes. Es wäre schon
viel erreicht, wenn wir nur einmal zu der Erkenntnis der prinzipiellen

Unvereinbarkeit von Evangelium und Krieg allgemein uns
durchgerungen hätten. Hans Spahn.

II.
Antimilitarismus uns Lvangelium.

Ein Wort eines Füsiliers an Herrn Prof. l). Paul Wernle.

Herr Professor!
Wir Studenten haben das Recht, von unsern Führern Klarheit

zu verlangen, Aufrichtigkeit, freundliche Gesinnung,
liebevollen Hinweis auf den rechten Weg. ' Und wenn ich heute
Sie, Herr Professor, darauf aufmerksam mache, daß Sie uns dies
alles fchuldig geblieben sind in Ihrer Beantwortung der Fragen, die



— <ÎU2 —

uns alle im Tiefsten unserer Seele bewegen, so möchte ich nicht
als anmaßender Besserwisser vor Ihnen stehen, sondern als suchender
Schüler.

Ich möchte auch nicht Rache nehmen für die Schmähungen,
mit denen Sie heute meine Gesinnungsgenossen und mich
überhäufen, fondern in offenen, schlichten Worten Ihnen zeigen, wie
wenig gerecht und wie wenig sein Sie Ihre Schüler und Gegner
behandeln, wie ganz anders die Wirkung Ihrer Worte sein muß,
als Sie möchten, und Ihnen andeuten, wie wir eigentlich denken.

Ich kann Ihnen nicht mit Ihren Mitteln begegnen; denn
ich bin noch ein Lernender und der theologischen Dialektik nicht
gewohnt und der Ihrigen nicht gewachsen. Schließlich ift auch das

Christentum nicht etwas, das mit Dialektik ausgespielt werden kann

gegen eine andere Denkweise. Ich bin auch viel zu wenig bewandert
in den wissenschaftlichen Fragen der christlichen Ethik, als daß ich

mich hier aufs Schlachtfeld wagen könnte. So müssen Sie mir
voN vornherein verzeihen, wenn ich Ihrem kunstvollen logischen
Gebäude nichts Aehnliches gegenüberstelle, sondern nur ein paar
einfältige Laiengedanken, wie sie jeder theologisch ungeschulte
Mensch auch haben kann, Ihnen vorlege. Lesen Sie meinen Brief
auch, bitte, mit dem guten Willen, nicht in erster Linie einen
Gegner zu hören, sondern einen einfachen Soldaten und Studenten
der Theologie, der auf seine Weife, nach feinem Gewissen, nach

seinem Verständnis des Evangeliums unserem gemeinsamen Herrn
und Meister Jesus Christus in Treue dienen möchte.

SK werfen uns vor, wir feien Drückeberger, spielten leichtfertig

mit dem Staatsgedanken; es sei eine Schande, sich durch die

Schwere der gestellten Forderungen abschrecken zu lassen; wir feien
eigensinnige Träumer, die mit purer Eigenmächtigkeit sich

Illusionen vorspiegeln, Schwärmer ins Großartige, Uferlose, seien
Leute, die, „statt zur Not ihres Volkes zu stehen und ihm seine

saure Pflicht tragen zu helfen, darauf ausgehen, sie ihm
noch schwerer zu machen durch einen eingebildeten Gegensatz
der im Militär und Krieg zu erprobenden Bruderliebe zum
Evangelium"; unsere Ueberzeugungen find „gedankenlose Oberflächlichkeit",

„Vaterlandsliebe im Mund der AntiMilitaristen ist
Kindergeschwätz und Selbstbetrug"; „wir können es nicht mehr ertragen,
es anzuhören, daß der gerade am wärmsten uud tiefsten fein
Vaterland liebe, der nichts dafür w a g e n u n d o p f e r n w ill ";
unsere Haltung ist „richtiger Egoismus, windige Selbstsucht, schäbiger
Egoismus, brutale Verleugnung des Gemeinschaftssinnes, religiöser
Egoismus, falsches Streben nach Heiligkeit, Luxuspflanze; wir
sind „verwirrte Köpfe"..

Es find dies nicht alle Prädikate, die Sie uns religiösen Anti-
nrilitaristen beilegen, sie haben uns damit kein christliches Vorbild
gegeben, wie wir mit Glaubensbrüdern, die, nach unsrer Mèi-



— 603 —

nung, auf falschen Bahnen gehen, verkehren sollen. Paulus,
gewiß ein Feuergeist, hat den Gemeinden, denen er zürnte, in einem

ganz andern Ton geschrieben, mit einem Herzen voll verstehender
Liebe. Sic haben uns su so viel zu sagen, Herr Professor; ich
bitte Sie in aller Aufrichtigkeit, sagen sie cs uns auch so, daß wir
Ihre Liebe herausspüren können.

Ich weiß wohl, Sie haben uns beurteilt nach Preßäußerungen,
die Ihren Zorn erregten. Aber damit kennen Sie die Seele des

religiösen AntiMilitaristen noch lange nicht.
Auch ich bin in jenen ersten Augusttagen des Jahres 1914

an die Greuze gezogen mit einem Herzen voll heißer Liebe zum
Vaterland. Ja, daß mein Opfer fürs Vaterland noch etwas größer
war, als das meiner Kameraden, weil ich von der Seite meiner
lieben, mir eben angetrauten Frau weggerissen wurde, erfüllte
mich mit besonderem Stolz, Die Liebe zum Vaterland ist etwas
ganz Selbstverständliches; sie ist mit uns geboren, ist eine Wurzel
in uns, die wir nicht so leichthin ausreißen können.

Nach einigen Wochen härtesten Dienstes zog unsere Division
in langen Kolonnen der Grenze zu. Endlich air die Grenze! Endlich

richtige Wache halten, bereit, sein Leben fürs Vaterland
einzusetzen! Das war keine Phrase. Während dieser langen Märsche
hatten wir genug Zeit, wenn die müden Beine mechanisch ihr
Werk taten, nachzusinnen über Krieg, Vaterland, Gott, Jesus und
uns. Ich habe eine liebe Mutter gehabt, die mich beten gelehrt
hat, und je und je habe ich mich bestrebt, ein weltig Jesu
nachzufolgeil. Aber es war fo schwer; es ging immer wider meine
Natur. Und als ich auf dem Marsche einmal so für mich hin
sann, da kam mir der Gedanke: wenn jetzt alle die tausende
Soldaten der langen Kolonne vor und hinter mir init derselben
Begeisterung für unsern Herrn an die Grenze zögen, wenn sie alle
statt des Gewehres das Evangelium in der Hand hätten; und wenn Du
felbst, sagte ich zu mir, mit dieser gewaltigen Lust, mit der Du
jetzt bereit bist, deine Heimat zu schützen, dein besseres Ich bewachen
würdest —. — — und weiter schweifte meine Fantasie bis zu
den Kämpfen an den großen Fronten und ivenn fie alle mit
dem Evangelium auf den Feind losgingen, und der Feind erstaunt,
überwältigt von der daherbrausenden Welle der Völkerliebe, dem Feind,
in die Arme fiele und aller künstlich aufgepeitschte Haß von der
Liebe umschlungen und erstickt würde, ^ — — Das waren
unsinnige. Gedanken, und doch weckten sie in mir etwas, das sich

geduckt hatte vor den Realitäten der Ereignisse: den Glauben an
die Liebe, die die Welt überwindet.

Am dritten Tag unseres Marsches auf heißen, staubigen
Straßen kamen wir durch katholische Gegenden. Die Kruzifixe am
Wegesraud redeten zu mir eine ganz besondere Sprache. Eindringlicher

als je fragte es in mir: Was würde Jesus heute zu mir



— 604 —

sagen, wenn er mich mit der todbringenden Waffe auf der Schulter
an die Grenze ziehen sähe. Würde er mich segnen: „Du tust gut daran,
den Feind zu töten, der in Dein Vaterland eindringen will; denn
Dein Vaterland ist besser, als alle andern; ich habe mit ihm
Großes vor, und wenn Du für dasselbe dem Feind das Bajonett
in den Leib stoßest, so tust Du Deine volle Pflicht." Oder würde
er mir fluchen: „Du liebst Dein irdisches Vaterland so sehr, daß
Du um seinetwillen meine Gebote der Liebe nicht hältst; Du bist
von mir abgefallen."

Und als fich die quälenden Gedanken ausgetürmt hatten zu
einer Last auf meiner Seele, da erhielt ich eine Antwort, die sich

mir unauslöschlich einprägte: Wir marschierten auf die Höhe eines
Jurapasses los. Schon von weitem konnte man ein hohes Kreuz
erkennen, das auf der Paßhöhe stand, und an dem lebensgroß
der Christus hing. Ringsumher lagen Stacheldrahtrollen und
Pionierwerkzeug. Näher kommend, sah ich, daß die Telegraphenpionier-
kompagnie das Kreuz als Mast für ihre Leitung benutzt hatte.
Der Draht war um den obern Teil des Kreuzes geschlungen und
halb über den Jesuskopf hinuntergerutscht. Gekreuzigt und
d azu noch stranguliert! Das Antlitz des Gekreuzigten gab
mir eine Antwort, die mich nie mehr verlassen hat.

Dann lagen Mir an der Grenze, ohne viel Arbeit, aber
mit viel Zeit zum Nachdenken. Wie manche Nacht stand ich auf
Wache und dachte nach über Gott und Welt, Gott und Krieg,
Gott und Ich. Kein theologisches Lehrbuch gab mir Antwort,
keinen Professor konnte ich um Rat angehen. Aber mehr als je
las ich in meiner Bibel, mehr als je tat ich, was fo viele Theologen

nur offiziell tun, wenn sie es aus einem Buche ablesen
können.

Und hinüber schaute ich ins Elsaß, von wo der Kanonendonner

kam, wo wir in der Ferne brennende Gehöfte erblickten
und die Greuel des Krieges umgehen sahen. Und von ganzem
Herzen dankte ich Gott, daß wir verschont blieben von diefem
Furchtbaren. Ich fragte nicht nach der Schuld der Parteien; denn
die Schuld ist bei allen vorhanden. Aber ich dachte an das Weiterwirken

des Grauenhaften. Wo sich so viel Schuld aufhäuft, wo soll
da die Menge der Liebe herkommen, die auch nur wieder einen
Ausgleich schafft? Ich sah auch auf beiden Seiten die Edelsten
gegeneinander wüten, und auf jeder Seite glauben sie, ihr Heiligstes
zu verteidigen, und beiden Teilen ist es heiligster Ernst. Wo ist
denn nun das Heiligste? Alle Parteien erflehen von Gott den

Sieg, alle halten ihr Vaterland für das beste. Und auch wir
das unsrige. So war es von jeher. Aber wo bleibt da der Gott
der Liebe?

Ihr Gott, verehrter Herr Professor, ist nicht nur ein Gott
der Liebe, sondern, wie mir scheint, in erster Linie, ein Gott des



— 605 —

Staates, der staatlichen Ordnung uud Unordnung, der Liebe und
des Hasses, des Friedens und des Krieges; alles kommt von
ihm: Gutes und Böses, Edles und Verbrecherisches, Heil und Sünde,
Leben und Tod. Ueber Gottesbegriffe läßt sich nicht streiten; es

kommt darauf an, welche Macht Gott in uns hat. Es ist eben
verschieden unter den Theologen: der eine sucht Gott in der Dunkelheit,
der andere im Licht, der dritte in Licht und Finsternis. Die Bibel
gibt auch zu allen drei Auffassungen Anlaß. Ich möchte mich
nicht unterstehen, hier mit Worten in die Unergründlichkeit Gottes
hinein zu leuchten. Meine Ehrfurcht vor Gott hindert mich daran.
Aber wenn ich flehe: „Meine Seele dürstet nach Gott, dem lebendigen

Gott. Wann werde ich hingelangen und Gottes Angesicht
schauen?", so kann ich dies nicht im Gedanken an eine theologische
Gotteskonstruktion tun, eines Gottes, von dem aller Sinn wie
aller Unsinn kommt, sondern nur von dem lebendigen Gott der
Liebe. Und nur diesen Gott kann ich von ganzem Herzen, nus
ganzer Seele und mit allen meinen Kräften lieben.

Nichts überwindet die Welt, als die Liebe. Und wie es
einen Determinismus gibt auf dem Gebiet des Bösen:

„Das ist der Fluch der bösen Tat,
Daß sie fortzeugend Böses muß gebären,"

so gibt es auch in der Liebe einen Determinismus: die Wellen-
ringe der Liebe. Ich meine damit nicht eine kosmische oder
kosmopolitische Liebe, sondern die ganz gewöhnliche Nächstenliebe. Diese
Liebe hört nicht auf jenseits der Grenzpfähle; ebensowenig aber stürzt
sie sich zuerst auf Botokuden und Hottentotten, bevor sie stark geworden
ist im Verkehr mit unserer Umgebuug. Mit dieser Liebe möchten wir
auch unser irdisches Vaterland umfangen. Liebe, die sich nicht
am Nächsten bewährt, die in jene Weiten schweift, wo es schwer
ist, ihre Wirkung zu kontrollieren, ist leere Schwärmerei. „Vom Nahen
zum Fernen" ist der erste pädagogische Grundsatz. Und weil wir
so fest an den Determinismus der Liebe wie des Hasfes glauben,
weil wir den Glauben haben, daß alle Schuld sich auf Erden rächt,
auch die Schuld, die wir auf Befehl des Staates auf uns nehmen
müffen, und weil wir den Glauben haben, daß jede Tat der
Liebe, auch die, die wir gegen das reale Interesse des Staates
begehen, doch als Liebe wirkt, und Besseres wirkt, als die Schuld,
die wir auf uns nehmen, um den Staat zu schützen, darum sind
wir religiöse AntiMilitaristen.

Angesichts der Wirklichkeit ist freilich dieser Glaube eine Torheit.

Die christliche Torheit! Es ist ungeheuer schwer, diesen
Glauben festzuhalten. Umso schwerer, je mehr man mit allen Fasern
seines Wesens sich mit dem irdischen Vaterlande verbunden fühlt.
Verehrtester Herr Professor! Ich gestehe Ihnen offen meine Schwäche
in diesem Punkte ein: mein Glaube ist noch nicht stark genug,
um mich abzuhalten, meiner Dienstpflicht zu genügen. Vielleicht



— 606 —

werden Sie mir dies einfach als Feigheit auslegen, Sie übersehen

dann aber, daß der Glaube keine Theorie ist. Für mich ist
Glaube nicht bloß die Ueberzeugung, daß Gott lebt und daß
er die Liebe ist, die die Welt überwindet, Glaube ist für mich das
Hineingewachsensein, das Wurzelgefaßthaben in der göttlichen Liebe,
in der göttlichen Torheit, im höhern Vaterland, Ich aber gestehe,

daß ich noch cin Anfanger im Glauben bin. Mir bangt immer
noch um mein Vaterland: ich kann cs immer noch nicht fassen,
daß mein Vaterland, auch wenn es zertrümmert werden sollte,
oder dann am Ende erst recht, im Hcilsplan des Gottes der
Liebe eine Rolle spielen solle. Ich jage ihm aber nach, auf daß ich es

Köllig ergreifen möge. Aber noch weniger begreise ich, daß wir dem
Gott, der gesagt hat „Du sollst nicht töten" mit dem Gewehr zn Hilfe
kommen follen.

Sie freilich, Verehrtester Herr Professor, begreifen dies durchaus.

Sie sind im Zweifel darüber, wer größern Anteil an der

Erhaltung unseres Vaterlandes hat, ob Gott oder unsere Waffen.
Nächst unseres Gottes Güte sind es unsere Bajonette, oder nächst
unsern Bajonetten ist es Gottes Güte, die uns bewahrt hat. Wer
hat nun den Vorrang? Auf jeden Fall schaffen Sie damit cine
Koordination der Waffen und Gottes. Ich frage Sie aber: Woher
wissen Sie, daß Gott unsere Bajonette nötig hat? Warum reicht
die Güte Ihres Gottes uur eine kleine Strecke weit und bedarf
dann unserer Waffen? Und Belgien? War es dort die Güte
Gottes oder sein Zorn oder waren es die mangelhaften Gewehre der

Belgier oder die 42 cm-Kanonen der Deutschen, die zur Zertrümmerung

Belgiens führten? Und Serbien? Wie ist dort das Verhältnis
der Güte Gottes zu der Uebermacht der Deutschen nnd Bulgaren
und zu der Bewaffnung des tapfern Serbcnvolkes? Mir will
scheinen, Ihr Gott sei ein Gott der Uebermacht, der bessern Waffen,
des gewaltätigeren Sinnes. Gewiß benutzt uns Gott als seine

Werkzeuge, zur Ausführung seines Heilsplanes. Und wir sollen
ihm dienen, ohne zu fragen oder gar mit Gott zu hadern. Aber
mir will es nicht iu den Kopf, daß der Gott, der die Liebe
ist, der das Töten verbietet, dcr uns in der Offenbarung durch seinen

Sohn die frohe Botschaft des „Ich aber sage euch: Liebet eure
Feinde? segnet, die euch fluchen: tut wohl denen, die euch hassen:
bittet für die, fo euch beleidigen und verfolgen" gebracht hat, daß
dieser Gott unserer Mordwaffen uud unseres tierischen Sinnes
bedürfe, um sein Werk zu vollenden. Dies wäre kein Gott der
Liebe, sondern ein Kriegsgott, ein Gott des Hasses, ein Gott,
den ich nicht Gott nennen würde, sondern Mars.

Wer sich in Not fühlt ^ und das tun Deutsche, Oesterreicher,
Franzosen, Engländer und Russen ^ der greift nach Gott. Jn
aller Ehrlichkeit, imd alle mit denr gleichen Recht. Ich bewundere,
alle die Helden; ja, ich verehre sie. Denn es gibt nichts Höheres,



— 607 —

als sich opfern für ein Ideal, Und wenn ihr Vaterland das
Höchste war, das fie kannten, wohlan, dann haben sie einen guten
Kampf gekämpft. Auch jeder Schweizer, dem sein Vaterland das
Höchste ist, was er kennt, und der nicht anders glauben kann, als
dem Vaterland sei am besten mit der Gewalt geholfen, muß freudig
seine Dienstpflicht erfüllen. Wessen Glaube aber so stark geworden
ist, daß er auch in der Zertrümmerung feines Vaterlandes göttliches
Heil erblickt, wer zum Vater der Liebe übermenschliches Vertrauen
hat, wer im höhern Vaterland derart Heimatrecht sich erworben
hat, daß er im irdischen Vaterland nur noch das Vergängliche
sieht, der handelt wider sein Gewisfen, wenn er auch an den
Gewalttaten des Staates teilnimmt oder sich übt, um des Todschlags
sähig zu werden. Den aber, der Weiß, daß man dem Gott dcr
Liebe nicht mit dem Gewehr zu Hilfe zu eilen braucht, der aber
noch ein Unmündiger im Glauben ist, also daß ihm der Fortbestand
seines Vaterlandes am Herzen liegt, den soll man nicht schmähen,
wenn er niederfällt vor Gott und in aller Demut bittet „Herr,
ich bin noch so schwach und so wenig fest in Deinem Geist, ich
bin noch ein Fremdling und Gast, aber noch nicht Hausgenosse in
Deinem Reich; mein Vaterland ist in Gefahr, ich weiß ihnr nicht
anders zu helfen, als mit Pulver und Blei; Herr, vergieb mir
um meiner Schwachheit willen."

Sie sagen selbst, so lange „einfache Christen" ihre Bibel
lesen werden, werde es auch evangelische AntiMilitaristen geben.
Damit stellen Sie die These auf, wer das Evangelium ohne
theologische Erklärung lese, könne ein Antimilitarist werden. Also ist
die Bibel Nicht mehr das Buch, das uns Christum am reinsten
und klarsten verkündet, sondern der theologische Kommentar hiezu?
Ist das nun die Frucht der theologischen Entwicklung seit Luther,
daß wir zum Lesen der Bibel noch einen Kommentar nötig haben,
um zu erfahren, wie es gemeint fei? Ja gewiß, der theologisch
ungebildete Bibelleser kann nichts anderes aus dem Neuen Testament
herauslesen, als daß unser Herr gegen alle Gewalt, also auch

gegen den Krieg ist. Damit liest er, nach Ihrer Ueberzeugung,
die Bibel einseitig. MuH er nun, um zum vollen und richtigen
Verständnis des Evangeliums zu kommen, zum Theologen laufen
und ihn fragen: „Gestatten Sie, verehrter Herr! wie meinen Sic,
daß Jesus das gemeint hat?" Und zu welchem Theologen muß
er dann laufen, um sicher die Wahrheit erfahren zu können? Kommen
wir damit nicht wieder in das Fahrwasser der Hillel und ^chammai?
Ich bin nicht so borniert, zu meinen, nur der einfache, ungeschulte
Bibellescr könne die Worte Christi richtig verstehen und der Theologe

müsse sie immer mißverstehen. Aber Jesus und Paulus
haben mehr wie einmal ausgesprochen, daß der bloße Verstand
das größte Hindernis sei, die Botschaft vom Reiche Gottes in die
Seele aufzunehmen, Sie selbst, Herr Professor, scheiden so scharf

x



zwischen Theologie und Frömmigkeit. Braucht es nun zum
Verständnis des Neuen Testamentes mehr Theologie oder mehr
Frömmigkeit, mehr scharfen Verstand oder mehr rerne Seele? Die
Theologie hat eine hohe Aufgabe, die ich um keinen Preis gering
achten möchte. Aber wenn sie dem Gottsucher helfen will, Gott
näher zu kommen und dem Christussucher, tiefer in den Geist
Christi einzudringen, fo begeht sie eine Kompetenzüberschreitung.
Die Theologie kann uns die Mittel zu diesem Beginnen nicht liefern,
weil sie aus dem Gebiete des Intellektes stammt und von der
Herzenseinfalt, die allein zum Eindringen ins Evangelium helfen
kann, nicht zuviel besitzen darf, da fie fönst nicht mehr Theologie wäre,
nicht mehr Daseinsberechtigung an unseren Universitäten hätte.

Verehrtester Herr Professor! Sie dozieren so unvergleichlich Ihre
Kirchengefchichte. Da müssen Sie doch selbst gefunden haben, daß die
Theologen, die im Dienste des Staates standen, auch gewöhnlich
die Bibel so „erklärt" haben, daß es für den Staat paßte. Das
Staatschristentum war doch von jeher die schlimmste und verwässertste
Form des evangelischen Christentums. Und die Sekten haben von
jeher mehr ernst gemacht mit der Verwirklichung des Evangeliums,
als die Staatschristen. Darum ist jede Auslegung des Evangeliums,
die von Staatstheologen kommt, mit Vorsicht zu genießen. Die
Kirchengeschichte zeigt doch auf jeder Seite, daß die Staatstheologie
nichts anderes war, als die Anpassung der Lehre Jesu an die

Trägheit der Menschen, an das Machtprinzip des Staates und
an das Berftandesmenfchentum der Theologen.

Sie haben dem ganzen gewaltigen „Ich aber sage Euch" das
eine Wort „Gebt dem Kaiser..." entgegengestellt. Nun wäre es

ja leicht, diefem einen Zitat, das Sie aus dem Evangelium für
den Krieg beanspruchen, eine Menge anderer gegen den Krieg
entgegenzustellen. Es hat aber einmal ein Professor der Theologie
von einem neuerfchienenen Buche gesagt, es beweise wieder einmal
wie man mit einer Zusammenstellung von Zitaten die Ansichten
eines Mannes fälschen könne. Und ganz abgesehen hievon: was
hülfe es? Sie würden die Zitate wieder erklären und der einfache
Mann würde fie nehmen, wie sie sind.

Gewiß, das reine Evangelium ist etwas, das man in seiner
Lauterkeit nicht brauchen kann im Staatsleben. Ich glaube auch,
daß,, wenn wir unsere Grenzen nicht stark bewachen würden, die
StGveiz heute ebenfalls Kriegsschauplatz wäre. Das ist aber kein
Grund, das Evangelium! so zu erklären und zurechtzustutzen, daß
es nun in unsere Politik hinein paßt. Das Evangelium ist eine
Torheit; es wird nur brauchbar für die Welt, wenn es verfalsch-
münzt wird, wenn es für die Gegenwart erklärt wird.

Es kommt mir eigentlich fehr seltsam vor, daß ich, ein
Student, Ihnen, dem erfahrenen Theologen, so etwas erkläre. Ich
bitte Sie auch herzlichst, es nicht als Arroganz aufzufassen. Das



— 609 —

liegt mir fern. Mer was ich ausspreche, ist doch nur eine Er-
fahrung, die sich durch die ganze- Kirchengeschichte hindurch zeigt:
daß die Theologen immer in der größten Versuchung waren, das
reine Evangelium zu vergewaltigen, einfach deshalb, weil es dem

Klugen ein Aergernis und dem Verständigen eine Torheit ist.
Das Reich Gottes wird nun Zaum gefördert dadurch, daß

man die große christliche Torheit in Klugheit verwandelt und sie

salonfähig macht für das Theater der Welt. Ich glaube, mir
müssen die unerhört hohen Forderungen des Evangeliums in ihrer
vollen Reinheit und — vom bloß menschlichen Standpunkt aus — Uner-
füMarkeit unangetastet lassen. Aber durch unsern Verkehr mit
Gott und in unserm Verkehr mit den Menschen immer tiefer
hineinwachsen in das Geheimnis der göttlichen Torheit. Wie
der Einzelne feinen Besitz an evangelischer Wahrheit in feinem
Verhältnis zu Staat und Mitmenschen umsetzt, hängt nicht ab
von seinem Willen oder seiner Ueberzeugung, sondern von dem
Grad des Hineingewachsenseins in die göttliche Torheit.

Wenn nun einer, wie Baudraz, so in den Banden des
unverfälschten Christentums liegt, daß er sich weigern muß, dem Vaterland

mit der Waffe zu dienen, so ist das eben ein Zeichen, daß
Gott mehr Macht über ihn gewonnen hat, als alle irdischen
Verhältnisse. Es gibt hier ein Müssen, das allen Verstand übersteigt.
Wohl können Sie ihm vorwerfen, er habe seine Seele aus der
Gemeinschaft des irdischen Verbandes herausgerettet; er sei ein Streikbrecher

am Vaterland. Wichtiger ist, daß er Gott und seinem
Gewissen gegenüber kein Streikbrecher ist.

Ihre ganze Theorie, wie der Mensch sich zum Vaterlarid
stellen müsse und welche Rolle das Vaterland in der Hand Gottes
spiele, ist, das werden Sie offen zugeben, eine Konstruktion, Ihre
Meinung, Ihr Glaube, und darf nicht Anspruch aus Alleinberechtigung

erheben. Wir lassen Ihnen Ihren Glauben; lassen Sie uns
auch den unsern. Wenn Sie Ihren, vom Standpunkt des
Staatsbürgers aus wohlbegründeten, vom Standpunkt des reinen Evangeliums

aus aber sehr anfechtbaren Glauben als den alleinseligmachenden

hinstellen, verfallen Sie einer Orthodoxie und einem
Dogmatismus, der schlimmer ist, als irgend je einer. Denn hier handelt
es sich nicht um Dogmatisierung eines Wortes, sondern um die Dog-
matisierung eines für die Gegenwart zurechtgestutzten, auf das Niveau
eines gutbürgerlichen Staatschristentums hinuntergedrückten
Evangeliums. Sie dürfen nicht leugnen, daß es auch eine berechtigte
Auffassung des Willens Gottes und des Sichstellens unter seinen
Willen gibt, neben der, die ihre erste Pflicht in der getreuen
Pflichterfüllung gegenüber Kaiser und Reich erblickt.

Wir verlangen gar nicht, daß Sie unsern Standpunkt teilen;
wir wollen nur, 'daß Sie uns uicht mehr im Namen des Herrn
und des Staates als minderwertige Christen hinstelleil und nns



— 610 —

um unseres Glaubens willen schmähen und verfolgen. Sonst müssen
ivir bald wirklich zum Glauben kommen, unser Glaube sei besser,
als der Ihre, Denn seit Menschengedenken wurde das Beste stets
nm heftigsten verfolgt.

Es schmerzt uns junge Theologen in tiefster Seele, daß Sie,
einer uuserer Führer, uns Suchenden auf die Weise helfen wollen,
daß Sie die Probleme, die uns fast zur Verzweiflung bringen,
so leichthin abtun und jede andere Meinung mit höhnischer
Gebärde verdammen.

Wir versteheil so gut, daß jeder Schweizer, der sein Heimatland

von ganzer Seele liebt, auch sein Leben für es wagen möchte.
Und auch ich ^ es fei nochmals gesagt ^ liebe es, wie nur
einer. Änd wenn Sie dabeigewesen wären, als ich meinen Schulkindern
die Morgartenfestrcdc hielt, da hätten auch Sie Ihre helle Freude
daran gehabt. ^ Aber wir wollen auch den verstehen, der,
getrieben von seinem Gewissen, umgarnt von der großen Torheit,
den Waffendienst verweigert. Ich sehne mich von ganzer Seele,
auch gefangen zu werden von den Banden des Evangeliums. Solange
ich noch in den einfachsten Verrichtungen des täglichen Lebens um
meiner Schwachheit willeil Verrat übe an Christus, so lauge fühle
ich mich noch unreif für den großen „Verrat" am irdischen Vaterland.

Handle ein jeder nach seinem Glauben, und trage ein jeder
geduldig die Folgen seines Handelns. Und wenn ihrer immer
mehr werden, die in Gott mehr daheim sind, als in der Welt,
wenn ihrer immer mehr werden, die in geschmähter Einsamkeit
sich nicht verwirren lassen voll dem Geschrei und Taumel der
Menge und sich auch nichts daraus machen, von christlichen Theologen

darum verfolgt zu werden, weil sie in Einfalt und mit
rinem Christentum, das uicht verthcologisiert ist, ihren Weg gehen,
so wird auch das Gottcsrcich nicht mehr in fernster Ferne stehen.

Warum soll cs dem Einzelnen verwehrt sein, das zu
vollbringen, was Sic den zukünftigeil Generationen überlafseu Mollen?
War denn die Welt einst für Christus reif? Wartete Christus, bis die
Völker reif waren? Warum ivollen Sie uns hindern, Narren
in Christo zu sein?

Herr Professor! ^ic werfen uns vor, wir täten im
Militärdienst unsere Pflicht iiicht. Wir haben sie getan und werden
sie weiter tun, weil der Christ überall, wo er hinsteht, seine

Pflicht tut, allein um feiner Seele willen. Und wenn wir auch
noch nicht so weit sind, ganz in der christlichen Torheit
aufzugehen, weil uns bangt um unser liebes Vaterland, so üben
wir uns doch in der treusten, gewissenhaftesten Pflichterfüllung,
damit nnsere Kameraden sehen, daß unser Glaube eine Kraft ist
und keine Theologie.

Aber was haben Sie getan in Ihrer geheizten Studierstübe,
als wir an. der Grenze standen und froren? Sie haben uns



611 —

ohne jeden Grund vorgeworfen, wir täten unsern Dienst nicht
recht. Und was haben Sie getan denen gegenüber, die um Christi
willen ins Gefängnis gingen?

Wir müssen alle in dieser schweren Zeit Opfer bringen:
Umfassen Sie Militaristen und AntiMilitaristen mit der gleichen christlichen

Liebe. Mit Ihrem Haß und Ihren Schmähungen bewirken
Sie das Gegenteil von dem, was Sie wollen. So wie Sic uns
befehlen, im Militärdienst treue Jünger Jefu zu seiu, so bitten
wir Sie in aller Aufrichtigkeit, auch an uns religiöfen Antimili-
taristen wie ein Jünger Jesu zu handeln.

Ihr ergebener

Füsilier Jakob Weidenmann.
Basel, im Dezember 19l5,

III.
Nationalstaat uns Christentum.

Eine Antwort an Herrn Prof. I), Paul Wernle,

Da Herr Prof. Wernle in seiner Schrift „Antimilitarismus
und Evangelium" den Beweis zu leisten glanbt, Staatsreligion
und Christentum feien stets eins, sehe ich mich gezwungen, in Kürze
einige Widersprüche zwischen letztgenannten Mächten klarzulegen. Möge
der Verfasser es mir verzeihen, wenn ich ihn mit seinen eignen Waffen
zu schlagen suche. Im ersten Abschnitte seiner Broschüre behandelt
Herr Prof. Wernle den Antimilitarismus aus Mangel an
Gemeinschaftssinn, das heißt aus Egoismus, im zweiten und dritten den aus
Ueberspcmnung des Gemeinschaftssinnes, der Sozialdemokratie und der
sogenannten Reich-Gottes-Menschen. Während die beiden erstgenannten
Strömungen nebenbei auch auf persönlichen Vorteil ausgehen (man
denke an die Sozialdemokratie, die vieles mit Recht anstrebt), kämpft
die dritte Richtung einzig um christliche Ideale, ohne auf Vorteil und
Dank zu rechnen. Verfafser dieser Zeilen bekennt sich zu letzterer und
wird sich hier nur mit der Berechtigung dieser Bewegnng befassen.

Herr Prof. Wernle kennzeichnet ihre Ziele (Seite 31 der
Broschüre) trefflich mit dem Hinweis auf einen Gvtt der Liebe und der
Erwartung feines Reiches als eines Bruderreiches aller Menschen
unter uns. Daß Sie sich mit unserer Sache so streng auseinandersetzten,

verehrter Herr Prof. Wernle, dafür gebührt Ihnen unsre
Hochachtung und unser Dank. Wer im Irrtum befangen ist, Sie oder
wir, wird die Zeit lehren!

Sie schreiben: „Wer in der Bibel zu Hause ist und Jesus einigermaßen

kennt, weiß, welchem Herrn er vor allem zu dienen hat auf
Erden." Wohl, sv heißt das Glaubensbekenntnis jedes wahrhaften
Christen und kann nur so lauten. Wie, wenn also auf Erden noch



— 612 —

eine Macht bestünde, die sich diesem Glaubenssatz widersetzt, sollen wir
vorläufig doch noch dieser Schranke auf dem Wege zu Christus
huldigen vder sollen wir daran arbeiten, daß unsre Kinder und Kindeskinder

den Pfad zum Heile frei vorfinden? Ich glaube, das Ideal
liegt klar und heißt: wenn du deine Nachkvmmen wahrhaft liebst,
wirst du ihnen alle Steine vvm Wege wälzen, selbst wenn es dich

grvße Mühe kosten sollte.
Nun behaupte ich, solch eiue Macht und Schranke existiert in

dcr heutigen nationalen Staatsform, von der Sie, aus Dankbarkeit,
beweisen möchten, daß kein Widerspruch zwischen ihr und unsern
Glaubenssätzen vorliege. Nun zu Ihren Beweisen! Ihr erstes
Beispiel heißt: Es kamen einstmals Soldaten zu Johannes dem

Täufer und frugen ihn: „Was sollen wir tun, damit wir selig werden?"
worauf er erwiderte: „Tut niemanden Gewalt noch Unrecht nnd laßt
ench genügen an eurem Svld." Sic folgern hieraus, Jvhannes habe
den Soldatenberuf nicht verboten, was nach dem Worte „Laßt euch

genügen an eurem Sold" zweifellos stimmt. Dazu kommt aber die

Mahnung: „Tut niemanden Gewalt nvch Unrecht" und dies läuft doch

auf ein Verbot gewisser Handlungen des Soldatenstandes hinaus. Tötet
cin Mensch einen andern, sv ist das unbestreitbar ein gewaltsamer
Eingriff in das Lebensrecht des davon Betroffenen. Knallt ein
Student seinen Professor als Angehörigen einer fremden Nation
nieder, ist das Recht oder Unrecht, ist das der Dank, den ein
Schüler seinem Lehrer schuldet? Johannes ist aber bloß ein Vorläufer
Christi, des Gottessohnes, von dem er sagt, er sei nicht wert, ihm die

Schuhriemen zu lösen. Seine Mission heißt: Christus deu Weg ebnen,
und dieser schreitet mit den -Geboten „Liebe deinen Nächsten wie dich
selbst, oder, Liebet eure Feinde", weit über die Forderungen Johannes
des Täufers hinaus. Weil man aber keinen Mitmenschen aus Liebe
totfchlagen kann, weigerten sich eben die ersten Christen, Kriegsdienste
für römische Cäsaren zu leisten.

Zweites Beispiel. Da läßt ein Hauptmann Jesus bitten,
er möge kommen, seinen Knecht zu heilen, wehrt aber ab, wie jener
sein Haus betreten will mit den Worten „Herr, ich bin nicht wert,
daß du unter mein Dach gehst, sondern sprich ein Wort, so wird mein
Knabe gesund." Und Christus heilt ihn ans der Ferne. Hiezu
bemerkt Herr Prof. Werule, Christus habe dem Hauptmann geholfen, weil
er Zutrauen zu der Kraft eines einfachen Befehlswortes hatte, sowie
er in seinem Kommando die Kraft dieses einfachen Befehls aus
Erfahrung kannte. Hier steckt meiner Ansicht nach ein Irrtum. Jesus
half dem Hauptmann gerade deshalb, weil sein Glaube sich nicht
allein auf irdische Handlungen erstreckte, sondern darüber hinaus, in
das Gebiet des dem gewöhnlichen Menschenverstand Unfaßbaren,
Unbegreiflichen, zu dem eine Wunderheilung gehört. Man vergleiche
hiemit die Erzählung vom Fifchzuge des Petrus, wv Christus ebenfalls

hilft, nachdem cr die verzagten Fischer ermahnt, scineu Worten



— 613 —

zu glauben, entgegen ihren irdischen Erfahrungen, Ohne den Glauben
an etwas Unbegreifliches mären sie nicht nochmals fischen gegangen.
Weiter sagt ja Christus deutlich: „Selig, die nicht sehen, und doch

glauben." Drittes Beispiel. „Gebt dem Kaiser, was des Kaisers
ist und Gott, was Gottes ist." Das stellt uns vor die Frage: „Was
kann der Kaiser, oder der Staat, von uns verlangen?" Sie schreiben
weiter: „Man kann nicht Gott und dem Mammon dienen und noch
viel weniger kann einer für Satans Reich arbeiten und zugleich fürs
Gottesreich." Da gilt Entweder-Oder! Das heißt klar, wir haben
die Pflicht, fürs Gottesreich zu arbeiten. Hier scheiden sich unsre
Wege! Sie erklären, „Staatsdienst uud Gottesdienst seien keine
einander ausschließenden Gegensätze." Ich behaupte, „Staatsreligion
und Christentum" widersprechen sich. Der „Nationalstaat" verlangt
mehr von uns, als ihm gebührt, er sucht sich zu verteidigen, dadurch,
daß er Christi Gebote mit den Füßen tritt.

Der Staat hat erstens das Recht, Dankbarkeit für das durch
ihn erlangte Wissen zu verlangen und diese erfüllen wir, indem wir
zum Staats- und Menschenwohle damit arbeiten und dasselbe zu
mehren trachten.

Zweitens gebührt ihm Dankbarkeit für unsre materielle
Sicherstellung und diese erzeigen wir ihm dadurch, daß wir einen Teil
unseres Erwerbes opfern, um seinen Bestand zu sichern. Auf daß dies
möglich sei, durch unsre Steuern, arbeiten wir am Volke, daß es zur
Genügsamkeit und Einfachheit zurückkehre, damit dem Staate der
Streit um materielle Vorteile mit andern Gemeinwesen erspart bleibe.
Essen, Trinken und ein Dach über unserm Haupte, das soll uns in
materieller Hinficht genügen.

Drittens schulden wir dem Staate Dank für die Regelung
unseres irdischen Zusammenlebens, nach göttlichem Gesetz. Hieraus
resultiert unsere Pflicht, nach bester Kraft diesen Gesetzen nachzuleben,
zugleich aber auch die Pflicht, dem Staate, unserm Richter, Ueber-
tretungen oder gar Annullierung christlicher Gebote nicht zu gestatten.

„Du sollst nicht töten", spricht der Herr, der Staat aber
glaubt, dieses Gebot im Kampfe um irdische Dinge umstoßen zu können
und befiehlt den Bürgern, Gottes Gesetz seinetwegen zu übertreten.

„Du sollst nicht stehlen", spricht der Herr. Wenn meine
Besserstellung es verlangt, erwidert der Staat, habe ich das Recht,
einem Nachbarstaate Land zu stehlen nnd die Bürger zur Mithilfe zu
zwingen.

Hier haben wir also krasse Gegensätze zwischenIStaat und
Gottesordnung. Was soll nun geschehen? Droht z. B. ein Haus einzustürzen
und hiebei Menschen zu schädigen, so verlangt der Staat, daß es zum
Gemeinwohle ausgebessert werde; wenn also ein Staatswesen nicht nur
wenige Menschen zu schädigen droht, fondern Tausende, überhaupt die
Menschheitsintereffen, muß es logifcherweise ebenfo repariert werden,



— 614 —

denn wir wissen, wem wir auf Erden mehr zu gehorchen
haben, Staat oder Christus, wenn wir den Titel Christ
beanspruchen.

Um aber den wahren Weg zur Vervollkommnung unserer hentigen
Staaten zu erkennen, ist es unbedingt notwendig, daß wir unsern rein
nationalen Standpunkt verlassen, als einen Standpunkt, der wohl am
besten nnsern egoistischen Sonderinteressen dient, aber nur einem
Bruchteil der Menschen. Gleichergestalt wie Jesus den Nationalismus
zerbrach, in der Wahl zwischen seinem Volke und Gott (Prof. Wernles
Worte), zerbrechen wir den Nationalstaat in der Wahl zwischen
Staatsrecht und Gottesgesetz. Und wie aus jenem Prozeß die neue
Weltreligion des Christentums entstand (wieder Prof. Wernles Worte),
wird ans den Trümmern der nationalen Schranken das Gottesrcich
wachsen. Deshalb können wir nie „vorläufig" handeln. Jesus spricht:
„Eure Rede sei ja oder nein, was darüber ist, das ist von Uebel";
das sei unsre Lvsnng! Otto Studer.

«unSscdau.

Der Sekretär des Weltkongresse; Ml tteles evristentum. Herr
l)r. Charles W. Wendte, sendet an die Freunde nnd Mitglieder
des Kongresses folgende Botschaft:

„Der gegenwärtige weltweite Krieg hat bis auf weiteres der
Tätigkeit unseres Kongresses ein Ende gemacht, nachdein fich darin
während der letzten fünfzehn Jahre Vertreter von über dreißig Völkern
und hllndert verschiedenen religiösen Gemeinschaften zur Förderung
ihrer gemeinsamen Ziele und Aufgaben zusammengefunden hatten.
Religiöse Lehrer und Arbeiter, die noch gestern freundschaftlich
zusammen verhandelten und kämpften, um in der ganzen Welt religiöse
Freiheit und religiöfen Fortschritt auf Grund gegenseitigen Vertrauens
ilnd Wohlwollens zn mehren, sind heute von einander getrennt und
stehen einander voll Mißtrauen und öfters sogar in heftigem Streit
gegenüber.

Unter solchen Umständen liegt auf der Hand, daß die Tagung
des Kongresses, die auf den Sommer 1916 geplant war, auf eine

günstigere Zeit verschoben und vielleicht auf neutralem Boden
stattfinden muß. Nicht Wenigen erscheint der Fortbestand unserer
Bereinigung zweifelhaft.

Aber schon mehren sich die Zeichen, daß in Wirklichkeit das Ende
des Krieges eine Rehabilitation unseres Kongresses herbeiführen und
ihm eine neue nnd höhere Bedeutung verleihen wird.


	Zur Verhandlung über den religiösen Antimilitarismus : Vorbemerkung der Redaktion ;  I., Antimilitarismus und Evangelium ; II., Antimilitarismus und Evangelium: ein Wort eines Füsiliers an Herrn Prof. Paul Wernle ; III., Nationalstaat und Christentum : eine Antwort an Herrn Prof. D. Paul Wernle

