
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 9 (1915)

Heft: 12

Artikel: Das Reich Gottes ist nahe

Autor: Orchard, W.E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-133575

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-133575
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 573

vas «eich Sottes ist «ade.

Die Zeit ist erfüllet und das Reich
Gottes ist herbei gekommen; so tut nun
Buße und glaubet an das Evangelium.

Mark. 1. 15,

»MM it diesen Worten hat Jesus sein öffentliches Wirken begonnen.

I Es war an fich keine neue Botschaft; nach dem Bericht
>> > « unserer ersten Evangelisten hat fchon Johannes der Täufer
ähnliche Worte gebraucht. Der Ausdruck „Reich Gottes" wird
nirgends erklärt; das war unnötig, denn offenbar wurde er von
jedermann ohne weiteres verstanden. Die Pharisäer wußten, was
er bedeute, sie verlangten bloß zu Wissen, wann das Reich
erscheinen werde. Jesus redete also von einer bekannten Sache und
seine Verkündigung muß darum eine fieberhafte Spannung erzeugt
haben. Das Reich bildet auch fernerhin den Gegenstand der Predigt

Jesu. Die große Mehrzahl seiner Gleichnisse hat den Zweck,
es zu erläutern; seine Sendboten haben den Auftrag, es zu
verkünden; es bleibt der Zentralgedanke seiner Lehre. Und doch ist es
keine Übertreibung, wenn ich sage, daß wir heute nicht wissen,
was er damit meinte. Die Ursachen dieses Nichtwissens brauchen
wir nicht weit zu suchen. Es war offenbar eine so eigentümlich
israelitisch? Vorstellung, daß sie nicht in das heidnische Denken übersetzt

werden konnte. Mit dem Bruch zwischen der ältesten Gemeinde
und der Synagoge und dem Fall von Jerusalem verlor der
Reichsgottesglaube rasch seine frühere Bedeutung und wurde durch eine Reihe
von andern Bestimmungen ersetzt: das persönliche Heil, die Person
Christi, oder die Kirche. Erst als man die Evangelien im Lichte
der modernen Kritik las, entdeckte man, daß Jesus wenig von
sich selbst und noch weniger von der Kirche, aber beständig vom Reiche
sprach. Es ist ganz begreiflich, daß die Entdeckung zu eiuer Kampfeslosung

geworden ist. Das Wort ist ein Vcreinigungspunkt aller
derer geworden, denen die Rettung der Welt mehr am Herzen
liegt, als die der einzelnen Seele, die eifriger nach dem Fortschritt
der Menschheit als nach der Lösung von theologischen Problemen
fragen, und vor allem derer, die der Kirche und des ganzen religiösen
Wesens müde find.

Die Wissenschaft fühlt fich zu der Erklärung genötigt, daß diese

populäre Auffassung der Botschaft vom Reiche Gottes mit ihrem
ursprünglichen Sinn wenig zu tun habe. Allerdings kommt die
Kritik über diese negative Behauptung nicht hinaus. Das Zeugnis
des Evangeliums ist aufs eingehendste geprüft worden, aber mit
dem einzigen Erfolg, daß sich die Vorstellung in eine Reihe von
Nnter einander unvereinbaren Bestandteilen auflöste; strciteude



— 574 —

Schulen haben versucht, einen Zentralgedanken zu finden, um den
die ganze Lehre Jefu vom Reiche Gottes fich kristallisiere, aber
ohne Erfolg. Man kann sagen, daß der Kampf sich schließlich mit
Heftigkeit auf folgende Punkte konzentriert hat: ob das Reich äußerlich

oder innerlich> gegenwärtig oder zukünftig, individualistisch oder
sozialistisch, ethisch oder apokalyptisch zu denken sei. Wer hat Recht?
Es erscheint eine gar zu einfache Lösung zu sein, kommt aber vielleicht
doch der Wahrheit so nahe als heute überhaupt möglich ist, wenn
wir sagen, daß für Jefus das Reich Gottes dies alles mit
einander war und alles zu gleicher Zeit. Wenn uns dies wie ein
Knäuel von reinen Unbegreiflichkeiten erscheint, so mag die Ursache
darin liegen, daß unser religiöses Denken so weit von der Wahrheit
abgekommen ist. Wir find von einem gewissen idealistischen Monismus

beherrscht gewesen, dessen Meinung ist, daß im Grund alles
recht sei, wenn wir es nur recht auffassen, für den das Reich Gottes
also, in einer Theorie besteht. Wir standen im Banne eines
Evolutionismus, nach dem die Welt sich langsam und iu strenger
Gesetzmäßigkeit entwickelt, und dem eine Vollendung des Reiches
Gottes auf Erden als ein unglaubliches und unendlich fernes
Ereignis erscheint. Dagegen hat sich allerdings eine steigende Woge
des Widerspruchs erhoben. Der Pragmatismus lehrt uns, daß
der Mensch fich selbst seine Werte schaffen könne und solle; daß
die Wahrheit sein eigenes Werk und Erkenntnis nicht bloß die
Nachbildung eines an fich vorhandenen Urbildes sei. Der Syndikalismus

verkündet, daß die Gesellschaftsordnung ein Werk des

Menschen sei und durch die Hand des Menschen in Kurze
zerstört und neu aufgebaut werden könne. Man sieht auf den ersten
Blick, wie diefe Gegensätze mit den Auffasfungen des Reiches Gottes
übereinstimmen, die die verschiedenen Schulen vertreten haben.

Erscheint es als eine zu optimistische Hoffnung, daß das, was
wir heute erleben, uns für ein neues Verständnis der Botschaft
Jesu vorbereitete? Unser Denken ist in heftige Bewegung gekommen;
wir gehen den Dingen mehr auf den Grund, die Gegensätze werden

zu einer neuen Einheit zusammengeschmolzen. Es könnte doch wohl
sein, daß das,, was für Jesus eine zusammenhängende und lebendige
Wahrheit war, heute wieder besser als bisher eine einzige, begeisternde
Vorstellung würde, die geignet wäre, allen Hoffnungen unserer
Zeit Einheit, Tiefe und siegreiche Kraft zu verleihen. Allerdings
scheint nun gerade diese Zeit am wenigsten von allen geeignet,
solche Hoffnungen zu ermuntern. Wenn wir dem gegenüber
behaupten, daß es im Gegenteil gerade eine Reichsgotteszeit sei, wie
kaum je eine, so müssen wir zunächst zeigen, was die Botschaft von
der Nähe des Reiches ursprünglich bedeutete. Sie bedeutete: Wir
stehen an der Wende der Geschichte.

Jesus lebte in dem Bewußtsein, daß eine große Veränderung
in der Luft liege.



— 575 —

Freilich — die Lage schien mehr zur Verzweiflung als zur
Hoffnung einzuladen. Sein Volk hatte die Freiheit verloren, um
sie, wie sich zeigte, nie mehr wiederzugewinnen. Die Zeloten, eine
Gesellschaft von wilden Fanatikern, die jeden Augenblick zu Taten
blutiger Revolution oder gesetzlosen Räubertums bereit war, lebten
der Ueberzeugung, daß durch eine bewaffnete Erhebung Israel
das Reich wiedergeben werden könnte. Auf der andern Seite stand
die offizielle Partei, die Sadduzäer, die der Ansicht war, die sicherste
Weg sei, sich in die Verhältnisse zu finden, und die durch ihre
Unterwerfung gegenüber der römischen Macht sich die obersten Aemter
sicherte und die Frucht dieser Stellung genoß. Jesus sah klar, daß
keine dcr beiden Parteien recht hatte und daß das letzte Kapitel
dieser Geschichte in Bälde geschrieben werde. Vierzig Jahre später
war seine warnende Voraussage erfüllt und Jerusalem zerstört.
Diese felbsterwählten Wächter der Religion hatten in Wirklichkeit
allen echten Glauben verloren. Die Pharisäer waren die Puritaner

ihrer Zeit gewesen. Sie standen in unversöhnlichem Gegensatz

zu den Versuchen, das Gesetz Moses zu einem weltlichen
Kompromiß zu verwässern oder Israels religiöse Eigenart gegen eine
spekulative Philosophie zu vertauschen. Sie waren die messianiche
Partei, die immer noch die Hoffnung hegte, daß der Messias kommen
und in der Macht Gottes das Reich aufrichten werde. Aber zur
Zeit Christi hatte sich ihr religiöses Bemühen immer mehr auf Aeußer-
lichkeiten und Kleinlichkeiten gerichtet. In ihrer Praxis waren sie

genau fo weltlich wie die Uebrigen und als die Entscheidung
kam und sie vor die Frage gestellt wurden, ob sie Jesus, als den
Messias anerkennen wollten, da zeigte sich bald deutlich, daß sie
im stillen ihren messianschen Glauben bereits aufgegeben hatten. Sie
stimmten in den Ruf cin: „Wir haben keinen König denn den
Kaiser" und gaben damit ihre heiligsten Ueberzeugungen auf.

Jesus aber stand fest in seiner Hoffnung. Er war gewiß, daß
Gott ihn gesendet habe, und wenn er gewiß war, daß die Zeit
reif fei, so geschah es nicht, weil die Dinge verheißungsvoll aussahen,
sondern weil Gott ihn gerade in solch einer Zeit gesendet hatte.
Das war das Wesentliche an seinem messtanischen Bewußtsein: weil
er da war, war das Reich Gottes vorhanden. Diese Ueberzeugung"
war jedem Widerspruch überlegen und konnte durch keinen scheinbareil

Mißerfolg zerstört werden. Als es zuletzt klar wurde, daß
der Tod seiner warte und seiner Sache Verderben drohte, da trat
er vo.r Kaiphas mit der trimnphierenden Erklärung, daß von
dieser Stunde an die Geschichte das Komnicn des Reiches in Kraft
schauen werde. Wir sind heute in der Lage, die tatsächliche Grundlage

dieser Ueberzeugung aufzudecken. Wir wisfen, daß eine mächtige
religiöse Bewegung das Imperium im Verborgenen durchzitterte.
Ein seltsames religiöses Verlangen bemächtigte fich der Menfchen.
Sie fanden in den Mysterienkulteu, wenn uicht eine Befriedigung,



— 576 —

fo doch wenigstens eine Verstärkung ihres Dranges nach Gemeinschaft

mit Gott. Dichter wie Virgil hatten zuversichtlich verkündet,
daß ein neues Zeitalter beginnen und ein neues Geschlecht der
Menfchen erstehen werde. Wir können es heute verstehen, daß die
Zerstörung von Jerusalem notwendig war, damit die im Judentum
so lange eingekerkerte Wahrheit befreit und das christliche Zeugnis
über die Heidenwelt verbreitet würde. Die bevorstehende Katastrophe
war nicht ein Hindernis, sondern eine Hilfe für das Kommen
des Reiches. Das ist die echt prophetische Art des Urteilens. Das
Reich Gottes erlebt seine Verwirklichungen viel mehr in Zeiten
der Nor als in Zeiten beruhigter Wohlfahrt.

Und nun bedenken wir, daß Aehnlichcs in unsern
Tagen geschieht.

Wir stehen am Ende eines Zeitalters. Was immer das
Ergebnis des europäischen Konfliktes sein mag, so ist doch gewiß,
daß die Geschichte wieder einmal in Bewegung gekommen ist. Nichts
kann nachher wieder genau so sein wie zuvor. Die Ordnung der
Dinge, auf die wir fo viel Vertrauen gesetz hatten und von der wir
glaubten, daß sie auf die Verwirklichung aller menschlichen
Hoffnungen hinarbeiten werde, stürzt uns über dem Kopfe zusammen.
Die halkyonischen Tage des neunzehnten Jahrhunderts sind für
immer vorüber. Unsere ganze Art zu denken hat Bankrott gemacht.
Unsere Philosophen, Prediger und Propheten sind durch das Schauspiel,

das wir erleben, in Verwirrung versetzt und aller Einsicht,
Autorität und Erleuchtung beraubt worden. Die wundervollen
Eroberungen der Wissenschaft, deren sich unser Zeitalter mit Recht
rühmte, haben sich mehr als zerstörende denn als schaffende .Kräfte
erwiesen? die verwickelte Maschinerie, die wir mit so viel Mühe
und Nachdenken hergestellt hatten, stürmt nun vorwärts, alles in
Stücke zerschlagend, und niemand weiß, wie sie aufgehalten werden
kann, bis sie auch sich selbst zerschlagen hat. Unsere foziale
Ordnung bewegt sich der Revolution entgegen; Sicherheit und Stetigkeit

find das Letzte, was wir von ihr erwarten dürfen; sie ist an
den abschüssigen Hang eines Abgrundes gebaut. Wenige vermögen
über die Gegenwart hinauszusehen. Die 'Stimmen, die beim
Ausbruch des, Krieges in fast prophetischer Weise redeten, sind nun
verstummt. Die Absichten, womit die Völker in den Kampf zogen,
werden mehr und mehr vergessen. Die unmittelbare Gefahr, die
jeden europäischen Staat bedroht, verdrängt jeden Gedanken, der
nicht dem Kamps um sein Dasein gilt. Der Fortführung dieser
allbeherrschenden Ausgabe muß jede ideale Erwägung geopfert werden.
Jn diesem Schmelztiegel kommt Schaum und Hefe zuerst obenauf,
der Schaum des Gedankens, die Hefe der Gesellschaft. Der Kluge
schweigt zu solcher Zeit. Das schlimmste findet am besten Gehör.
Und nachher? Nun da bleibt nur die Wahl zwischen dem
vollkommenen Vertrauen aus eine mit hysterischer Wut aufgebaute



577 —

Waffenmacht oder dem Untergang. Das Ende des europäischen
Christentums fcheint gekommen.

Wer einigen Wenigen offenbart diese Zeit die Zeichen des

Menschensohns, der in sein Reich kommt mit großer Macht und
Herrlichkeit. Das Chriftentum wird neu entdeckt. Christus und
sein Kreuz heben sich wieder einsam ab von all diesen gemütlichen
Annäherungen und künstlichen Vereinerleiungen, die so sehr in
Mode gekommen waren. Die Wahrheit seiner Lehre ist der Eine
Fels in dem Wirbelsturm des Wahnsinns. Die Bergpredigt ist
von den Boten Christi wie ein „Fetzen Papier" behandelt worden,
aber dies wird, wie im Fall einer andern berühmten Urkunde',
erst recht die Aufmerksamkeit auf sie lenken. Gegen den einzigen
Weg, den die Welt kennt, den der Vernichtung unserer Feinde,
hebt sich der göttliche Erlösungsweg, der darin besteht, daß man
sich vollständig den Feinden ausliefert, hoch und hehr und als
einzig wirksamer ab. Hier ist die neue Macht, um die sich eine
neue Welt bilden wird. Eine unterirdische Revolution hat
eingesetzt, die dem Geist der Feindschaft, der die Völker verheert hat,
die Wurzeln abschneiden und einen neuen Frieden auf die Erde
bringen wird.

Das Reich Gottes ist die Herrschaft des göttlichen Willens.
Es ist der Wille Gottes in Bezug aus alles menschliche Wesen;
es umfaßt jede Art von Dun und Erleben. Es bedeutet das
persönliche Gefühl, mit Gott im rechten Verhältnis zu stehen, ein
an Gottes Willen genährtes, glückliches, freies, furchtloses inneres
Leben, das fich in entsprechenden sozialen Ordnungen und
internationalen Beziehungen ausdrückt. Der Gegensatz von Innen und
Außen ist aufgehoben. Das Soziale ist das einzige genau zutreffende
Bekenntnis des inneren Lebens. Dadurch wird der Mensch vor einem
selbstischen Suchen seiner Seele gerettet und neu geschaffen zu
einem völlig sozial gewordenen Selbst, das im Geben sein Leben hat
und das keinen Angriff fürchtet, weil die Dinge, die es für allein
notwendig hält, nicht von ihm genommen werden können. Diese
innere Erlösung von Trug und Tyrannei des Selbst, ausgedrückt
in einer sozialen Ordnung, die den gleichen Stempel trägt, wird
umgekehrt jene innere Erfahrung solchen aufschließen, die sie auf
andere Weise nicht gewinnen könnten; die soziale Ordnung selbst
wird ihnen die Gewißheit Gottes geben. Das Reich Go,ttes ist
.zugleich menschlich und göttlich. Es ist nicht eine Sache menschlichen
Machens. Es hat seinen Ursprung in Gott und dem Grunde aller
Dinge. Jede Berührung mit Gott bringt es deutlicher zur
Erscheinung und erzeugt einen Druck nach Ausdruck; jeder Mangel
an Berührung mit Gott bewirkt das Gleiche in der negativen
Richtung: alles Leben gerät dann auf eine falsche Bahn und eine
richtige Beherrschung der Sachenwclt wird unmöglich. Auf der
andern Seite aber ist das Reich auch uicht eine Sache göttlichen



— 578 —

Erzwingens. Es liegt in dcr Hand Gottcs bereit, aber es muß durch
die Hund des Menschen ergriffen werden. Das letzte große Werk,
das die Schöpfung vollenden foll, muß zustande kommen durch die

auf vollkommenem Verständnis beruhende, vollkommene Mitarbeit
von Gott und Menfch. Die Wahrheit von der Menschwerdung
muß eine völlige soziale Verwirklichung finden in einer Gemeinschaft,

worin Gottes Fülle Gestalt gewonnen hat.
Dieses Reich ist uns nahe gerückt. Das Reich ist ja immer

vorhanden. Wir brauchen nie darauf zu warten. Es ist nicht weit
weg in einem fernen Himmel und wartet nicht auf uns in einem

ciitlcgencn Zeitalter. Nur Blindheit und Ungehorsam der Menschen
verhindern sein Kommen in Herrlichkeit. Und wie groß auch die
menschliche Unwissenheit sei und wie hartnäckig ihr Widerstand, so

kann sie doch von einem Augenblick auf den andern zusammenbrechen;

denn das Reich ist jedem Herzen nahe und es gibt keine

Ruhe noch Befriedigung, bis es ihm sich aufschließt. Das Reich
Gottcs tritt in die Erscheinung dadurch, daß wir es persönlich
aufnehmen. Wenn auch nur ein Einziger seine Hand ausstreckte, es

zu berühren, so würde es hervorbrechen uud durch geheime Kanäle
jedes Herz erreichen. Das Haupthindernis, das dem im Wege
steht, ist der Wahn, daß jeweilen gerade dies nicht die Zeit dafür
sei, während doch der Menschensohn immer „zu der Stunde, da ihr
nicht daran denket", erscheinen will. Wenn jedermann spricht: „Jetzt
kann es nicht sein", gerade dann kann es sein! Eine andere falsche
Vorstellung derart ist die, daß die Bergpredigt das Gesetz dieses Reiches sei,

wobei dann der Schluß nahe liegt, daß die Bergpredigt erst dauu
möglich werde, wenn jedermann bereit sei, sie zu üben. Und
doch zeigt auch schon die flüchtigste Ueberleguug, daß wenn das Reich
da ist. die Bergpredigt keinen Sinn mehr hat. Sie ist das

Programm für die Herbeiführung des Reiches. Ihr ganzer Sinn
kann in den Satz zusammengefaßt werden: „Tu zuerst dies!"

Buße und Glauben werden uns iu das Reich
führe n.

Buße bedeutet eiucu sehr tiefgreifenden Vorgang; das,
was in der Botschaft Jesu „Umkehr" heißt und durch Buße
ungenügend übersetzt wird. Es ist eben nicht bloß das, was man
gewöhnlich unter „Buße" versteht, obschon dieses darin enthalten
ist. Es hat sich als unmöglich erwiesen, unser Volk in dieser

Zeit in eine Stimmung der Buße zu versetzen, obschon die Besten

wohl gewußt haben, wie notwendig dies sei. Aber man kann
ein Volk nicht zur Buße rufen, wenn nicht die nötigen
Voraussetzungen erfüllt sind, Buße ist bloß eine Nebenfrucht der Umkehr.
Umkehr bedeutet aber eine völlige Veränderung des Geisteszustandes,

eine gänzliche Umwertung unferer Schätzungen der Dinge.
Eine solche erschien vor einem Jahre noch als unmöglich, aber wir
find seither in eine strenge Schule gegangen; denn alles, was wir



— 579 —

hochgeschätzt hatten, ist nun als wertlos erfunden. Die Grundlage
unserer sozialen Ordnung, unser Erziehungsfystem, unsere persönliche

Haltung und Stimmung, alles führt zuletzt zu einem wilden
und doch in sich nichtigen Ärieg, Darum ergeht heute die
Aufforderung, neue Werte zu schaffen und ihre Freude an dem wahren
Reichtum zu suchen, zuerst an die „guten" Menschen. Zeigt uns
euren Glaubeu, den Glauben, den ihr so lange bekannt habt, ihr
Idealisten, ihr Christen, ihr Anhänger einer katholischen Kirche.
Ihr mögt mit eurem Glauben recht haben, aber ihr habt nie
nach ihm gelebt. An euch ist es nun, die Welt zu ändern, indem
ihr durch euer Leben so gut wie durch euer Credo verkündigt, was
ihr die Jahrhunderte hindurch behauptet habt. Die Geister werden
wie durch eine Ansteckung umgestimmt, wenn jemand den Anfang
macht. So beginnt denn damit, daß ihr tief in euch selbst die
falschen Götter stürzt und den wahren Gott auf den Thron setzt.

Glaube aber ist ein Vorgang von sehr weit greifender
Bedeutung.

Er führt uns zum eigentlichen Zentrum unfer selbst. Glaube
ist durchaus keine schwierige, sondern eine sehr einfache Sache, denn
Glaube ist das, was wir in der Tiefe unseres Wesens für wahr
halten. Es ist bei den Meisten unter uns durch falsche Glaubensformeln,

durch Furcht und verschimmelte Gewohnheit zugedeckt, aber
wir können in jedem Augenblick durch all dies brechen, wenn wir
nur wollen. Ihr saget, daß heute einzig und allein die Gewalt
etwas ausrichte. Das glaubt ihr im Grunde doch nicht. Das
ist die Selbsthypnotisierung von Menschen, die im Bann dcr Furcht
stehen. Der Glaube frißt sich durch eure Truggedanken, bis ihr
zum Herzen der Wahrheit gelangt. Prüfet euch selbst auf den Knien
vor Gott. Bringt heraus, was ihr wirklich glaubt? denn da wir
im Grunde Alle Eins find, stoßen wir auch auf den gleich«!
Glauben, sobald wir in die Tiefe steigen! Kämpfet den guten
Kampf des Glaubens zuerst in euren eigenen Herzen! Bekümmert
euch zunächst nicht darum, was nach eurer Ansicht praktisch möglich

ist oder zu was ihr nach euerer Empfindung meint stehen zu
können, dringt vor bis zu der Wahrheit eures tiefsten Vertrauens,
nehmt diese Wahrheit an und überlaßt es ihr dann, ihre Kraft
auszuwirken. Es ist die Angst und der Selbstbetrug in den Herzen
derer, dre den christlichen Glauben bekennen, was die Welt in den
Ketten fatalistischen Verderbens gefangen hält.

Wenn ihr so für euch Glaubeu gewinnt, werdet ihr den
Glauben in Andern frei setzen. Wir fangen gerade an, die Macht
geistigen Einflusses besser zu erkennen. Der gegenwärtige Krieg ist
die Frucht eines bestimmten Denkens. Eine Anzahl Leute auf
beiden Seiten der öcordsee hat seit zehn Jahren das Lied gesungen:
„Der Krieg ist unvermeidlich". Sie haben damit eine Atmosphäre

geschaffen, die fich zuletzt in diesem Ausbruch von Blitz



— 580 —

und Donner entladen mußte. Wir haben in unseren Herzen Furcht
und Haß gehegt und nun ist die Frucht gereift.

Der Krieg kann nur auf die gleiche Weise sterben, als er
erzeugt worden ist. Wann wird der Krieg aufhören? Jn dem
Augenblick, wo die Völker Europas ernstlich wünschen, daß er
aufhöre. Was ihn nutzlos fortführen läßt, ist einfach die
Tatsache, daß die Mehrheit der Menschen fortfährt zu sich selbst

zu fprechen: „Es gibt keinen anderen Weg, die Sache muß zu
Ende geführt werdeu." Nun darf ja niemand erwarten, daß die reinen
Weltmenschen anders denken; auch gibt es Leute genug, denen der
Krieg recht ist, weil sie sich wohl fühlen, wenn Haß und Mißtrauen
ungehemmt die Herrschast haben. Es ist die Atmosphäre, die ihnen
zusagt. Aber die Kirche Gottes? Darf sie in diesen Höllenchorus
einstimmen: „Es gibt keinen anderen Weg"? Wenn sie das tut,
dann soll sie bedenken, daß dies nicht der Glaube des Christus,
sondern des Kaiphas ist. Es ist nichts anderes als eine feierliche
Erklärung, daß es keinen Gott gebe. Wir mögen vielleicht nicht
wisfen, welches dieser andere Weg sei; fo, wie wir gegenwärtig
geartet sind, mag Gott ihn uns verbergen; aber es gibt einen
andern Weg, Die Kirche muß zuerst die Gluubenslosigkeit in ihrem
eigenen Herzen überwinden; sie muß mit den Mächten und
Gewalten ringen, die ihre Nachlässigkeit und ihr Unglaube auf den

Herrscherstuhl gesetzt hat. Dann soll sie zu beten beginnen und
dann wird der Friede kommen, der der von Gott ist, den die
Welt weder geben noch nehmen kann, und auf feinen Flügeln
wird das Reich Gottes zur Erde kommen,

W, EFOrchard (London), ')

tinter Menschen Ses Wohlgefallens.

Veuttcv englische Wesensstimmen.

1. Aufruf führender deutscher Sozialdemokratend)
Die Stunde der Entscheidung ist gekommen. Die deutsche

Sozialdemokratie ist vor eine Frage gestellt, die für die Geschichte
des deutschen Volkes, für die Zukunft der Kulturwelt von der größten
Tragweite ist.

') Uebersetzt von L. R, Der Uebersetzer kann es nicht unterlassen, seine herzliche
und innige Uebereinstimmung mit den Grundgedanken dieser Predigt auszusvrechen.

2) Dieses Manifest wurde Ende Juni dieses Jahres erlassen. Etwa 7«»
Genossen schlössen sich ihm durch Unterschrift an.


	Das Reich Gottes ist nahe

