
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 9 (1915)

Heft: 11

Artikel: Tolstoj und der Krieg

Autor: Birjukow, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-133567

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-133567
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 511 —

zichtete. Das zu verstehen und sich klar zu machen, ist uns nötig;
nur dann sind wir fähig, die ganze furchtbare Tragik dieses
Krieges zu erfassen und zu erleben, die Tragik, die darin besteht,
daß jedes Volk oder jede Völkergruppe die Menschheitssache zu
verfechten glaubt, dabei aber doch nicht über fich selbst und seine
Existenz hinauskommt und darum die Menschheitssache gewaltsam
zerstört und Tod ausstreut. Das Tragische dabei ist aber auch das,
daß so viele gute Christen diefem Irrweg verfallen. Darin liegt etwas
Grauenvolles; etwas, das uns erbeben macht. Diefer Weg ist nicht nur
ein Irrweg; es ist da eine unheimliche Macht tätig, die Macht des Bösen,
die antichristliche Macht, die sich Wege bahnt zur vollen
Auswirkung Doch wir schöpfen unsere Hoffnung aus dem Glauben,
daß Gott unbedingter Herrscher und darum auch Sieger ist. Vielleicht

muh die Welt darum so bluten und weiterhin alle
Konsequenzen der Gewalt durchkosten, damit der Tag anbreche, da
ihren Siegeslauf hält die Erkenntnis, daß die Menschheitssache nicht
durch Selbstverteidigung, sondern durch Selbstverleugnung siegt.

Zu den beschriebenen Konsequenzen zwingt uns jenes so stolze
Wort, das wir an den Anfang gestellt haben. Die Frage, ob
es, am Willen Jefu gemessen, richtig ist, braucht wohl keine
Antwort mehr. Rud. Reich.

colstoj una Ser Weg.
i.

F Im Ihnen eine deutlichere Vorstellung von den Ansichten Tolstojs
j^I über den Krieg zu geben, muß ich Ihnen die Entwicklung schildern,

welche diese Ansichten durchgemacht haben. Eine Ansicht, die sich

im Zusammenhang mit der geistigen Entwicklung und der Erfahrung
eines ganzen Lebens ausgebildet hat, muß, glaube ich, reicher, tiefer,
fester sein. Tolstoj hat eine geistige Krisis durchgemacht, die ihn von
vielen Vorurteilen, vielem Aberglauben befreite und sein inneres Leben
erleuchtete. Die Ansichten, welche in der zweiten Hälfte seines Lebens
maßgebend für ihn waren, und die er in seinen letzten Werken dar-

Der Verfasser dieses Aufsatzes, Paul Birjukow, ist einer der intimsten
Freunde Tolstojs gewesen. Er hat lange mit ihm gelebt, mit ihm Leiden und
Kämpfe geteilt. Er wird oft in den Tagebüchern genannt. Die Vertretung und
Verbreitung der Gedanken des Freundes sind ihm zum Lebenswerk, zu einem Apostolat
gewerden. Er verfaßt nun die Tolstojbiographie, die auf der genauesten Kenntnis
und dem gründlichsten Material beruht. Wenige sind, wie er, berufen, fich über
Tolstoj zu äußern.



— 512 —

gelegt hat, sind somit in Folge einer lebendigen Entwicklung bewußter
und tiefer geworden.

Tolstoj befitzt drei Eigenschaften: Er ist ein großer Mensch, ein

großer Künstler und ein großer Denker. Sein weites Menschheitsgefühl,

sein künstlerisches Talent und seine geistige Kraft haben die

Entwicklung seiner Ueberzeugung bestimmt.
Ich muß Ihnen zunächst einige biographische Tatsachen mitteilen,

um Ihnen die Entwicklung Tolstojs zu veranschaulichen. Ich
unterstreiche das, was für die verschiedenen Entwicklungsstufen seines Denkens
von maßgebender Bedeutung ist.

Tolstoj verbrachte seine Kindheit in einer aristokratischen russischen

Familie. Sein Vater hatte an den Napolevnischen Kriegen
teilgenommen. Seine Mutter war die einzige Tochter des Fürsten Volkonsky,
der unter Katharina II. als kommandierender General gedient hatte. Er
befand sich also in einem durchaus nationalistischen Milieu. Der russische
Adel jener Zeit betrachtete es als eine Ehre, in der Armee zu dienen.

Nach einer Studienzeit an der Universität von Kasan ging Tolstoj
auf den Vorschlag seines ältesten Bruders ein, ihn auf seiner dienstlichen

Mission nach dem Kaukasus zu begleiten. Diese Reise nach dem

Kaukasus war ihm sehr heilsam.
Jn seinen Erzählungen vom Kaukasus nehmen wir noch keinen

Antimilitarismus wahr. Er bewundert beschaulich das wundersame
Leben der Bewohner des Kaukasus. Doch beginnt sich die Anlage
zur Analyse schon bemerkbar zu machen. Er beschreibt den Tod eines

jungen Offiziers, der sich in tollkühnem Wagemut auf die Tscherkefsen
gestürzt hat und einige Stunden nach dem Kampfe mit einem traurigen,
fast kindlichen Lächeln sein Leben aushaucht. Und auf den Gesichtern
der Kameraden, Krankenpfleger und Soldaten liest man die change

Frage: warum? Warum dieser unnütze, frühzeitige Tod? Warum
hat das fröhliche, tätige Leben aufgehört? Warum ist das freundliche
Licht, das alles um sich erleuchtete, erloschen?

Schon hier finden sich die ersten Keime seiner^sväteren Ansichten
über den Krieg. Diese Keime entwickelten sich bald weiter.

Nach dreijähriger Dienstzeit im Kaukasus wurde Tolstoj nach
Sebastopol versetzt. Rußland wurde damals von drei Nationen
angegriffen, der Türkei, Frankreich und England. Es verteidigte sich

tapfer und ehrenhaft im ungleichen Kampf. Tolstoj'hat sich !dem

Patriotismus, der in den Festungen und Schützengräben von Sebastopol

die Russen begeisterte, nicht verschließen können. Die damaligen
Briefe an seine Familie sind voll Bewunderung, für die tapferen
Verteidiger der Stadt. Aber dieses Gefühl war nicht der Ausdruck

feines eigensten Wesens. Er atmete die patriotische Luft ein,
die ihn umgab. Zu gleicher Zeit aber besaß er eine mächtige Waffe,
mittelst welcher er die Wahrheit endeckte. Es war das ästhetische
Gefühl, das er besser als Säbel und Kanonen zu brauchen verstand.
Es zeigte ihm die Wirklichkeit in einem ganz andern Lichte. Hier ist



— 513 —

eine Seite aus feinen Erzählungen von Sebastopol besonders
bemerkenswert. Tolstoj beschreibt einen eintägigen Waffenstillstand.

„Am Morgen des Waffenstillstandes. Hunderte von blutbefleckten
Leichen, welche noch vor zwei Stunden voller Hoffnung, voll großer
und kleiner Wünsche waren, lagen mit starren Gliedern in dem
blühenden, taubedeckten Tal, welches die Festung von den Schützengräben

trennte, und auf dem Boden der Totenkapelle von Sebastopol.
Hunderte von Männern krochen herum, Schmähungen und Gebete
auf den trockenen Lippen. Die einen mitten unter den Leichen des
blühenden Tals, die andern auf den Tragbahren, auf den Feldbetten
und auf dem blutbefleckten Boden des Lazaretts. Aber wie an den
vorhergehenden Tagen flammte die Morgenröte hinter dem Berg
auf. Die Sterne verblichen, der weiße Nebel, welcher vom wogenden,
düsteren Meere herüber kam, zerteilte sich; die roten, länglichen Wolken
teilten sich am klaren, azurblauen Horizont, und, der ganzen Welt
Freude, Glück und Liebe verheißend, stieg, wie sonst, das Gestirn des

Tages mächtig und schön empor.
Und nun der Abend. Ja, die weißen Fahnen wehen über den

Schützengräben und auf der Festung. Das blühende Tal ist mit
Leichen bedeckt. Die Sonne geht im blauen Meere unter, goldene
Strahlen glänzen im bewegten Meer. Ein Gedränge von vielen
Tausenden. Sie betrachten, sie sprechen, sie lächeln. Diese Menschen
sind Christen, die alle das gleiche große Gesetz der Liebe und des
Opfers umfaßt. Aber bei der Betrachtung dessen, was sie getan
haben, fallen sie nicht auf die Kniee; fie sind nicht von Reue erfüllt
vor Dem, der, als er ihnen das Leben gab, in ihre Seelen die Furcht
vor dem Tod und die Liebe zum Guten und Schönen gelegt hat.
Sie umarmen sich nicht wie Brüder mit Tränen der Freude und des
Glücks. Die weißen Fahnen sind wieder weg; schon wieder sausen
die Waffen des Todes und des Leidens. Wieder fließt unschuldiges
Blut; wieder hört man stöhnen und fluchen."

Nicht wahr, diese Seiten könnten in einer Beschreibung des
gegenwärtigen Weltkrieges stehen?

II.
Die sechziger Jahre waren verhältnismäßig ruhig sür Rußland.

Es war die Zeit der großen inneren Umwälzungen. Im Jahre 1863
wurde in Polen eine Revolution grausam unterdrückt; aber in den
Werken Tolstojs findet sich nicht die geringste Aufzeichnung darüber.
Er war damals durch fein großes Werk „Krieg nnd Frieden" in
Anspruch genommen. Die Napoleonischen Kri.'^e, vor allem der russische
Krieg, werden vom Autor als Katastrophen betrachtet. Es ist wie
eine große Völkerwanderung von Westen nach Osten und dann wie
ein Zurückrollen der Woge von Osten nach Westen. Die Verantwortlichkeit

der Menschen und hauptsächlich der Anführer bedeutet nichts.
Es ist eine wellenähnliche Hin- und Herbewegung der Menschen und



— 514 —

der Natur. Mit großem Realismus sind alle Schlachten gezeichnet.
Tolstoj sagt zwar, er habe dieses Kolorit dem Stendhal'schen
Roman „Rot und Schwarz" entnommen. Aber wir wissen, daß er
viel eigenes hinzugefügt hat. Und diese realistischen Erzählungen aus
dem Leben der Soldaten und Anführer, aus den Schlachten und der
Geschichte der bedeutenden Staaten können uns über den
Antimilitarismus des Autors nicht mehr im Zweifel laffen. Einer der
sympathischsten Helden des Romans, der Fürst Bolkonsky, der am Anfang
des Krieges voller Enthusiasmus war, steht bei Austerlitz an der
Spitze eines Regiments. Dort wird er verwundet; er kehrt aber zur
Armee zurück. Am Vorabend der Schlacht bei Borodino drückt er sich

folgendermaßen über den Krieg aus: „Was ist der Krieg? Was braucht
es zu einem kriegerischen Erfolg? Der Krieg ist das Morden; seine

Werkzeuge sind Spionage und Verrat. Die Vernichtung der Bewohner,
Plünderung und Diebstahl ernähren die Armeen. Betrug und Lüge
nennt mau Kriegslist. Die Grundlage der militärischen Ordnung heißt
Disziplin. Aber Disziplin heißt Verlust der Freiheit, Müßiggang,
Unwissenheit, Grausamkeit, Ausschweifung, Völlerei. Trotzdem
betrachtet man sie als etwas Höheres, und wird sie von jedermann
geachtet. Alle Kaiser, ausgenommen der Kaiser von China, tragen
Uniformen, und dem, der die meisten Menschen umgebracht hat, werden

die größten Ehrenbezeugungen erwiesen. Wie man es morgen
tun wird, bringt man sich gegenseitig um. Man tötet und verwundet
Zehntausende, und nachher seiert man Dankgottesdienste, weil man
viele Menschen getötet hat. Wie kann Gott dem zusehen!"

Wir sehen, daß sich Tolstoj sogar bei der Beschreibung des großen
nationalen Krieges dem Verdammungsurteil über die Kunst zu morden,
sehr genähert hatte. Aber er ging noch weiter.

Das Jahr 1870 fand ihn in pädagogische Werke vertieft. Wir
haben nichts über seine Stellungnahme zum deutsch-französischen Konflikt

vernommen. Ich habe sagen hören, seine Sympathieen seien auf
Seiten Frankreichs gewesen, und er sei seines Sieges fast sicher gewesen.

Doch nun kommt der russisch-türkische Krieg von 1877. Dieser
Krieg fällt mit dem Anfang der innern Krise Tolstojs zusammen.
Die panslavifchen Ideen, welche zu jener Zeit die russische Gesellschaft
bewegten, haben bei Tolstoj eine ganz scharfe Kritik hervorgerufen. Dies
führte den vollständigen Bruch mit der nationalistischen Zeitschrift
„Rußky Wjestnik", in der er gewöhnlich seine großen Werke veröffentlichte,

herbei.
Die Krise, welche Tolstoj zu dieser Zeit durchmachte, brachte

ihn zu einer religiösen Weltauffasfung, die „christlich" von ihm genannt
wird, weil er viele Leitgedanken aus den Evangelien schöpfte. Doch
steht sie in keinerlei Beziehung zu den Kirchen, weder zu den evangelischen

noch zu den katholischen oder griechischen.
Die Leitgedanken seiner neuen Anschauung sind: „Die

Verbrüderung der Menschen ohne Unterschied der Nationalität, die Liebe



— 51d —

gegen jedermann, und der Widerstand gegen das Böse durch das
Gute."

Man kann sagen, dieses letzte Prinzip sei ein ganz charakteristischer
Tolstoj'scher Grundsatz. Es wurde sehr rasch zu einem andern Prinzip
umgeformt, zu dem „Nichtwiderstehen dem Bösen", das absolut keinen
Sinn hat, weil der, welcher dem Bösen nicht widersteht, es fördert.
Man vergißt immer, daß Tolstoj niemals die negative Form „widersteht

nicht dem Bösen" anwandte, ohne „durch das Böse" beizufügen,
was ja soviel bedeutet als „widerstehet dem Bösen aus all Euren
Kräften, indem ihr das Gute dem Bösen gegenüber stellt." Alle
Arten von Gewalttat und Zwang vertragen sich mit diesen
Leitgedanken nicht, und Tolstoj begnügt sich nicht damit, alle private
Anwendung von Gewalt zwischen den Menschen zu verdammen; er
verurteilt auch jeglichen Zwang, welchen der Staat nnwendet, um feine
Einrichtungen zu schützen. Er verdammt die Gesetze, die Gerichtshöfe,
die Steuern, die Heere und den Krieg; er ging noch weiter und wurde
Anarchist. Tolstoj lehnte diese Benennung nicht ab, verlangte aber,
daß sie gründlicher erklärt werde; denn sein Anarchismus ist ohne
Zweifel sehr weit vom militanten Anarchismus feiner politifchen
Zeitgenossen entfernt. Die Verneinung des Eigentumsrechtes und des
Staates entspringt bei Tolstoj aus der Erkenntnis, daß es im Menschen
innere Gesetze gibt, die höher sind als alle, welche ihm von den
Menschen vorgeschrieben werden können. Diese Gesetze des menschlichen

Gewissens verbinden sich alle zum Gesetz der Liebe und der
Selbstverleugnung den andern gegenüber. Diefe Gedanken wurden von
Tolstoj in seinen großen Werken „Meine Religion", „Was sollen wir
also tun?" und „Das Heil ist in euch" dargelegt. Die Veröffentlichung
dieser Werke in den verschiedenen europäischen Milieus erwarb ihm
die Sympathie gleichgesinnter Kreise: der Quäker in England und
Amerika, der Nazarener in Oesterreich, Ungarn und Serbien, der Mährischen

Brüder, der Duchoborzen in Rußland und anderer mehr. Tolstoj
freute sich zu wisfen, daß er nicht allein stand, und daß die gleichen
Gedanken auf der ganzen Welt vertreten wurden.

III.
So kamen die Neunziger Jahre mit ihren großen politifchen

Umwälzungen. Im Jahre 1894 wurde das russisch-französische Bündnis
geschlossen, dieses Bündnis, das furchtbare Folgen mit sich bringen
mußte. Tolstoj zweifelte nicht daran, daß alle Reden über den Frieden,
die an den politischen Banketten von Petersburg, Paris, Toulon und
Kronstadt gehalten wurden, im Grund den Kriegsruf gegen Deutschland

enthielten. Er drückte seine Ansichten hierüber in feiner Abhandlung

„Christentum und Patriotismus" aus. Wir entnehmen eine

prophetische Seite daraus.
Tolstoj redet von den möglichen Folgen der Allianz und sagt:

„Man wird die Glocken läuten; Männer mit langen Haaren werden



— 516 —

goldbestickte Säcke anziehen und für dieses Morden beten. Dann wird
die alte, längst bekannte Geschichte wieder anfangen. Unter dem
Deckmantel des Patriotismus werden überspannte Menschen in den

Zeitungen Haß und Mordlust schüren. Fabrikbesitzer, Händler,
Lieferanten von Kriegsbedarfsartikeln werden sich rühren; sie hoffen ja auf
doppelten Gewinn. Die militärischen Vorgesetzten werden recht tätig
werden. Sie bekommen ja doppeltes Gehalt und doppelte Ration,
und sie hoffen ja, als Belohnung für die begangenen Mordtaten allerlei
Spielsachen zu kriegen: Bänder, Kreuze, Tressen, Sterne. Müßige
Herren und Damen werden fich rühren und sich beim roten Kreuz
einschreiben lassen. Sie werden sich darauf vorbereiten, den Menschen,
die ihre Brüder und Männer verwundet haben, die Wunden zu
verbinden. Und diefe Menfchen glauben, ein christliches Werk zu
vollbringen."

„Aus ihrer friedlichen Arbeit herausgerissen, ihren Frauen,
Müttern und Kindern entrissen, ziehen hunderttausende von
einfachen, guten Menschen, mit Mordwerkzeugen bewaffnet, dahin. Wie
Schafherden werden sie geführt. Mit Gesang, Ausschweifung und
Alkohol suchen sie ihre Verzweiflung zu ersticken. Sie werden gehen;
sie werden frieren, sie werden hungern. Die Krankheit Mird sie

niederwerfen und töten. Die Ueberlebenden werden endlich an einem
Orte ankommen, wo man fie zu Tausenden töten wird, und wo
auch sie zu Tausenden töten werden — Menfchen, die sie nie
gesehen haben, und die ihnen nichts zu leide getan haben. Endlich
wenn es so viele Kranke, Verwundete und Tote gibt, daß man
sie nicht mehr zusammenlesen kann, wenn die Luft durch die
Zersetzung des Kanonenfutters so verpestet ist, daß selbst die Anführer
dadurch belästigt werden, dann wird man eine Zeitlang aufhören
und, so gut es geht, die Verwundeten bergen. Man wird die

Leichen in Gruben übereinanderhäufeu und sie mit Kalk bedecken.

Dann wird man die Ueberlebenden immer weiter und weiter führen,
bis die Anstifter müde werden, oder die, die dabei einen Zweck
verfolgen, Genugtuung erhalten haben."

Als Tolstoj später in einem Brief an einen Freund seine
Ansicht über den Transvaalkrieg entwickelte, bemerkte er über die

allgemeinen Kriegsursachen: „Die Ursachen der gegenwärtigen wie
der früheren Kriege find jedem Menschen, der seine Augen der
Wahrheit nicht verschließt, durchaus offenbar. Es gibt deren drei:
1. Die Ungleichheit in der Verteilung der Güter und die
Vergeudung diefer Güter durch einzelne, 2. das Vorhandensein einer
militärischen Klaffe, d. h. von Menschen, die nur zum Zweck des
Mordens erzogen werden, und 3. eine wesentlich falsche, verlogene
religiöse Lehre, die den jungen Leuten aufgezwungen wird.

Solange es Menschen gibt, die über ein ungeheures Vermögen
verfügen, während die Masse des Volks durch übermäßige Arbeit
aufgerieben wird, wird es immer Kriege geben; denn man braucht



— 517 —

die Märkte und Goldminen, für die man sie führt, um den
außergewöhnlichen Reichtum zu erhalten. Es wird Kriege geben, solange
wir die Existenz der militärischen Klasse anerkennen und nicht
mit allen Kräften dagegen kämpfen.

Vor allem wird der Krieg so lange dauern, als wir uns
nicht gegen die Entstellung des Christentums, die man das
kirchlichdogmatische, offizielle Christentum nennt, empören — des Christentums,

das eine christliche Armee duldet, die Kanonen segnet und
den Krieg für eine gerechte und christliche Sache hält. Wir bringen
diese Religion unsern Kindern bei; wir üben sie selber aus, und
dann beschuldigen wir bald einen Chamberlain, bald einen Krüger,
die Urheber dieses Mordens zu sein."

Gegen dieses offizielle Christentum, dessen Bankerott sich beim
Beginn des Weltkrieges fo deutlich offenbarte, hat Tolstoj vor allem
folgendes einzuwenden: Es verdrängte den wahren Sinn der Lehrq
Christi durch eine Menge von mehr oder weniger komplizierten
Zeremonien; es erfüllt den Geist des Menschen mit einer Menge
von Dogmen und abergläubischen Vorstellungen; es bildet einen
bestimmten Priesterstand, den Klerus, heran, dessen bloßes Dasein
im Widerspruch zur Lehre Christi steht. Es billigt und segnet
alle Verbrechen, die von den bestehenden Gewalten im Namen der
öffentlichen Wohlfahrt befohlen werden. Es billigt den Krieg, d. h.
den Massenmord, die Todesstrafe, die Gefängnisstrafe, die ungerechte
Verteilung der Güter, den Haß gegen die Fremden und den Egoismus.

Eine solche Religion kann den Menschen nicht mehr leiten.
Der Menfch sucht sich dieser Lügen zu entledigen; aber ohne Führer,
auf Irrwegen, geht die Menschheit dem Abgrunde zu.

Und was für eine neue Lebensauffassung kann nun die Menschheit

regenerieren? Als das Grundwesen dieser Auffassung bezeichnet
Tolstoj das Einpflanzen des Altruismus in unfer natürliches
Menschentum. Je mehr wir unsere Lebensinteressen auf andere
übertragen, und je mehr uns am Wohle der andern gelegen ist,
desto vollkommener erreichen wir unsern eigenen höchsten Zweck.
Die größten Hindernisse aber, die dem Wohl der andern im Wege
stehen, find Gewalt, Unterdrückung und Mord. Sogar die fehr
lückenhafte menschliche Gesetzgebung verurteilt diese Verbrechen. Wie
kommt es aber, daß diese Verbrechen, wenn sie, wie es zu Kriegszeiten

der Fall ist, an der Masse verübt werden, als glorreiche
und belohnenswerte, ja, als heldenhafte Taten betrachtet werden.
Aber was machen? Die Antwort ist einfach. Sich weigern, an
dem Verbrechen teilzunehmen. Wo ein Mensch beweisen will, daß er
wirklich frei ist, soll er nach seinem Gewissen handeln. Hier ist
kein Zweifel möglich. Das ist das wahre Gut der Freiheit, einer
Freiheit, die im Willen des Menfchen liegt. Jeder, der in den
Krieg geht, tut es freiwillig; man kann ihn nicht an einem Seile
hinführen, als ob er ein Tier wäre.



— 518 —

Aber was würde entstehen, wenn alle Menschen sich weigerten,
Militärdienst zu tun? Es wäre nichts mehr da, um den Schlechten
Furcht einzujagen. Sie würden triumphieren. Man könnte sich

nicht mehr gegen die Eroberungszüge der Barbaren verteidigen.
Diese Frage klingt im Munde von Menschen, die nicht viel

nachgedacht haben, ganz natürlich. Tolstoj antwortete folgendermaßen
darauf-

„Es ist vielleicht überflüssig zu wiederholen, daß bei den
gegenwärtigen Lebensbedingungen die Schlechten schon längst triumphiert
haben, und daß sie immer triumphieren werden. Hn dieser Hinsicht

ist also nichts mehr zu fürchten. Ich mache darauf aufmerksam,
daß die Furcht vor feindlichen Ueberfällen nur ein Vorwand ist,
sich zu verteidigen." Die moralische Verpflichtung, unserem
Gewissen zu folgen, darf nicht von praktifchen Erwägungen abhängig
sein. Das Ideal ist unerreichbar; aber das Prinzip duldet keine

Kompromisse.
Das war die Haltung Tolstojs während des russisch-japanischen

Kriegs. Die Ueberzeugung, die er sich durch seine neue Lebens-
anfchauung erworben hat, und die er bis zu seinem Tod aufrecht
erhielt, hat er uns als Erbe hinterlassen. Die Saat hat gekeimt.
Die Weigerungen, Militärdienst zu leisten, werden immer häufiger.
Die Idee einer allgemeinen internationalen Abschaffung des
Militarismus verbreitet sich immer mehr. Die Entwicklung dieses Prinzips

geschieht ohne Lärm. Aber sie macht Fortschritte und wird sich

sicher einmal offenbaren. Der Tag wird kommen, da die Anhänger
diefer Idee laut ausrufen werden: Fort mit den Waffen; fort
mit den Grenzen; wir sind alle Brüder und wollen uns nicht
gegenseitig morden.

Dieser Tag wird für die Menschheit der Tag des Heils fein,
Paul Birjukow,

Umlernen?

CM «eltrag zur Aussprache Uder Sie Wse innervai» Ser

5oÄalSems«ratle.

^ch gehöre nicht zu denen, die schon vor dem August 1914
> gewußt haben, daß die sozialistische Internationale nicht die

<I weltüberwindende Macht, sondern ein Schemen war, das im
mtscheidenden Augenblick zerstob, hier in den Schatten eines
unwürdigen Burgfriedens oder gar an die Seite eines räuberischen
Imperialismus, dort in die Ministerien der nationalen
Verteidigung.


	Tolstoj und der Krieg

