
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 9 (1915)

Heft: 11

Artikel: Theologie

Autor: Reich, Rud.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-133566

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-133566
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


S!

V!5

cbeologle.
Da aber die Pharisäerlversammelt waren,

ftagte sie Jesus: Was dünket euch von
dem Christus? wessen Sohn ist er SzSagen
sie zu ihm: Davids. Sagt er zu ihnen:
Wie kann ihn dann David im Geiste Herr
nennen, in den Worten: der Herr sprach

zu meinem Herrn: setze dich zu meiner
Rechten, bis ich lege deine Feinde unter
deine Füße? Wenn ihn so David Herr
nennt, wie soll er sein Sohn sein?

Matthäus 22, 41—45.

„Wir werden siegen; denn unsere Sache ist gerecht." Das ist
ein stolzes Wort; es entspringt einem starken Lebenswillen, und
dieser verbindet sich sofort mit der starken Sehnsucht nach Gerechtigkeit,

die unser Aller Herz erfüllt. So kam die Neberzeugung,
der jener Satz Ausdruck verleiht, zu Stande. Ob er aber richtig
ist? Die Erfahrung spricht dagegen: diejenigen, die eine gerechte
Sache vertraten, haben gar nicht immer gesiegt; woher sonst, um
gleich das Wichtigste zu nennen, das Kreuz? Damit kommen wir
gleich auf die noch viele wichtigere Frage, ob er einer Theologie
entspricht, die sich an Jesus orientiert. Wir werden sie zu beantworten
suchen, indem wir die Konsequenzen aus jenem Wort ziehen und
ihnen gegenüberstellen die Konsequenzen aus Jesu Verhalten. Es
kann sich dabei aber nur um eine Skizze handeln.

Jn jenem Erlebnis, das sich kleidet in den Satz: „wir werden
siegen; denn unsere Sache ist gerecht" ist enthalten ein starker
Wille zum Sieg. Dieser Wille führt aber notwendigerweise zur
Selbstverteidigung und darum zur Gewalt. Denn wenn wir siegen
wollen, müssen wir stark sein; nur so werden wir unsere gerechte
Sache durchsetzen. Wir müssen alle die, die sich uns entgegensetzen,

niederringen; wir müssen das tun mit allen Mitteln, die
die Gewalt uns in die Hand gibt; nur durch unsern Sieg siegt ja
unsere gerechte Sache; diefe ist an uns und darum auch an unsern
Sieg gebunden. Aus der Gewalt aber folgt Zerstörung, Vernichtung,



— 506 —

Tötung, Blutschuld, alle jene Schrecken und grauenhaften Geschehnisse,

die tagtäglich in noch nie gesehenem Maßstabe, in
unerhörter Ausdehnung jetzt vorkommen. Der Laus der Welt ist doch
widerspruchsvoll: ans dem Lebenswillen erwächst der Tod.

Die Anwendung der Gewalt bringt nun also entweder wirklich
den Sieg; dann war also unsere Sache gerecht; oder wir unterliegen;
dann ist's ein Zeichen, daß wir im Unrecht waren. Wir beschäftigen
uns aber hier nur mit dem Sieg. Was müffen wir aber aus solchem
Sieg schließen in Bezug auf das Wesen der Gerechtigkeit unserer
Sache? Zuerst drängt sich uns die Frage auf: ist das eine haltbare

Gerechtigkeit? Durch die Gewalt begeht man tausend
Ungerechtigkeiten; das läßt sich gar nicht ändern. Jede Gewaltanwendung

im Großen bringt das mit sich. Man denke nur an die
Not und das Elend so vieler unschuldiger Menschen, die wir ja
oft vor Augen gehabt haben im Laufe des vergangenen Kriegsjahres.

Da sagt man: Einzelschicksale sprechen nicht mit; es handelt

fich um ganze Völker. Das ist ja in gewissem Sinne richtig;
wir stehen ja vor geschichtlichen Entscheidungen, vor historischen
Notwendigkeiten; was soll da die Gerechtigkeit im Einzelleben?
So tut sich vor uns auf die widersprechende Tatfache, daß die
Gerechtigkeit unserer Sache bewiesen wird durch tausend kleinere
und größere Ungerechtigkeiten. Das macht uns stutzig, und wir
fragen nach dem Grund dieser seltsamen Erscheinung; wir finden
ihn bei weiterm Nachdenken in der Beschränkung unserer Sache
auf uns selbst, d. h. in der Identifizierung derselben mit unserm
Leben. Damit ist aber auch ihre relativ lim Blick auf das
weltgeschichtliche Geschehen) kurze Haltbarkeit verständlich.

Aus dem Sieg unserer gerechten Sache, d. h. also aus unserem
Sieg folgt aber weiter, daß der Sieger nach dem Siege seine
Ueberlegenheit aufrecht erhalten mnß; er muß so stark sein, daß man ihn
fürchtet. Das ist für ihn selbst erstens einmal ein schweres Joch:
es absorbiert viel Kräfte. Dann aber muß man sich fragen: ist das
eine unbedingt starke Macht, die auf der Furcht, also auf der
Schwäche Anderer aufgebaut ist? Die Schwäche der Andern oder
ihr Rachetrieb könnte aber auch einmal von einem dritten
Unbeteiligten ausgenutzt werden, um mit ihrer Hilfe emporzukommen
und den Starken durch noch größere Stärke zu bezwingen; der
früher Untergebene wird diese Gelegenheit gerne benützen, um wieder
stark zu werden. Dann kommt's wieder zu neuen Konflikten, und
aus der Anwendung von Gewalt folgt wieder Gewalt. Mit andern
Worten: in dem durch Gewalt erreichten Ziele stecken Keime zu
neuer Gewalt. (Man überlege sich hiezu die Tatfache, daß unter
andern Ursachen auch wirtschaftliche Ziele diesen Krieg entfachten;
wirtschaftliche Güter oder kurz Mammon aber führen immer zu
Gewalt oder List, die ja eine Dienerin der Gewalt ist.) Es ist
aber auch denkbar, daß Einer einmal so mächtig wird, daß nichts



— 507 —

ihn vernichten kann; oder daß einige Gleichstarke in kluger Einsicht

unter der Führung eines überragenden Geistes sich vereinigen
zu einer Gesamtmacht, die Alles beherrscht. Dann hat die
Gewalt dennoch, allerdings unter einer ganz anderen Form, als
sie ursprünglich beabsichtigte, das erreicht, was sie wollte: die
Macht. Es wird sie nun von außen nichts zu zertrümmern
vermögen; aber sie wird sich selbst vernichten. Denn es liegt im
Wesen der durch Gewalt errungenen Macht, daß sie in sich selbst
zerfällt. Das Innerliche fehlt ihr, das, was wir Geist nennen,
wenn auch ihre Verstandesfähigkeiten sehr groß sind. Wo aber
der Geist fehlt, da ist der Zusammenbruch schon zum Voraus
bestimmt. Die Macht muß fich selbst lieben, sich felbst darstellen,
sich selbst anbeten und dabei alle die verfolgen, die ihr nicht
huldigen. Sie hat keinen Zweck außer sich felbst; so stirbt sie
an sich selbst. So kann man auch sagen: in den Gedanken schon,
die nach dem Ziele strebten, liegen Elemente, die zur eigenen
Vernichtung führen. Alfo bringt Gewalt immer nur zeitliche Siege.
Die Geschichte, die große Gestalterin der im Menschen wohnenden
Gedanken, zeigt ja das wahrlich deutlich genug. Biblisch ausgedrückt:
die Reiche diefer Welt vergehen; oder: wer das Schwert nimmt,
wird durch's Schwert umkommen.

Also Vernichtung Anderer und iu der Folge auch
Selbstvernichtung sind die Konsequenzen aus dem Satz: „wir werden
siegen; denn unsere Sache ist gerecht." Die Vermittlung ist die
Selbstverteidigung; die Wurzel aber ist der Lebenswille, der also
auch identisch ist mit der gerechten Sache. Hier steht wieder die
Tatfache vor Augen: der Lebenswille ist ein Diener des Todes.

Wir orientieren unsere Theologie nun also an Jesus und
stellen diesen Konsequenzen die gegenüber, die aus seinem Verhalten
zu ziehen sind. Man hat zu seiner Zeit auch gemeint, er müsse
als ein herrlicher Fürst kommen und alle Feinde seines Volkes
besiegen und so dessen Sache als einzig gerechte dartun. Aber wie
hat er sich verhalten, er, der von sich behauptete, er sei der
Messias? Zwar hat er die Sache, die er verfochten, auch an feine
Person gebunden; fugt er ja doch: „ich bin der Weg und die
Wahrheit und das Leben; niemand kommt zum Vater denn durch
mich." Aber im entscheidenden Augenblick hat er sie losgelöst von
sich und hat damit gezeigt, daß es ihm nicht um fein Leben'
und seinen Sieg zu tnn ist, sondern um den feiner Sache,
Da hat auch feine Sache gesiegt. Seine Sache war die Verkündigung

des Glaubens an den lebendigen, heiligen Gott, den
unbedingten Herrfcher und zugleich den gütigen und gnädigen
Vater. Jn seinem Glauben war auch eingeschlossen, daß
diejenigen, die sich dem Vater unterordneten, auch zu diesem Gott
gehörten, wie ein Kind zu seinem Vater gehört; untereinander aber
sind sie Brüder und Schwestern, also Angehörige einer einzigen



— 508 —

Familie. Darauf, daß er diesen Glauben in Worten und Taten,
im Leiden und Wirken verkündigte, beruhte seine Existenz. Er
tat das mit dem Anspruch unbedingter Gültigkeit; denn Alles,
was au ihm war, kam von Gott, also auch seine Erkenntnis und
sein Glaube. Nach der Art des Glaubens gehörte dazu aber anch
der unbedingte Gehorsam gegen den Gott, von dem ihm alles
gegeben war. Sein Tun quoll in solchem Masse aus dem
Gehorsam, daß Alles, was er tat, eigentlich von Gott gewirkt war.
Darum gehörte zu diesem Tun auch das Leiden. Denn wenn sein
Glaubensgehorsam zum Leiden führte, nahm er auch das aus Gottes
Hand; Gott ist ja allmächtig und lebendig und unbedingter Herrscher.
Darum wußte Jesus auch, daß' Alles, was an ihm und durch
ihn geschah, unbedingt gut war.- Hätte er sich aber gewehrt, wäre
ja fein Glaube an der entscheidenden Stelle des besten Inhaltes
beraubt worden. So aber fprach er: nicht wie ich will, sondern
wie du willst; und von ihm heißt's: er war gehorsam bis zum
Tode am Kreuz. Aus diesem Glauben entsprangen auch die Wahrheiten,

die er seinen JüMern als Lebensnormen anbefahl. Diese
hat er zuerst innegehalten, weil bei ihm Erkenntnis und Leben
eins war, beides aus der Verbindung mit dem Vater heraus.
Wie hätte er sich wehren können, wenn er gesagt hatte: ihr sollt
euch nicht widersetzen dem Bösen; sondern wenn dich Einer auf die

rechte Wange schlägt, biete ihm die andere auch dar? So führten
ihn Glaube und Glaubensgehorsam zum Leiden. Dieses war also
nicht Schwachheit, sondern auch Wille zum Sieg; aber nicht zu
seinem Sieg, sondern zu dem seiner Sache. Es war auch nicht
Verzicht auf's Leben, weil er verzweifelte am Erfolg; sondern
es war Selbstverleugnung; denn nur so konnte seine Sache siegen.
Er war seiner Sache so gewiß, weil sie nicht seine, sondern Gottes
Sache war. Seine gerechte Sache war also nicht identisch mit seinem
Lebenswillen, vielmehr mit Gottes Willen. Gott aber ist der
lebendige heilige Gott und unbedingt Herrscher; darum konnte seine
Sache nicht untergehen, sondern mußte siegen. Jesus aber wollte
diesem Siege nicht mit seinem Lebenswillen in den Weg treten und
nahm das Kreuz auf sich.

Was sind nun die Konsequenzen des Kreuzeswegs? Weil
das Kreuz aus dem Glauben stammt, müssen wir die Frage so stellen:
was ist die Konsequenz aus diesem Glauben, der zum Kreuz
führt? In Bezug auf das Verhältnis zu Gott: ein unbedingtes
Vertrauen, eine unerschütterliche Ruhe und Gewißheit und eine

herrliche Hoffnung, daß die Gotteskräfte, in jenem vollendeten
Glauben tätig, dereinst über die ganze Schöpfung in voller
Entfaltung ausgegossen sein werden, mit andern Worten, daß Gott im
Sinne jenes Glaubens unbedingter Herrscher sein wird. Jn Bezug
auf das Zusammenleben der Menfchen aber folgt aus jenem Glauben:
ein starker Wille, der alles, was das Vertrauen, die Einigkeit



— 509 —

und Einheit stört, verbannt; ein Wille, der auch auf's Leben
ausgeht, aber nicht auf's eigene, sondern auf das der Andern;
der sogar bis zur Selbstaufopferung zum Wohle Anderer vorwärtsschreitet

auf der Bahn der Liebe. Also alle die Gesellschaft
aufbauenden, eine haltbare Grundlage des Zusammenseins schaffenden
Tendenzen ruhen in diesem Glauben. Gott ist ja der Herrscher und
gnädige Vater über Alle, die an ihn glauben; wie kann's da anders
fein? Also Leben schafft dieser Glaube. Das hat aber natürlich
auch für den Einzelnen die wohltätigsten Folgen. Denn wenn jeder
also gesinnt ist und in allen seinen privaten, geselligen, geschäftlichen
und öffentlichen Verhältnissen diefe Gesinnung betätigt, wird ja
Keinem Unheil, Haß, Streit, Lüge, Neid und dergleichen das
Zusammenleben störende, in letztem Ende unmöglich machende Uebel
von Menschen begegnen; auch Rache wird nicht mehr sein: was
soll denn gerächt werden? Hier kommt aber auch die Gerechtigkeit
im Einzelleben zu ihrem Rechte; in der Tat gibt es keine Gelegenheit
mehr zur Ungerechtigkeit, weil eben ein Bestandteil jener Gesinnung
Gerechtigkeit ist: die Liebe ist gerecht. Somit gehen die
Einzelschicksale nicht unter in den Schicksalen der widereinanderstreitenden
Kollektivitäten. Aus all dem geht aber auch hervor die Haltbarkeit;

eine Gefellschaft von Menfchen, die auf folcher Grundlage
aufgebaut ist, kann fich nicht selbst vernichten, vielmehr wird ewiger
Friede im besten Sinne des Wortes in ihr herrschen; sie wird
die Lebensmöglichkeiten Aller und der Einzelnen möglichst fördern,
zugleich den lebendigen Gott unbedingt walten lassend und sich ihm
jederzeit unterordnend. Gerade aber diese Bereitschaft zur
Unterordnung ist das Zeichen, der Beweis des echten Glaubens; das
völlige Losgelöstsein vom eigenen Leben, die unbedingte Hingabe
an Gott ist das Fundament des festen Baues. Das Sichtbare
an ihm ruht auf der unsichtbaren Ewigkeit. Darum strahlt auch
das Sichtbare Ewigkeitskräfte aus. Also nicht Tod nnd Vernichtung,
nicht Zerstörung und Vergänglichkeit ist das Endziel der
Selbstverleugnung, sondern Leben und Ewigkeit. (Ein geschichtlicher Hinweis

aus einen haltbaren Frieden, der aus dem unbedingetn Glauben
bis zum Willen, sich gegen übermächtige Feinde nicht zu wehren, stammt,
und auf den dauernden Bestand der ganzen Kollektivität, die solchen
Glauben annimmt, ist die Geschichte des Volkes, dem später Jesus
entstammte und dessen Glauben er verkündete in Wort und Tat
bis zu feinen letzten Konsequenzen; Jesus, der dann auch ein
neues Volk fummelte, das seine Lebensgedanken durchführen follie
als Volk, wie er es tat als Einzelner. Zur Zeit, als seine
Gotteserkenntnis in den führenden Geistern am höchsten stand, wurde
ihm fein ewiges Bestehen verheißen unter der Voraussetzung
unbedingten Friedens; es fing auch erst dann an, seine Selbständigkeit
zu verlieren, als es sich in weltliche Händel einließ, sich also mit
der Gewalt vermischte; doch merkwürdig: seine Glieder kennt man



— 510 —

heute noch immer als solche: die Juden. Ob das ein Zeichen für
die Zukunft ist? Vielleicht aber doch eine geschichtliche Andeutung
für die Wahrheit, daß Gewalt Zeitliches schafft und die Gestaltung
des Ewigen in der Zeit zurückdrängt und hinausschiebt.) Wir
machen uns im gewöhnlichen Leben gar keine Vorstellung davon,
was werden könnte, wenn solcher Glaube wirklich vorhanden wäre;
was für ungeahnte Ereignisse eintreten würden, durch unseres
Glaubens Kraft. Wir sind gewohnt, das, was nach Jesu Tod
geschah, geschichtlich zu betrachten, ohne uns klar zu machen, daß
Za diese Erlebnisse der Jünger an Ostern und Pfingsten und die

Ereignisse der folgenden Jahrzehnte und Jahrhunderte einzig und
allein jenem Glauben entstammten, jenem Glauben, der zum Kreuz
führte und der in Andern ähnlichen Glauben erweckte. Ja: Wunder-
barerweisc wurde gerade Jesus ftlb^r, der gehorsam war bis zum
Tode am Kreuz, nttd zwar eben durch seine Selbstverleugnung
der Mittelpunkt oder besser gesagt, wenn der Ausdruck für eine
fo heilige Sache erlaubt ist, der Durchgangspunkt jenes durch
ihn neuerweckten Glaubens an den Vater, sodaß an ihm zuerst sich

offenbarte die Wahrheit, daß fein Leben gewinnt, wer es verliert.
So zeigt sich an ihm in doppelter Weise die Erkenntnis, daß das
Leben vom Kreuz kommt und nicht von der Selbstverteidigung:
Er selbst bleibt lebendig und hat den vollen Sieg; und die Gesellschaft,

die auf ihn sich stützt, hat in fich selbst die Macht des
Todes überwunden.

Es sind zwei entgegengesetzte Wege, der Weg der Selbstverteidigung

und der Weg des Kreuzes. Sie führen beide an ganz
entgegengesetzte Ziele. Jn Gedanken lassen sie sich auseinanderhalten.
Jn Wirklichkeit haben sie viel Aehnlichkeit. Das ist das Gefährliche
daran. Gewiß stehen auch am Wege der Selbstverteidigung viele
Kreuze. Wer litte denn nicht mit all den Opfern des Krieges,
und wen ergriffe nicht all die Trauer und das Leid, das über
zahllose Menschen kommt?! Aber das sind ja in Wirklichkeit keine

Kreuze; all die Leiden sind ja untergeordnet dem großen Ziel
der Selbstverteidigung der Völker, und die Einzelnen sind Glieder
dieser Völker; es handelt sich im Krieg ja um Kollektivitäten. Auf
dem Wege der Selbstverteidigung sind auch zu finden herrliche
Güter: Freiheit und andere; denn wenn ein Volk kämpft, ist dabei
immer auch ein Kampf um aus ihrer Seele herausgeborene Kräfte,
die zu erstrebenswerten Gütern werden; aber gerade um diefer
ihrer Herkunft willen ist der Kampf um sie im Grunde auch
Selbstverteidigung, und die gerechte Sache, die ja gerade oft ihnen gleichgesetzt

wird, ist in Wirklichkeit der eigene Lebenswille, Demgegenüber

steht das Kreuz, au dem Jesus hing. Seine Sache war, daß
er allgemeine Menschheitsgüter verfochten hat; darum war feine
Existenz gar nicht mehr nötig; seine Sache siegte ohne ihn, siegte
gerade dadurch, daß er mit starkem Geist auf feinen Sieg ver-



— 511 —

zichtete. Das zu verstehen und sich klar zu machen, ist uns nötig;
nur dann sind wir fähig, die ganze furchtbare Tragik dieses
Krieges zu erfassen und zu erleben, die Tragik, die darin besteht,
daß jedes Volk oder jede Völkergruppe die Menschheitssache zu
verfechten glaubt, dabei aber doch nicht über fich selbst und seine
Existenz hinauskommt und darum die Menschheitssache gewaltsam
zerstört und Tod ausstreut. Das Tragische dabei ist aber auch das,
daß so viele gute Christen diefem Irrweg verfallen. Darin liegt etwas
Grauenvolles; etwas, das uns erbeben macht. Diefer Weg ist nicht nur
ein Irrweg; es ist da eine unheimliche Macht tätig, die Macht des Bösen,
die antichristliche Macht, die sich Wege bahnt zur vollen
Auswirkung Doch wir schöpfen unsere Hoffnung aus dem Glauben,
daß Gott unbedingter Herrscher und darum auch Sieger ist. Vielleicht

muh die Welt darum so bluten und weiterhin alle
Konsequenzen der Gewalt durchkosten, damit der Tag anbreche, da
ihren Siegeslauf hält die Erkenntnis, daß die Menschheitssache nicht
durch Selbstverteidigung, sondern durch Selbstverleugnung siegt.

Zu den beschriebenen Konsequenzen zwingt uns jenes so stolze
Wort, das wir an den Anfang gestellt haben. Die Frage, ob
es, am Willen Jefu gemessen, richtig ist, braucht wohl keine
Antwort mehr. Rud. Reich.

colstoj una Ser Weg.
i.

F Im Ihnen eine deutlichere Vorstellung von den Ansichten Tolstojs
j^I über den Krieg zu geben, muß ich Ihnen die Entwicklung schildern,

welche diese Ansichten durchgemacht haben. Eine Ansicht, die sich

im Zusammenhang mit der geistigen Entwicklung und der Erfahrung
eines ganzen Lebens ausgebildet hat, muß, glaube ich, reicher, tiefer,
fester sein. Tolstoj hat eine geistige Krisis durchgemacht, die ihn von
vielen Vorurteilen, vielem Aberglauben befreite und sein inneres Leben
erleuchtete. Die Ansichten, welche in der zweiten Hälfte seines Lebens
maßgebend für ihn waren, und die er in seinen letzten Werken dar-

Der Verfasser dieses Aufsatzes, Paul Birjukow, ist einer der intimsten
Freunde Tolstojs gewesen. Er hat lange mit ihm gelebt, mit ihm Leiden und
Kämpfe geteilt. Er wird oft in den Tagebüchern genannt. Die Vertretung und
Verbreitung der Gedanken des Freundes sind ihm zum Lebenswerk, zu einem Apostolat
gewerden. Er verfaßt nun die Tolstojbiographie, die auf der genauesten Kenntnis
und dem gründlichsten Material beruht. Wenige sind, wie er, berufen, fich über
Tolstoj zu äußern.


	Theologie

