
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 9 (1915)

Heft: 10

Artikel: Weltverbesserer

Autor: Umfrid, O.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-133558

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-133558
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 446 —

Verhältnis zu Gott hat, so ist er doch nicht religiöser Individualist;
auch ihm ist Religion ein Bund Gottes mit dem Volk: „ich
will euer Gott sein und ihr sollt mein Volk sein", das ist für
Jeremia die religiöse Grundvoraussetzung. Seine Innerlichkeit
besteht in dem Gegensatz gegen alles Statutarische, Aeußerliche,
Gesetzliche und Gemachte in der Religion. Er hat aus seinen bittern
Erfahrungen mit dem Reformwerk des Josia etwa gelernt. Er
weiß, daß man einen religiösen Fortschritt nicht von außen her
befehlen kann, sondern daß er einer innern Erneuerung und
Erweckung entspringen muß. Er hat, wie später Paulus und Luther,
die Ohnmacht des Gesetzes, die Unfreiheit des Menschen erlebt
und sucht deshalb das Heil nicht in einer Moralpredigt, sondern
in der Erlösung. Der Mensch kann nicht in jedem Augenblick
tun, was ihm beliebt; er muH in seinem Kern anders werden,
um überhaupt das Gute tun zn können; besitzt er aber die
Erlösung, den freien, freudigen Trieb zu Gott hin, dann bedarf
er keines Gesetzes mehr. Aus der Sehnsucht nach dieser herrlichen
Freiheit der Kinder Gottes ist die klassische Verheißung geboren, mit der
wir dem Lebensbild Jeremias den krönenden Abschluß geben möchten:

Siehe, Tage kommen, spricht Jahwe,
Da schließe ich mit dem Haus Israel eine» neuen Bund.
Nicht einen Bund, wie ich ihn schloß mit ihren Vätern,
Als ich ste bei der Hand nahm, sie aus Aegypten zu führen —
Den sie brachen, daß ich ihrer überdrüssig ward.
Nein, das ist der Bund, den ich mit Israel schließe
Nach diesen Tagen, ist der Spruch Jahwes:
Ich gebe mein Gesetz in ihr Inneres
Und schreibe es in ihr Herz,
Ich will ihr Gott sein und sie sollen mein Volk sein.
Nicht belehrt man den Nächsten
Und sagt zu seinem Bruder: erkenne den Herrn!
Denn sie alle werden mich erkennen,
Jung und alt. ist der Spruch Jahwes, (31, 31—34,)

R. Liechtenhan.')

Weltverbesserer.

F / » er von uns sollte nicht den Ton kennen, in dem das Lied von
den „unverbesserlichen Weltverbesserern" gesungen zu werden
pflegt, diesen Ton der Ueberlegenheit und realpolitisch gesättigter

Welterfahrung, mit dem man alle wahrhaft fortschrittlichen Bestrebungen
abzulehnen für gut findet? Sind es nicht in erster Linie oft die
Geistlichen, die das Bedürfnis fühlen, dem Verdacht eines boden-

') Wir machen darauf aufmerksam, daß von dem Verfasser dieses Aufsatzes
in den „Religionsgeschichtlichen Volksbüchern" eine ausgezeichnete Monographie über
„Jeremia" erschienen ist, die wir denen empfehlen, die diese Prophetengestalt noch

genauer kennen lernen möchten. Die Red,



— 447^—

losen Idealismus, in den sie durch ihre transzendente Weltanschauung

gekommen sind, die Unterlage zu entziehen, indem sie zwar
die jenseitige Welt mit heiligem Glorienschein umgeben, das Diesseits

aber als die Domäne der unüberwindlichen Unvernunft als
unkorrigierbar erklären? Sind es nicht in zweiter Linie die
selbstgenügsamen Pharisäer, und die breitstirnigen Philister, die in ihrer
schlafsüchtigen Denkfaulheit sich weigern, neue Bahnen zu betreten
und jede Entdeckung auf dem Gebiet des Geistes und sozialen
Lebens mit tiefgründigem Mißtrauen begrüßen und fo die Wahrheit

durch das Spannfeil der Ungerechtigkeit aufhalten?
Der Schein spricht sür die ewig Gestrigen. Ist nicht die Welt

tatsächlich feit Jahrtaufenden ihren alten schiefen Gang weiter
gegangen, immer im Kern ihres Wesens das unüberwindliche radikale

Böse mit sich führend, immer mit neuen Wahnvorstellungen
die Menfchen blendend und die Vernunft, die sich mehr und mehr
nur als potentielles Licht -herausstellte, in neue Jrrsale
hineinziehend? Kaum war ein Aberglauben überwunden, so tauchte ein
neuer auf. Man glaubt heute nicht mehr an die sibyllinischen
Bücher, wohl aber an die Prophezeiungen gewisser Schäfer, man
verfolgt zwar die religiösen Häretiker nicht mehr, wohl aber die
politischen Ketzer. Man vergewaltigt nicht mehr die Religion, aber
die Nationalität der Untertanen. Man verbrennt die Hexen nicht
mehr, aber man läßt Häuser, in denen verwundete Krieger liegen,
in Flammen aufgehen. Man hält in Europa keine Leibeigenen mehr,
aber die weißen Sklavinnen, die der Prostitution zum Opfer
gefallen sind, schreien vergeblich nach Freiheit. Man führt keine

geraubten Silberschiffe mehr über den atlantischen Ozean, wie dies
zu Zeiten der spanischen Konquistadoren geschah, aber man hat die
Völker einer blutsaugerischen Plutokratie unterworfen, die schlimmer
ist, als sie zur Zeit der römischen Imperatoren gehandhabt wurde.
Man opfert die kleinen Kinder nicht mehr dem Götzen mit den
glühenden Armen, aber man wirft die erwachsenen Söhne dem
Schlachtengott zu Hunderttausenden vor. Die Gleichberechtigung der
Bürger vor Gericht scheint gesichert zu sein, aber in den wichtigsten

Fragen des Völkerlebens sind die Massen in völliger
Rechtlosigkeit befangen. Das Recht über Krieg und Frieden, über Tod
und Leben von Millionen ist in die Hände Weniger gelegt. Dem
Christentum fcheint eine Götterdämmerung beschieden. Die alten
Heidengötter stehen auf: Mars und Bachus, Venus und Vulkan
regieren die Stunde.

Die Meinung, daß das in alle Ewigkeit so fortgehen müßte,
ist nach den schlimmen Erfahrungen, die die Menschheit machen
mußte, seitdem Geschichte geschrieben wird, begreiflich, ist aber doch
so trostlos, daß denkende Menfchen fich nicht dabei beruhigen können.
Die Frage legt sich dem nicht ganz verhärteten Gemüt, besonders
im Anblick des naiven kindergläubigen Volkes nahe: was haben



— 448 —

denn diese Schafe getan, daß sie zn einer beständigen Hölle
verdammt sein follen? Bei aller Anerkennung der Pflicht der
Selbstüberwindung und der sittlichen Charakterbildung, bei allem Abscheu
vor Frevel und Ruchlosigkeit dürfen wir doch vielleicht sagen: das
bischen Lust und Liebe, selbst das bischen Egoismus, das bischen
Habgier und Ruhmgier, das bischen Neid und Ungeduld, von dem
die meisten beseelt sind und das ihnen in gewissem Sinn angeerbt
fein mag, wird viel zu hart bestraft mit dem Sumpf von Schmutz
und Blut, in dem die Menschheit versinken soll. Ich will damit
nicht behaupten, daß wir die Narrheiten des Lebens extra verhätscheln

sollten, wir wollen zugeben, daß sie mit einer Art
Naturnotwendigkeit zu schlimmen Häufern führen, aber die Hölle ist
uns für die Unüberwindlichkeiten, wie sie nun einmal in der menschlichen

Natur liegen, eine zu drakonische Strafe, ganz abgesehen
davon, daß maN sich jedenfalls ein weniger stark geheiztes Inferno
vorstellen könnte.

Aber wie soll der Höllensturz der Verdammten abgewendet
werden? Ich glaube wahrgenommen zu haben, daß die Besferungs-
versuche, die dem Einzelnen gegenüber angewandt wurden, fehr
häufig versagten, und daß die Menschheit seit der Geburt Christi
trotz aller individualisierender Methoden der Pädagogik nicht wesent-
licht gehoben worden ist/) daß aber gewisse soziale Einrichtungen
doch einen greifbaren Fortschritt mit sich führten. Man darf nur
an die Schule und an die Einrichtungen für gesellschaftliche
Fürsorge denken, und man wird verstehen, was ich meine. Das Recht
z. B. hat trotz feiner gewaltsamen Genesis, durch die es diskreditiert

worden ist, einen bedeutenden Weg zum Ziel der Gerechtigkeit

zurückgelegt. Die alten Privilegien, wie sie mit der
Leibeigenschaft und dem Feudalismus zusammenhingen, sind
verschwunden, der Absolutismus ist durch den Konstitutionalismus
abgelöst worden und die Militärdespotie geht doch nicht mehr so

weit, die eigenen Landeskinder ins Ausland zu verkaufen, wie dies
noch am Schluß des 18. Jahrhunderts üblich war. Ein Arbeiterrecht
ist, daran, sich durchzusetzen, und schon heute müssen Kranke,
Verunglückte, Invaliden und Alte sich nicht mehr mit Bettelsuppen
begnügen, sie können vielmehr Ansprüche auf Versorgung geltend machen.

Man nmnt uns Weltverbesserer und wir wollen es sein.
Ja, die Welt wollen wir verbessern, weil wir der Ueberzeugung
sind, daß all die Filigranarbeit, die der Einzelne am eigenen
Herzen vollbringen mag, schließlich einer vergeblichen Liebesmühe
gleichkommt, wenn die Sturmflut höher und höher steigt, und alle
Feinheit, allen Schmelz und alle Politur der Privatsittlichkeit bedroht.

Und noch einmal, die Welt wollen wir verbessern, weil
Wir wissen, daß sie sich eher verbessern läßt, als der oft fo wider-

') Dafz wir darüber trotz allem doch anders denken, möchten wir zu bemerken
nicht unterlassen. Die Red.



— 449 —

borstige Einzelmensch. Man hat uns bald zwei Jahrtausende
gepredigt, daß wir bei den Herzenssünden beginnen müßten, um
dann langsam durch die Familienfehler hindurch auf die Volkslaster

zu kommen. Nun gehen wir einmal den umgekehrten Weg.
Was hilft es dem frömmsten Gottsucher, wenn er sich zu einem Urbild
aller Tugenden ausgestaltet und er wird nachher genötigt, dem
sogenannten Landesfeind das Bajonett in den Leib zu stoßen?
Muß dabei nicht alles Christentum als der helle Hohn erscheinen?
Wohl mag es richtig sein, daß man, um eine soziale Reform
durchzuführen, die foziale Gesinnung vorausfetzen muß. Aber um sozial
gesinnt zu fein, muß der Mensch nicht notwendig die verkörperte
Tugendhaftigkeit in fich darstellen, es genügt einzusehen, daß man
unter der Herrschaft der Desorganisation, die unsrer Zeit das
Gepräge gegeben hat, samt all seinem leiblichen und geistigen Reichtum

verdirbt und daß man des Lebens erst wieder froh werden
kann, wenn man es versteht, sich in die Organisation, die werden
soll, einzufügen.

So sei's denn mit aller Freudigkeit verkündigt, das Evangelium
der Befreiung von der Gewalt sozialer Unterdrückung und
kriegerischer Unterjochung. Es muß eine Zeit kommen, wo die soziale
Frage gelöst wird auf dem Weg der Organisation der Berufsstände,

des neuen Grundeigentumsrechtes und einer vernünftigen
Preisregulierung. Die Völker müssen nur einmal verstehen lernen,
welch' durchgreifende Hilfe in diesen Vorschlägen liegt und es ist
nicht einzusehen, warum sie sich nicht für die foziale Reform ins
Zeug legen sollten bis zu ihrer Durchführung. Sind die Berufsstände

tatsächlich organisiert, in der Weise, daß es keinen Arbeiter
mehr gibt, der nicht einer Gewerkschaft angehört, und ihren
Gesetzen unterworfen ist, so werden die Genossen eben damit das
sichere Dasein von Beamten genießen, das sie vor Heimatlosigkeit
und Brotlofigkeit schützen wird. Ist das neue Grundeigentumsrecht
unter Korrektur des Hypothekenwesens anerkannt, so wird es keine

zum Zwangsverkauf kommenden Güter mehr geben, aber auch keine

brachliegenden oder mit übermäßigen Herrschaftsrechten ausgestatteten

Latifundien, sondern nur noch ertragsfähige und wohlbestellte
Rentengüter, die als Existenzgrundlage der bäuerlichen Bevölkerung
Unveräußerlich sein müßten.

Die Preisregnlierung aber, die von den Berufsgenossenschaften
selbst vorgenommen werden und von dem Suchen nach dem billigsten
oder, wie man es in alter Zeit nannte, nach dem gerechten Preis
geleitet sein wird, muß zu einer allgemeinen Verbilligung der
Lebenshaltung führen. So wird das Leben in den Grenzen des

geliebten Heimatlandes sich erst recht lebenswert gestalten und der
Alpdruck des Sorgengeistes, der heute noch sich lähmend auf alle
Daseinssreude und Unternehmungslust legt, wird von uns
genommen werden.



— 450 —

Aber noch kann die Welt nicht zur Ruhe kommen, solang
die ständige Kriegsgefahr über ihr schwebt und damit die Sicherheit

jedes Einzellebens und jedes Familienglücks bedroht ist. Gegen
diese furchtbare Gefahr ist mit keiner noch so gewaltigen
Kriegsrüstung, wohl aber mit dem föderativen Zusammenschluß der Kulturstaaten

zu einem die Aufrechterhaltung der Ordnung und die

Berücksichtigung der Lebensnotwendigkeiten garantierenden Rechtsver-
band aufzukommen. Der Geist der Berufserfüllung mit Pflichttreue,

der sich in den Berufsgenossenfchaften der Einzelstaaten
verkörpern wird, muß auch Stab und Stütze der völkerumspannenden
Weltordnung werden. Dies ist das Völkerevangelium, das in tausend
Zungen gepredigt werden muß, bis der Höllengeist der Vergewaltigung

mit seinem letzten Dämon ausgetrieben sein wird. Ist dann
der Krieg und die soziale Not verschwunden, so ist die Erde damit
immer noch nicht zum Paradies umgeschaffen. Wie viele furchtbare

Krankheiten werden der Kunst der Aerzte spotten und
ververheerend über die Lande ziehen! Wie viel Schuld der Menschen
wird nach wie vor das Leben erschweren und verbittern, und doch —
Man wird dann wieder anfangen, zu hoffen, daß die Erde noch einmal

das werde, wozu sie von Anfang an bestimmt war: zum
würdigen Wohnplatz des Geistes! Und wenn man fragen wird, wer
hat die Bresche in der Zukunft Land hinein gelegt, fo wird die
AnWort sein: die Weltverbesserer! O, Umsrid.

Militarismus uns Pazifismus im beutigen
»eutscvlant!.

RR er deutsche Krieg hat dem deutschen Volk und Reich seineI Schicksalsstunde heraufgeführt, in der nicht nur über seine

äußere Existenz, sondern auch über seine innere, soziale,
geistige, sittliche Zukunft entfchieden wird.

In der Frage: ob Militarismus, ob Pazifismus handelt es

sich um ein entscheidendes Stück Selbstverständnis des deutschen
Volkes in seiner geschichtlichen Bestimmung.

II.
Militarismus im Sinn von politischer Diktatur der Heeresgewalt

ist etwas durch und durch Undeutsches; hat doch der Deutsche
sein Schwert ein volles Jahrtausend hindurch nur für das ge-

') Vgl. die „Redaktionellen Bemerkungen".


	Weltverbesserer

