
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 9 (1915)

Heft: 10

Artikel: Prophetenbilder. VII., Jeremia (Schluss)

Autor: Liechtenhan, R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-133557

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-133557
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 435 —

dem wir sittlich, mit wenigen Ausnahmen, noch gar nicht gewachsen
wären. Ein überzeugter Christ, welcher dem Staat auch in seiner
Kriegsarbeit dient, kann es jedoch nur mit zerrissenem Herzen
tun. Er mutz leiden. Wird er aufrichtig leiden im Bewußtsein,
einem bessern Zweck zu dienen, dann wird er auch dem Bessern
zum Siege verhelfen. Auch viele weniger reine Opfer sind
helfende Kräfte. Es ist fchon etwas geholfen, wenn einmal jeder,
der Christ sein will, zur Einsicht kommt, daß Gewalttat und Jesu
Nachfolge nicht mit gutem Gewissen vereinbar sind.

Meine Freunde! Wir haben heute einiges vernommen, das
nicht zu den gewohnten Bettagsgedanken gehört. Man ist sonst
gewohnt, von der glänzenden Geschichte unseres Vaterlandes und
seinen Heldenföhnen zu hören, der Männer zu gedenken, die in
schweren Tagen des Landes schwankes Schifflein sicher durch die
tobende Brandung des Völkerkrieges führten, Gott zu danken, daß
uusere Heimat ein Eiland des Friedens geblieben ist. Das sind
die Gedanken, von denen fast alle Pfarrer und vaterländischen
Redner, Zeitungen und Erbauungsblätter, sprechen. Vielleicht sind
einige wenig angenehm berührt, daß es nicht auch an dieser Stelle
geschehen ist. Aber man möge doch bedenken, daß die Zeiten zu
ernst sind, um sich mit altgewohnten Redensarten in süßen Schlaf
oder vaterländische Begeisterung zu bringen. Es ist Zeit, wieder
einmal christliche Wahrheiten nnverhüllt zu sagen. Wohin die Welt
mit ihren gewohnten Bettagen gekommen ist, hat jeder unter uns
mit Grauen gesehen. Niemand wünscht, daß diese Zeit des Blutes
und der Tränen wiederkehre. Wer das nicht mehr wünscht, muß
aber auch den Weg wünschen, der zum Frieden Gottes führt, mag er
auch noch so sauer erscheinen. Dieser Weg ist aber kein anderer
als ein tieferes Sich-erfassen-laffen vom Geiste des Evangeliums.
Darum klingt unsere Betrachtung in das Prophetenwort aus:
O Land, Land, Land, höre des Herrn Wort! Amen!

H. Domenig.

?ropbettnvi>Ser.
VII. Jeremia. (Schluß.)

IRer Pharao Necho war aus seinem Siegeszng durch Syrien bis anI den Euphrat vorgedrungen. Dort aber trat ihm Nebukadnezar
von Babel, der schon den größten Teil des assyrischen Reiches

unterworfen hatte, in den Weg. Jn Jerusalem meinte man, jetzt
habe die Stunde der Befreiung vom ägyptischen Joch geschlagen.
Wieder strömte das Volk in den Tempel, vermutlich um den Sieg
der babylonischen Waffen zu erbeten. Jeremia, der die ganze Eitel-



- 43« —

keit dieser Hoffnungen durchschaute, aber selbst nicht den Tempel
betreten durfte, schickte den Baruch hin, damit er das Buch, in
das er die Worte Jeremias geschrieben hatte, vorlese. Diese
Vorlesung wurde vom Königspalast aus beobachtet. Die in der Kanzlei
versammelten „Fürsten", d. h. höhere Würdenträger, maßgebende
Persönlichkeiten riefen Baruch zu sich iu die Kanzlei. Als sie

vom Inhalt des Buches Kenntnis genommen hatten, rieten sie

dcm Baruch, sich samt feinem Meister zu verbergen; das Buch
lourde dcm König gebracht; diesen versetzte die Vorlesung in eine

unbändige Wut; er ließ sie, da Verfasser und Schreiber nicht
in seiner Gewalt waren, an dem unschuldigen Papier aus und übcr-
'gab es den Flammen. Jeremia aber und Baruch stellten einfach
in ihrem Versteck cinc neue Niederschrift hcr. Hier war die Drohung
an Josakim beigefügt, man werdc nicht Totcnklagc um ihn halten,
sondern ihn wie einen Esel verscharren.

Das Verhängnis ließ auch uicht lange auf sich wartcu. Necho
wurde von Nebukadnezar besiegt und mußte scine asiatischen
Besitzungen abtreten; bald erschien der Sieger selbst, um davou Besitz

zu ergreisen; Jerusalem, das sich nicht ergeben wollte, wurdc belagert.
Während der Belagerung starb Jojakim, Sein Sohn Jechonia ergab
sich nach einer Regierung von nur drei Monaten; in langer Kerkerhaft

büßte er die Schuld seines Vaters, Der Feind drang in Stadt
und Tempel und raubte, was an Schätzen zn finden war. Die
königliche Familie, der wohlhabcndcrc und gebildetere Teil der

Bevölkerung, unter ihnen der Prophet Hesekiel, wurden in die

Verbannung geschleppt. Ein Bruder Jojcckims, Mathania, der wohl
als Gegner des Widerstands bekannt war, wurdc als babylonischer
Vasall unter dem neuen Namen Zedckia mit der Regierung über
die Zurückbleibendcu betraut.

Für Jeremia war dieser Verlauf nur eine Bestätigung dessen,

was er schon längst vorausgesagt hatte, und deshalb gab es jetzt
für ihn nur einen Weg, die willige Unterwerfung unter die

Babylonier. Das war für ihn nicht etwa bloß ein Gebot der
Klugheit, es bedeutete ihm Gehorsam gegen Gottes Willen. Aber
Viele in Jerusalem und unter den Verbannten konnten sich diese

Ereignisse nicht mit ihren Vorstellungen von Gott reimen. Sic
meinten, Gott dürfe sein Volk nicht in so tiefe Demütigung
geraten lassen und konnten sich das Vorgefallene nicht anders deuteu,
als daß auf so unerträgliche ^ religiös unerträgliche — Ernicdri-
gung eine umso wunderbarere Erhöhung folgen müsse, „Propheten"
traten unter den Deportierten und den Zurückgebliebenen auf und
verhießen, ehe zwei Jahre um seien, wcrde ihnen eine völlige
Wiederherstellung geschenkt werden. Das Vertraueu auf Jahwes
Macht und Hilfe war also nicht zusammengebrochen. Im Gegenteil,
es nahm einen ncucn Aufschwung; durfte man von Jahwe nicht
Großes erwarten?



— 437 —

Hier zu widersprechen war für Jeremia besonders schwer. Er
mußte den Schein auf sich nehmen, daß es ihm an Glauben fehle,
daß er von Gott gering denke. Aber was seine Gegner für
Gottvertrauen ansahen, erkannte er als einen bodenlosen Optimismus.
Sie rechneten mit einem erträumten Gott, er redete im Namen
des wirklichen Gottes, dessen Stimme er aus der Sprache der
Ereignisse vernommen hatte und der die Dauer der babylonischen
Fremdherrschaft wollte. Träumer fchilt der Prophet diefe angeblichen

Propheten; er wird nicht müde, vor ihnen zu warnen. Jn
einem Brief ermahnt er die Deportierten, sich auf den Boden der
Tatsachen zu stellen uud sich in Babel bleibend einzurichten, Häuser
zu bauen, Gärten zu pflanzen, Familien zu gründen und aufs
Beste der Stadt, wo sie wohnten, bedacht zn sein. Denn die
Träumer, die baldige Rückkehr verhießen, seien nicht von Jahwe
gesandt. 70 Jahre werde das Exil dauern, d. h. erst der zweiten
und dritten Generation werde die Rückkehr beschieden sein. Freilich
fehlen in diesem Brief die tröstlichen Worte nicht. Auch sern von
der Heimat sind die Verbannten von Jahwe nicht fern, auch dort
dürften und sollten sie ihn anrufen — das ist dem antiken Denken,
wo man dem Gott nur in feinem Land dienen zu können meint,
gar nicht so selbstverständlich; cs ist nicht eine billige Trostphrase,
sondern eine neue Verkündigung: „Denn ich weiß wohl, was ich
mit euch im Sinne habe, spricht Jahwe, nämlich Gedanken des
Friedens und nicht des Leides, euch zu geben Zukunft und Hoffnung.
Ihr werdet mich anrufen und ich will mein Ohr zu euch neigen.
Ihr werdet zu mir beten und ich will euch erhören. Ihr werdet
mich suchen und finden. Wenn ihr mich von ganzem Herzen
sucht, so will ich mich von euch finden lassen" (29, 1—12). Aber
zuvor müssen sie den Kelch des Leidens bis auf den Grund leeren;
anders kommt die bessere Zukunft nicht, als so, daß sie im Innersten
anders werden und Gott von ganzem Herzen, nicht bloß mit ein
paar Opsern und Feiern suchen. Die Erkenntnis vom Segen
und der göttlichen Pädagogik des Leides, daß Gottes Gerichtje
nicht richterlichem Zorn, sondern väterlicher Liebe entspringen, ist
wohl nich^. völlig neu; aber hier erhält sie ihren klassischen
Ausdruck, und die Auffassung dieses Segens ist tiefer, innerlicher als
zuvor.

Diese Gedanken stießen freilich auf Verständnislosigkeit; die
Antwort auf diesen Brief war eine Denunziation Jeremias bei
den Priestern von Jerusalem. Ebenso hart war auch der Widerstand

in der Heimat. Hier hatte die religiös-patriotische Begeisterung
die Siedehitze erreicht; sie äußerte sich im Auftreten von
Propheten, die Verheißungen der Wiederherstellung wollten bekommen
haben, sie verdichtete sich schließlich in dem Plane eines Bündnisses
aller syrisch-phönizischen Kleinstaaten zu einem gemeinsamen
Aufstand. Jn Jerusalem versammelten sich die Gesandten der Ver-



— 438 -
Kündeten, um die Aktion zu beraten. Man hatte sie durch die
Straßen der Stadt einrücken gesehen, von Mund zu Mund ging
es, warum sie gekommen feien, auch dem Jeremia blieb es nicht
verborgen. Plötzlich sieht man ihn in einem merkwürdigen Aufzug
durch die Straßen schreiten, wohl verfolgt von der lärmenden
Gassenjugend, die es mit einem Verrückten zu tun zu haben glaubt;
wie ein Zugtier trägt er ein Joch auf dem Nacken und steuert
gerade auf die Burg los, wo die Gesandten Beratung pflegen.
Unverhofft erscheint er im Kreise und spricht: „Hinein mit euerm
Nacken in das Joch des Königs von Babel! Dienet ihm und
seinem Volk, dann bleibt ihr am Leben." Es ist eine der
sinnbildlichen, bei den Propheten häufigen Handlungen, welche die
Zukunft binden follen.

Offenbar machte er damit einen tiefen Eindruck, so daß für
diesmal der Aufstand unterblieb. Aber die Kriegspartei fetzte ihre
Umtriebe fort; deshalb ließ sich auch Jeremia immer wieder in
diesem Aufzug blicken, um feine Botschaft dem Bewußtsein
gegenwärtig zu halten. Da geschah es einmal, daß einer seiner Gegner,
der Prophet Hanania, in seiner Gegenwart im Tempel gegen seine

Warnung protestierend baldige Wiederherstellung verhieß. Jeremia
antwortete: „Amen! Möchte Jahwe so handeln! Möchte Jahwe deine
Worte, die du prophezeit hast, erfüllen! Aber höre doch dieses

Wort, das ich dir und dem ganzen Volk in die Ohren rufe: die
Propheten, die vor mir und dir gelebt haben von Urzeiten her,
die haben über viele Länder und große Königreiche vom Krieg
geweissagt. Der Prophet aber, der vom Frieden weissagt — wenn
das Wort eintrifft, dann wird man den Propheten erkennen, den

Jahwe in Wahrheit gesandt hat." Das will sagen: niemand wünscht
sehnlicher als ich, daß du Recht behalten möchtest. Aber die großen
Propheten waren Unglücksboten, dem Glückspropheten mißtraut man
bis er sich durch Erfüllung seiner Weissagungen legitimiert hat.
Hanania, statt dieses Argument zu widerlegen, ergreift mit pathetischer

Geste Jeremias Joch und zerbricht es mit den Worten:
„So hat Jahwe gesprochen: ebenso zerbreche ich das Joch des

Königs von Babel auf dem Nacken aller Völker." Doch unbeirrt,
wenn auch schweigend, geht Jeremia seines Weges. Und bald sieht
man ihn wieder auf der Straße, mit einem eisernen Joch an Stelle
des hölzernen angetan; dem Hanania verkündet er: „So spricht
Jahwe: ein Joch von Holz hast du zerbrochen; ich mache statt
dessen ein Joch von Eisen", d. h. jeder Versuch, die babylonische
Knechtschaft abzuschütteln, wird sie nur verschärfen. Persönlich
prophezeit er seinem Gegner einen baldigen Tod, und die Erfüllung
dieser Weissagung mag Jeremias Ansehen für einige Zeit erhöht
haben (Kap. 27 und 28).

Es sind zwei Religionsstufen, zwei verschiedene Arten von
Gottvertrauen, die hier zusammenstoßen. Gegenüber dem religiöfen



— 439 —

Optimismus, der den „lieben Gott" zum Diener der eigenen Wünsche
macht, vertritt Jeremia den Gott der unerbittlichen Heiligkeit, vor
dem nichts bestehen kann, was seine Bestimmung nicht erfüllt,
dessen Plänen die Menschheit dienen soll, Ist Gott um der Menschen
willen da oder die Menschen um Gottes willen? Um diese Frage
handelt es sich zwischen Hanania und Jeremia. Und weil dieser
nur den heiligen Gott kennt, erscheinen ihm auch die
Unheilpropheten als die einzig wirklichen Träger feines Geistes, nicht
aber die Heilspropheten, welche jener Willkür dienen, die vor Buße,
Opfern, Ergebung zurückweicht. Bevor fich ihre Prophezeiungen
erfüllt haben, kann Jeremia nicht an ihre Gemeinschaft mit Gott glauben,

kann er ihre Verheißungen nicht für etwas Anderes als leere
Träume, als Phantasien halten; dann sollten sie aber auch so ehrlich

sein, sie für nichts anderes als Träume auszugeben. „Was hat
Stroh mit dem Korn gemein? fragt Jeremia; ist Gottes Wort nicht
wie ein Feuer? Nicht wie ein Hammer, der Felsen zerschmettert?"

Jeremia lehnt es auch ab, in irgendwelchen äußern Formen
des Visionären, Ekstatischen das Kennzeichen der Echtheit der
Gottesbegeisterung zu erkennen; ihm ist das schlichte, klare Gotteswort lieber
als dieses enthusiastische Treiben, auf das seine Gegner und das
Volk so großes Gewicht legen. Nein, an ihren Früchten sollt ihr
sie erkennen, sagt schon Jeremia:

„Standen sie in meinem Rat,
So mögen sie mein Wort reden zum Volk,
Es zurückbringen von seinem Weg
Und seinrr Taten Schlechtigkeit. (23, 22.)

Sittliche Wirkungen sind die einzige Legitimation des
Göttlichen; wo wir die nicht finden, wo man gegen den natürlichen
Menschen nachgiebig ist, steht auch Gott nicht dahinter, haben wir
es mit der religiöfen Lüge zu tun.

Auf die Dauer vermochte aber Jeremia den religiös-patriotischen

Taumel nicht zu bannen. Zedekia, der nicht so verdorben
war, daß er für des Propheten Größe kein Organ besessen hätte,
aber auch nicht so charakterfest, daß er entschlosfen zu ihm gehalten
hätte, ließ sich, offenbar unter dem Einfluß ägyptischer
Versprechungen, vielleicht auch ägyptischen Geldes, zum Abfall gegen
die Babylonier bewegen. Unermüdlich warnte Jeremia. Er lehnte
es auch ab, für das Volk Fürbitte einzulegen; er wollte nicht für
den Erfolg eines Untemehniens beten, das er als Gottlosigkeit
beurteilte und dessen Nutzlosigkeit er voraussah. Schon als ein
babylonisches Heer vor Jerusalem lag, forderte er nicht bloß den
König, sondern die Einzelnen zur Uebergabe auf; er felbst wollte
in der Stadt aushalten, aber wer sein Leben retten wollte, der
sollte hinausgehen. Nochmals schien eine Wendung zum Guten
einzutreten. Als Nebukadnezar vernahm, ein ägyptisches Entsatzheer

rücke heran, hob er die Belagerung auf, um im offenen Felde



— 440 —

seinem Feinde zu begegnen. Jn Jerusalem glaubte man, die Stunde
der Befreiung habe geschlagen. Der verfrühte Siegesjubel äußerte sich
bezeichnender Weise darin, daß man die Sklaven, die man in der
Stunde der Angst, des altgeheiligten Brauches des Freijahrs, der
Freilassung im siebenten Jahr, sich erinnernd freigelassen hatte, nun
wieder einfing. Jeremias Zorn entbrannte darüber: „So spricht
Jahwe, rief er aus: So will ich nun auch für Krieg, Hunger und
Pest ein Freijahr über euch ausrufen!"

Jeremia selbst wollte während dieser Zeit, wo die Babylonier
abgezogen waren, einer geschäftlichen Besorgung halber in seine
Heimatstadt Anathoth hinausgehen. Da wurde er von der
Torwache des versuchten lleberlaufs beschuldigt, gefangen gesetzt und
in ein unterirdisches Verließ geworfen. Der König, der wie alle
willensschwachen Menschen sich mehr von Schicksalszeichen und
Vorbedeutungen als von Einsichten und Gewisfensurteilen leiten ließ,
zitierte ihn heimlich zu sich und fragte ihn um ein Orakel. Jeremia
konnte nur seine frühern Worte Wiederholen, erwirkte aber doch
eine Erleichterung seiner Haft; er durfte seinen Kerker mit dem
Wachthof vertauschen. Als er aber dort mit seiner Meinung nicht
zurückhiell und immer wieder zur Uebergabe aufforderte, beschloß
die Kamarilla von Unverantwortlichen, die das Heft in den Händen
hatte und auch den König tyrannisierte, ihn unschädlich zu machen.
Sie warfen ihn in eine halbvertrocknete Zisterne, damit er dort im
Schlamm elend umkomme. Doch ein Kämmerer des Königs, cin
Mohr, also ein Heide, erwirkt vom König die Erlaubnis, den
Propheten wieder heraufzuziehen. Jeremia kehrt in den Kasernenhof
zurück und verbleibt da bis zum Fall der Stadt.

Als eine Bresche in die Mauer gelegt war, versuchte Ze-
dekia zu fliehen, ward aber aufgegriffen, mußte noch zusehen, wie
seine Söhne niedergemetzelt wurden, dann wurde er geblendet und
nach Babel geschleppt. Jerusalem wurde dem Erdboden gleichgemacht,
der größte Teil der Bevölkerung deportiert. Jeremia wurde die
Wahl gelassen und er entschied sich für das Zurückbleiben im Lande
mit einem geringen Rest. Der Statthalter Gedalia, einer seiner
Anhänger, machte sich, von Jeremia als seinem Ratgeber unterstützt,
mit gutem Erfolg daran, im Land wieder geordnete Zustände
herbeizuführen. Da — eine neue unheilbare Enttäuschung — fiel
der tüchtige Mann der Privatrache eines gemeinen Menschen, eines
Verwandten des Königshaufes, zum Opfer. Die ratlose Schar fragte
Jeremia, was nun Gottes Wille sei, sie schworen sogar, nach
seinem Spruch zu handeln. Doch als derselbe nicht nach ihrem
Sinn ausfiel: sie sollten im Lande bleiben, verdächtigten sie ihn
und Baruch, in babylonischem Solde zu stehen und zwangen beide

Männer, mit ihnen nach Aegypten auszuwandern. Jn der ersten
ägyptischen Stadt prophezeite Jeremia, Nebukadnezar werde hier
seinen Thron aufschlagen — ex tat es in der sinnbildlichen Weise,



441 —

daß er felbst ein paar Steine als Fundament für des Babyloniers
künftigen Thron in den Boden versenke — und sein Schwert
werde die Flüchtigen in Aegypten erst recht treffen. Zuletzt mußte
er noch protestieren gegen einen gmßen Rückfall ins Heidentum,
Er sah, wie die Frauen Kuchen bücken von dcr Art, wie mau
sie der „Himmelskönigin", der babylonischen Astartc, darzubringen
pflcgtc. Als er sie darob zur Rede stellte, erklärten sie ihm frech
heraus, fie täten es in Erfüllung eines Gelübdes, im Einverständnis
ihrer Männer; denn seit dieser Kult aufgehört habe, habe auch
das Unglück nicht aufgehört. Darin dokumentierte sich nun
allerdings eine innere Blindheit, mit der keine Diskussion möglich war,
Jn furchtbarem Grimm schleuderte ihnen Jeremia die Worte entgegen:

So haltet in Ehren euer Gelübde!
Ja tut's, erfüllt es!
Darum vernehmet das Wort Jahwes:
Sieh, ich schwöre bei meinem Namen,
Nicht wird mehr mein Name ertönen
Aus dem Munde eines Judäers,
Daß er spreche: So wahr Jahwe lebt!
Im Land der Aegypter! (44, LS—28,)

So seid ihr auch nicht mehr wert, seinen Namen auszusprechen,
will er sagen, so ist das Band zwischen ihm nnd euch zerschnitten.
Das ist das Letzte, was vvn ihm erzählt wird. Die spätere Legende,
die berichtet, er habe unter den Steinwürfen seiner Volksgenossen
seine Seele ausgehaucht, hat eine große innere Wahrscheinlichkeit für
fich. Die Erfolglosigkeit, die schon im Leben alle seine Schritte
begleitet hatte, war auch der letzte Eindruck des Sterbenden.

Unerträglich wäre dieses Leben gewesen, wenn ihm nicht zweierlei
über die Tiefe des Leides hinweggeholfen hätte: sein Verkehr des

Herzens mit Gott und seine Hoffnung.
Wir finden im Buch Jeremia eine ganze Reihe von Gedichten,

die nicht zur prophetischen Verkündigung gehören, sondern Bekenntnisse

sind, dem dichterischen Bedürfnis entsprungen, inneren
Seelenvorgängen Worte zu verleihen, durch dichterische Darstellung die Seele
von der Last dieser Vorgänge zu befreien.

„Und wenn der Mensch in seiner Qual verstummt,
Gab mir ein Gott, zu sagen, was ich leide,"

das hatte kaum je ein Mensch so wie Jeremia von sich sagen können.
Es kommen immer wieder Stunden, wo dem Propheten sein

Schicksal, seine Einsamkeit, die verständnislöse und böswillige An-
feindlmg von allen Seiten einfach unerträglich wird. So tief wird
feme Niedergeschlagenheit, daß er in die Klage ausbricht:

Verflucht der Tag, da ich geboren ward,
Da meine Mutter mich zur Weilt gebracht,
Bar alles Segens soll er sein!
Verflucht der Mann, der da zum Vater kam,
Die Freudenbotschaft ihm zu bringen:
„Du hast ein Kind, es ist ein Knabe,"



— 442 —

Und ihn damit so hoch erfreute!
Warum nur kam ich aus der Mutter Schoß,
Um Mühsal nur zu sehn und Kummer,
Jn Schmach die Tage zuzubringen! (20, 14—18).

Ja, die Leidenschaft seiner Schwermut versteigt sich sogar zu Anklagen
wider Gott selbst:

Warum ward ewig mein Schmerz,
Meine Wunde unKeilbar?
Du bist mir zum Trugbach geworden.
Zum Wasser, auf das kein Verlaß ist! (15. 18),

d. h. wie ein Talgrund, der den durstigen Wanderer eine sprudelnde
Quelle erhoffen, aber nur ein trockenes Bachbett finden läßt. Jeremia
hat sich seine Aufgabe fchwer vorgestellt, aber doch nicht so schwer, wie
sie wirklich geworden ist. Er fühlt sich wie von Gott betrogen:

«Du hast mich betört, und ich ließ mich betören,
Du packtest mich und wardst Meister,
Ich ward zum Gelächter beständig.
Ein jeder spottet meiner.,.
Das Gotteswort ward mir zur Schmach,
Zum Hohne den ganzen Tag! (20, 7. 3,)

Ja, seine Erbitterung wurde so groß, daß er Gott seinen Dienst aufkündete:
Da sprach ich: ich will ihn vergessen,
Rede nicht mehr in seinem Namen!
Doch da ward's in mir wie Feuer,
Verschlossen in meinen Gebeinen;
Vergeblich versucht' ich's zu halten.
Ich vermocht' es nicht zu ertragen." (2O, 9.)

So brachte es Jeremia nicht fertig, dem prophetischen Zwang zu
widerstehen. Das Schweigen war ihm noch viel unerträglicher als
das Reden; er spürte, er gehörte nicht mehr sich selbst, er
gehörte gänz seinem Beruf und seinem Gott.

Aber eben, warum brachte ihm die Treue gegen seinen Beruf
so unendliche Seelenqualen? Die furchtbare Frage nach dem Leiden
des Gerechten, während die Frevler Glück und Erfolg haben,
begleitet Jeremia durch sein ganzes Leben. Schüchtern nur wagt sie

sich zuerst hervor, er weiß, Jahwe bleibt im Recht, wenn er
mit ihm hadert, und doch läßt ihm die Frage nach dieser Ungleichheit

der Geschicke keine Ruhe. Ja, plötzlich bricht die Unruhe
seines Herzens in die leidenschaftliche Verwünschung aus:

Du, Jahwe, kennst mich ja.
Prüfst, wie zu dir mein Herz steht:
Raffe sie hinweg, wie Schafe zum Schlachten,
Weihe sie dir zum Tage des Würgens!

Aber augenblicklich erwacht auch wieder die Reue über dieses
Vergessen des bessern Selbst, und er vernimmt die göttliche
Antwort in Form der vorwurfsvollen Frage:

Fußgänger machten dich schon müde,
Wie willst du denn mit Rossen laufen?
Und fliehst du schon in sichrer Landschaft,
Was willst du tun im Schilf des Jordans? (12, 1—6.)



— 443 —

Das will sagen: schon unter der bisherigen Last des Schicksals bricht
dein Gemüt und dein Glaube zusammen; wie willst du dann den noch
viel schwereren Aufgaben gewachsen sein, die noch auf dich warten?
Das ist zwar keine Lösung des Problems; aber du brauchst
es gar nicht zn lösen, du sollst bloß den Weg treuen Gehorsams
gehen ohne ihn zu begreisen, so lautet die göttliche Antwort.

Aber immer wieder drückt diese ungelöste Frage den
Propheten nieder. Er ruft Gott selbst zum Zeugen dafür an, daß er
ja nie das Unheil, das er zn verkündigen hatte, auch gewünscht
habe; nein, im Gegenteil, wie oft hat er Fürbitte einlegen wollen,
ja Gott um das Glück der Feinde bestürmt! Und nun muß
er den schwärzesten Undank erleben! Sehnlich verlangt er danach,
Gottes Vergeltung an ihnen zu schauen. Wir dürfen dieses
Verlangen ja nicht etwa als Rachgier auslegen; nein, es entspringt
einfach dem Bedürfnis, etwas zu schauen von einer sittlichen
Weltordnung. Jeremia möchte es erleben, daß es doch nicht umsonst
ist, sich an Gott zu halten. Aber alsbald empfindet sein zartes
Gewissen wieder das Ungehörige solcher Wünsche, er schämt sich
seiner Schwäche und vernimmt die göttliche Antwort:

„Kehr um, so laß' ich dich umkehren,
Daß du mir wieder dienest!
Wenn du das Edle in dir
Von allem niedrigen scheidest,

So darfst du mein Mund sein!
Hebe sie zu dir empor,
Steige nicht zu ihnen hinunter,
So mach ich dich für dies Volk da
Zur festen, ehernen Mauer.
Umsonst werden sie Wider dich kämpfen.
Denn ich bin mit dir und rette dich." (20, 19, 20.)

Der göttliche Beruf ist für ihn eine übermenschliche Ehre. Wer
dieser gewürdigt ist, darf nicht nach dem trivialen Glück der
Durchschnittsmenschen verlangen, und seine einzige Sorge soll sein, dieser
Ehre würdig zu bleiben. Das Bewußtsein, Gott auf feiner Seite
zu haben, soll ihm genug sein, soll ihm Kraft und Trost spenden.

So erleichtert sich seine gepreßte Seele etwa in Seufzern
wie: „Heile du mich, fo werde ich heil, hilf du mir, so ist mir
geholfen, denn meinen Lobpreis bist du!" Oder er beruhigt sich
in der Zuversicht: „Dir habe ich meine Sache befohlen." Am
triumphierensten kommt aber das Gottes Frohwerden zum Ausdruck

in dem Psalm, den dem Jeremia abzusprechen ich keinen
triftigen Grund finde:

Verflucht der Mann,
Der sich verläßt auf Menschen,
Fleisch macht zu seinem Arm,
Des Herz von Jahwe weicht!
Der gleicht der Steppcnpflanze,
Wird Gutes nicht erleben,
Haust in verbrannter Wüste,
Im unbewohnten Salzland.



— 444 —

Gesegnet ist der Mann,
Dcr sich verläßt auf Jahwe!
Dcr gleicht dcm Baum am Wasser,
Zum Bach die Wurzeln sendend.
Er bangt nicht, kommt auch die Hitz'',
Grün bleiben seine Blätter.
Er fürchtet ein dürres Jahr »ich?.
Bringt unablässig Früchte. (17, 5-L.)

Man muß nus diesen scheinbar so abgeklärten Worten das trotzige
Dennoch, die ganze verhalteile Leidenschaft des Propheten heraushören,

dann werden sie zum Dokument des durch alle Tiefe des
Leides unbesiegten Glaubens. Nicht das falsche Dogma, .daß es
dem Fromen gut und dem Gottlosen schlimm gehe, ist darin
ausgesprochen, wie schon behauptet worden ist, sondern der Glaube
an den unzerstörbaren Wert der Treue, die lieber die ganze Welt
opsert als von Gott zu lassen. Die Höhe des neutestamcntlichen
Wortes: „Wer sein Leben finden will, der mird es verlieren;
wer es aber verliert um meinetwillen, der wird es finden", ist
hier schon von Jeremia ergriffen worden.

Freilich, ein Trost, aus dem der Opsergeist des neuen
Testaments Kraft zieht, hat dem Jeremia noch nicht geleuchtet: der
persönliche Ewigkeitsglaube. Er hat ihn nicht abgelehnt; er scheint
ihm einfach unbekannt; es gibt genug Stellen, wo er davon reden
müßte, wenn er diesen Glauben kennte. Uns Heutigen ist es ja psychologisch

unverständlich, daß einem religiösen Menschen wie Jeremia diefe

Frage gar nicht kommt. Aber wir stehen vor der Tatsache, daß
sie gar nicht berührt wird. Und es scheint, daß das ganze Volk
sie ebensowenig gekannt hat.

Jeremias Hoffnung richtet sich auf die Zukunft seines Volkes
und vor allem die Zukunft der Sache Gottes. Das sind ja die
großen Anliegen, hinter denen sein persönliches Schicksal verschwindet;
daß er den ganzen politischen Zusammenbruch nicht für etwas
Definitives, sondern sür eine Krisis hält, durch die eine bessere

Zukunft vorbereitet wird, das haben wir schon erwähnt. Auch
das Exil hat ein Ende, Gott wird sich von dem Volk, das ihn
von ganzem Herzen sucht, finden lassen. Jn der Zeit der größten
Bedrängnis spricht er die Hoffnung aus, daß man in diesem
Lande wieder säen und ernten wird; ja in dieser Hoffnung tritt
er schon auf ein Angebot eines Vetters ein, der ihm, als dem
nächstens Verwandten, während der Belagerung Jerusalems ein
Stück Erbbesitz der Familie zum Kauf anbietet. Nicht nur Juda,
auch das ältere Brudervolk Ephraim, das vor hundert Jahren den

Untergang durch die Asfyrer fand, darf zurückkehren, die Stammmutter

Rahel, die der Volksglaube in der Nähe ihres Grabes in
Rama um die verlorenen Kinder wollte weinen hören, darf ihre
Thränen trocknen, auf die Periode des Ausreutens und Einreißens
folgt eine solche des Bauens und Pflanzens:



— 44b —

«Gnade fand in der Wüste
Ein Volk der dem Schwert Entronnenen,
Da Israel wanderte zu seiner Ruhe,
Von fern her erschien mir Jahwe:
Unwandelbar liebte ich dich
Und zog dich zu mir aus Gnade.
Noch einmal will ich dich aufbau'n.
Du Jungfrau Israel,
Dann sollst du dich schmücken mit Pauken
Und auszieh'n im fröhlichen Reigen,
Noch einmal Weinberge pflanzen,
Dort auf Samarias Höhen,
Ja du sollst pflanzen und jauchzen." (31, 2—5.)

Diese nationale Hoffnung ift von der religiösen nicht zu trennen.
Ein neuer Sproß des Davidischen Hauses wird königlich und
weife herrschen, Ruhe und Gerechtigkeit im Lande aufrichten, das
Vvlk wird sicher wohnen, uNd sein Name wird sein: „Jahwe unfere
Gerechtigkeit." Das ist eine deutliche Anspielung auf den Namen
des letzten Königs Judas, den er sich erst ber feiner Thronbesteigung

beilegte: Zedekia; der künftige König wird das wirklich
fein, was der Name der jetzigen wie zum Hohn bedeutet: Gerechtigkeit

Jahwes. Daß die vornehmste prophetische Forderung, Gerechtigkeit,

durch Gottes Macht verwirklicht sei, das ist das Ziel der
Hoffnung Jeremias.

So schonungslos die Drohungen Jeremias wider den Tempel
gewesen waren, so gering die Rolle war, die der Tempel in
seiner eigenen Frömmigkeit spielte, so fehlt er doch nicht im
Zukunftsbild des Propheten. Die Wächter auf Ephraims Bergen werden
wieder rufen: „Auf, wir wollen nach Zion hinauf, zu Jahwe,
unferm Gott!" Man wird wieder rufen: „Es segne dich Jahwe,
Gefilde der Gerechtigkeit, heiliger Berg." Freilich, daß das
höchstverehrte Sinnbild der göttlichen Gegenwart im Tempel, der sichtbare

Thron des Unsichtbaren, die "Bundeslade, die mit dem alten
Tempel verbrannt ist, nicht mehr da sein wird', das beunruhigt
Jeremia nicht, darüber vermag er das Volk zu trösten: niemand
wird mehr nach ihr fragen, denn man wird Jerusalem selbst „Thron
Jahwes" nennen, und alle Völker werden sich daselbst versammeln.
Gott wird also von aller Welt Verehrung empfangen, darin nimmt
Jeremia die universale Hoffnung wieder auf, die uns fchon bei
Jefaja begegnete. Und diese Religion der Zukunft, oder sagen wir
lieber, diese neue Gemeinschaft Gottes mit der Menschheit wird keine
sinnliche Vermittlung durch heilige Dinge wie die Bundeslade mehr
brauchen, sie wird geistiger Art fein.

Und sie wird innerlich sein, ihre Stätte, ihr Kraftquell wird
im Herzen der Menfchen wohnen, sie wird vom Zentrum aus
aufgerichtet. Es ist nicht etwa Innerlichkeit in dem üblen Sinn,
daß die Frömmigkeit auf ein verborgenes Heiligtum der Seele
beschränkt bliebe. Nein, so sehr Jeremia ein ganz persönliches

L



— 446 —

Verhältnis zu Gott hat, so ist er doch nicht religiöser Individualist;
auch ihm ist Religion ein Bund Gottes mit dem Volk: „ich
will euer Gott sein und ihr sollt mein Volk sein", das ist für
Jeremia die religiöse Grundvoraussetzung. Seine Innerlichkeit
besteht in dem Gegensatz gegen alles Statutarische, Aeußerliche,
Gesetzliche und Gemachte in der Religion. Er hat aus seinen bittern
Erfahrungen mit dem Reformwerk des Josia etwa gelernt. Er
weiß, daß man einen religiösen Fortschritt nicht von außen her
befehlen kann, sondern daß er einer innern Erneuerung und
Erweckung entspringen muß. Er hat, wie später Paulus und Luther,
die Ohnmacht des Gesetzes, die Unfreiheit des Menschen erlebt
und sucht deshalb das Heil nicht in einer Moralpredigt, sondern
in der Erlösung. Der Mensch kann nicht in jedem Augenblick
tun, was ihm beliebt; er muH in seinem Kern anders werden,
um überhaupt das Gute tun zn können; besitzt er aber die
Erlösung, den freien, freudigen Trieb zu Gott hin, dann bedarf
er keines Gesetzes mehr. Aus der Sehnsucht nach dieser herrlichen
Freiheit der Kinder Gottes ist die klassische Verheißung geboren, mit der
wir dem Lebensbild Jeremias den krönenden Abschluß geben möchten:

Siehe, Tage kommen, spricht Jahwe,
Da schließe ich mit dem Haus Israel eine» neuen Bund.
Nicht einen Bund, wie ich ihn schloß mit ihren Vätern,
Als ich ste bei der Hand nahm, sie aus Aegypten zu führen —
Den sie brachen, daß ich ihrer überdrüssig ward.
Nein, das ist der Bund, den ich mit Israel schließe
Nach diesen Tagen, ist der Spruch Jahwes:
Ich gebe mein Gesetz in ihr Inneres
Und schreibe es in ihr Herz,
Ich will ihr Gott sein und sie sollen mein Volk sein.
Nicht belehrt man den Nächsten
Und sagt zu seinem Bruder: erkenne den Herrn!
Denn sie alle werden mich erkennen,
Jung und alt. ist der Spruch Jahwes, (31, 31—34,)

R. Liechtenhan.')

Weltverbesserer.

F / » er von uns sollte nicht den Ton kennen, in dem das Lied von
den „unverbesserlichen Weltverbesserern" gesungen zu werden
pflegt, diesen Ton der Ueberlegenheit und realpolitisch gesättigter

Welterfahrung, mit dem man alle wahrhaft fortschrittlichen Bestrebungen
abzulehnen für gut findet? Sind es nicht in erster Linie oft die
Geistlichen, die das Bedürfnis fühlen, dem Verdacht eines boden-

') Wir machen darauf aufmerksam, daß von dem Verfasser dieses Aufsatzes
in den „Religionsgeschichtlichen Volksbüchern" eine ausgezeichnete Monographie über
„Jeremia" erschienen ist, die wir denen empfehlen, die diese Prophetengestalt noch

genauer kennen lernen möchten. Die Red,


	Prophetenbilder. VII., Jeremia (Schluss)

