
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 9 (1915)

Heft: 10

Artikel: Eine Bettagspredigt : O Land, Land, Land, höre des Herrn Wort!
(Jeremia 22, 29)

Autor: Domenig, H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-133556

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-133556
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


- t30 —

statt des Argwohns und des Hastens Gottesliebe wieder aufsteht,
wird der dunkle Strom, der heute trennt,
uns endlich wieder einen.
Denn alles andre sank dahin und wurde fortgerissen von den Wassern.
Das aber bleibt.

Und nun, so komm' Christophorus,
und beuge dich der Last
und teil' den Strom der Meinung,
teil' die dunkle Flut des Hassens,

trag' als ew'ges Friedenszeichen dn hindurch den größten Helden —
reine Gottesliebe.

Line SellagspreSigt.
O Land, Land, Land, höre des Herrn Wort!

Jeremia 22. 29.

/ »erehrte Bettagsgemeinde! Vor einiger Zeit hat sich in der Schweiz
U» ein Ereignis zugetragen, das am eidgenössischen Bettag nicht ver-

schwiegen werden darf. Ein Lehrer in der französischen Schweiz,
der auf Grund seiner religiösen Ueberzeugung sich weigerte, weiter
Militärdienst zu tun, ist deswegen verurteilt worden. Er war schon

mehrmals zu seinen Kursen pünktlich eingerückt und stand bei den

militärischen wie bei den bürgerlichen Behörden in größter Achtung.
Eines Tages aber wurden die religiösen Bedenken gegen den Militärdienst

in ihm so mächtig, daß er sein Gewehr weglegte und sich

weigerte, weitern Dienst zu tun. Da wurde er zur Beobachtung
seines geistigen Zustandes ins Irrenhaus gesteckt. Der ihn behandelnde

Arzt gab vor Gericht sein Gutachten dahin ab, daß der geistige
Gesundheitszustand des Dienstverweigernden ein völlig normaler sei.

Darauf verurteilte das Militärgericht den Angeklagten zu vier Monaten
Gefängnis. Der Verurteilte hatte in seiner Verteidigung ausgeführt,
die christliche Religion verbiete das Töten. Und zwar erstrecke sich

dieses Verbot nicht nur auf den einzelnen, sondern auch auf den
Staat. Das Verbot fei absolut zu nehmen, und deswegen verbiete
ihm fein christliches Gewisfen, noch länger Militärdienst zu leisten.
Trotzdem ward er verurteilt. Er wurde verurteilt, obwohl jeder sich

sagen mußte: Gäbe es viele solcher Menfchen, so wäre jeder Krieg, ja
beinahe jeder Unfriede, auf der Welt unmöglich. Der Staatsschulrat
veranlaßte den Verurteilten, sein Lehramt aufzugeben, offenbar in der
Meinung, daß ein Lehrer zum Erziehen der Jugend nicht tauge, wenn
er es nicht verstehe, die Jugend über das Gebot: „Du sollst nicht
töten," hinwegzuführen.



— 4?.1 —

Jn der Grundidee dieser Geschichte liegen einige Gedanken, über
die mir am heutigen Tage nicht hinweggehen dürfen. Vor allem liegt
ein Gedanke darin, der geeignet ist, die friedliche Eintracht zwischen
Staat und Religion zu zerstören. Ein höchst achtbarer Mensch hat
es unzweideutig herausgesagt: „Ich kann nicht Gott und dem Staate
dienen". Laßt uns darum, meine Freunde, heute mit einander
betrachten zuerst, was Gott will, dann, was der Staat will, und wie
der Christ mit ihm in Widerspruch gerät und endlich, welche Stellung
wir selber einzunehmen haben. Als Geleitwort unserer Betrachtung
wählen wir die Bibelstelle: O Land, Land, Land, höre des Herrn
Wort!

Meine Freunde! Was Gvtt unter den Menschen will, ist
zusammengefaßt in das Wort: „Ihr sollt vollkommen sein, gleich wie
euer Vater im Himmel vollkommen ist." An wen hat Gott diese

Forderung gestellt? Natürlich an jeden Menschen mit seiner Stärke
und seiner Schwäche. An jeden Menschen mit feiner Eigenart. An
jeden Menschen, der vermöge seiner Eigenart einen besondern
Gedanken Gottes in der Welt darstellen soll. An jeden Menschen, der
als eigenartiger Gedanke Gottes für sich wie für den Nächsten ein
heiliges Gut sein soll. Auf welche Richtung menschlicher Eigenart
bezieht sich nun Gottes Forderung? Zweifellos auf die sittliche. Die
sittliche Vollkommenheit ist die stärkste Kraft der Welt. Sittliche Kraft
ist der Boden für jede große geistige Kraft. Je stärker die sittliche
Kraft wird, umso größer werden auch die Geisteskräfte, die nötig sind,
um in die Tiefen von Gottes Geheimnissen zu dringen. Welches ist
aber das Mittel, mit welchem Gott seine Forderung der Vollkommenheit

in der Welt in Wirklichkeit setzen will? Gottes Mittel ist die
Liebe. Die Liebe läßt die herrlichsten Kräfte in uns aufbrechen, wenn
mir von ihr berührt werden; sie weckt das Beste in unserem Nächsten,
so wir ihn dieselbe erfahren lassen. Die Liebe gibt uns Opferfreudigkeit

bis zur Hingabe unseres Gutes und unseres Lebens. Sie allein
vermag jenen höchsten Zustand, den wir Seligkeit nennen, in den
Menschen zu schaffen. Ungeahnter Segen würde über die Menschen
kommen, wenn sie wirklich mit Gottes Forderung Ernst machen würden.
Der gute Geist Gottes würde die Menschen zusammenführen. Man
würde nicht mehr Unterschiede des Standes, des Besitzes, des Staates
oder der Rasse kennen. Die Menschen würden alle diese Unterschiede
vergessen und sich zusammenfinden in sittlichen Gemeinschaften, die

an Stelle der Staaten träten. Jeder könnte nach freiem Willen in
der Gemeinschaft leben, die seiner Eigenart am besten zusagen würde.
Ebenso gut wie heute die einzelnen Völker besondere Eigenarten
darstellen, würden die einzelnen sittlichen Gemeinschaften ihre besondere
Art haben und sie pflegen. Eines freilich würden sie vor allen unsern
Staaten voraus haben. Es würde nicht der Geist des Kampfes und
der unersättlichen Selbstsucht unter ihnen herrschen, sondern alle würden
trotz ihrer Verschiedenheit von einem Geiste Gottes durchdrungen sein.



— 432 —

Alle diese sittlichen Gemeinschaften zusammengenommen, alle mit ihrer
besonderen Eigenart, würden die Mannigfaltigkeit des Gottesreiches
ausmachen. Gottes Ziel in der Welt ist aber das Gottesreich. Es
bedeutet den Zusammenschluß aller Kräfte, die zum Guten streben.
Welche Aufgabe würde nun uns zufallen, wenn wir wirklich ernstlich
an die Erfüllung von Gottes Forderung dächten? Wir hätten nichts
anderes zu tuu als die uralte Forderung zu erfüllen, die bald
zweitausend Jahre alt ist. Soll das Reich Gottes kommen, sv müssen
wir umdenken. Tut Buße, und glaubet an das Evangelium, hat Jesus
gesagt und das Kommen seines Reiches davon abhängig gemacht.
Glaubet an das Große und Herrliche, glaubet an das Reich Gottes
trotz Spott und Verfolgung! Glaubet an die Macht der Liebe, dann
wird Unwahrscheinliches wahrscheinlich und Unmögliches möglich werden

Dann werden Friedcnsträume wahr werden. Wie eine leuchtende
Morgensonne wird der Friede kommen und in unser froherstauntes
Auge blicken. Wir werden den Nächsten nicht mehr töten, weder im
Krieg noch im Frieden; denn sein glückliches Antlitz wird uns mehr
wert sein als alle Schätze der Welt.

Allein, meine Freunde, sobald ein Mensch, der von der
Herrlichkeit evangelischer Gedanken durchdrungen ist, wirklich daran geht,
Gottes Forderung zu gehorchen, tritt ihm als berghohes Hindernis
der Staat in den Wcg. Was will denn der Staat? Jn seinem Innern
wünscht der Staat, daß Ruhe, Ordnung und Sicherheit herrsche. Jeder
foll im Frieden feinem Berufe nachgehen können, ohne daß ihn ein
böser Nachbar belästigt. Ein jeder soll unbehelligt denken können,
wie er will, so lange er damit nicht dem Nächsten oder dem Bestände
des Staates bedrohlich wird. Kurz, jeder Staatsangehörige soll seine

Individualität ausleben können innerhalb der gesetzlichen Schranken.
Nach außen wünscht der Staat, daß er unter den übrigen Staaten
eine geachtete Stellung einnimmt, daß sein Einfluß wachse, seine
Produkte ungehindert Absatz finden, daß kein Staat ihn in der freien
Entfaltung seiner Kräfte hindere. Vor allem duldet er nicht, daß ein
anderer Staat seine Unabhängigkeit angreift. Mit welchen Mitteln
sucht nun der Staat seinen Zweck zu erreichen? Zur Erreichung seines
Zweckes nach innen und außen stehen ihm zwei Mittel zu Gebote:
das Recht und die Gewalt. Im Grunde genommen sind beide das
gleiche Mittel, nämlich die Gewalt; denn wer aus freien Stücken sich

den Rechtsordnungen des Staates nicht fügen will, wird mit Gewaltmitteln

dazu gebracht. Deshalb stehen als Zwangsmittel dem Staate
zur Verfügung: Gerichte und Zuchthäuser, Polizei und Militär. Wie
erzieht nun der Staat seine Bürger, damit sie den Staatszweck
erfüllen? Er macht das auf zwei Arten, seinem doppelten Zweck
entsprechend. Jn der Staatsschule werden Knaben und Mädchen zu
friedlichen Bürgern erzogen. Sie müssen lernen, daß es verboten ist,
den Nächsten zu belügen, zu bestehlen oder gar ihn zu töten. Es
wird ihnen gesagt, daß die Wohlfahrt aller davon abhängt, daß jeder



— 433 ^
ein braver, friedsamer Mensch ist. In der Militärschule, die übrigens
schon teilweise in der Staatsschule beginnt, empfängt der junge Mann
eine zweite Erziehung. Dort wird ihm vor allem beigebracht, es sei

das Töten des Feindes eine Heldentat und heilige Pflicht. Nichts sei

köstlicher, als auf dem Felde der Ehre für das Vaterland zu sterben.
Mit dieser doppelt«! Erziehung erreicht der Staat unter seinen Bürgern
eine doppelte Sittlichkeit. Es wird ihnen gesagt: Ihr sollt im bürgerlichen

Leben nicht töten; aber im Krieg ist das Töten eine Heldentat.
Ihr sollt nicht lügen; aber im Krieg ist das Belügen des Feindes
eine Kriegslist und aller Bewunderung wert. Ihr sollt nicht stehlen;
aber im Krieg ist es nnsterbliches Verdienst, fremde Länder für den
Staat zu erobern. Mit dieser doppelten Sittlichkeit bricht der Staat
vor Gott, der als höchste Wahrheit nur eine Sittlichkeit kennt,
zusammen. Für jeden Christen ist es aber eine ansgemachte Sache,
daß Gott höher steht als alle Staaten, und daß sein Wille höher ist
als der Wille aller derer, welche die Staaten regieren. Darum wird
jeder Christ Gottes Gebote über alles stellen. Er wird sagen: Auch
für den Staat darf ich nicht stehlen, nicht lügen, nicht töten. Auf
diese Weise kommt es zum Zusammenstoß zwischen Staat und Christentum,

und er ist schon gekommen. Wenn nicht alle Zeichen trügen,
werden diese Zusammenstöße immer häusiger werden. Die Zusammenstöße

werden zahlreicher, weil diejenigen, welche ihr Christentum nicht
verleugnen wollen, zunehmen werden. Aber auch deshalb werden die
Zusammenstöße häusiger, weil der Staat immer feindseliger gegen
solche Christen auftreten wird. Das liegt in feinem Selbsterhaltungstrieb;

denn wenigstens in der gegenwärtigen Form würde es feinen
Untergang bedeuten, wollte er die Christen ungehindert walten lassen.
Seine Macht würde immer geringer, je mehr Menschen sich weigern
würden, Staatsdienst oder Militärdienst zu tun, Steuern zu zahlen
oder Gerichte anzuerkennen. Daher handelt der Staat von seinem
Standtpunkt aus einzig richtig, wenn er Dienstverweigerer ins
Gefängnis steckt. Dieselben ins Irrenhaus zu stecken, wird er in Zukunft
wohl unterlassen; denn man müßte komische Schlüsse auf seine eigene
Geistesverfassung ziehen, wenn er in Friedenszeiten den, der tötet,
zur Beobachtung seines geistigen Zustandes ins Irrenhaus schickt, in
Kriegszeiten aber denjenigen, der nicht töten will. — Im Kampfe
zwischen Staat und Christentnm wird unzweifelhaft Christus siegen, wie
alle Wahrheit siegen muß. Heute sind solche schon da, welche um
Christi willen leiden. Ihre Anzahl wird sich mehren. Sie sind die
Saat, aus welcher einst eine an Christus gebildete Volksmeinung
entstehen wird, welche alle Gemalttat, vor allem den Krieg, verabscheut
und unmöglich macht. Dann sind die Kräfte des Evangeliums
allgemeiner Besitz geworden.

Soweit sind wir aber noch nicht. Deshalb erhebt sich für uns,
meine Freunde, die Frage: Was haben wir zu tun? Es ist ohne
weiteres einleuchtend, daß man den Staat nicht von heute auf morgen



— 434 —

abschaffen kann. Daraus würde die größte Unordnung folgen. Krieg
und Faustrecht würden kein Ende nehmen. Der Staat könnte aber
auch deswegen nicht aufgehoben werden, weil die Mehrzahl der Menschen

sittlich noch nicht so gereift ist, daß sie zu jenen sittlichen
Gemeinschaften des Gottesreiches zusammengeschlossen werden könnte, die
den Staat zu ersetzen berufen sind. Ebenso sicher als das, daß wir
den Staat noch nicht durch eine bessere Gemeinschaft ersetzen können,
ist auch die Gewißheit, daß wir auf unsere heiligste Ueberzeugung nicht
verzichten können. Sonst wären wir Verräter an Gott und unserem
Gewissen. Darum wird es so gehen, wie es schon gegangen ist.
Einzelne vermögen den Widerspruch nicht zu ertragen und stellen sich

unbedingt auf die Seite Gottes. Der Staat steckt sie dafür ins
Gefängnis. Wer zu solchem Heldentum berufen ist, das bleibt jedem
seine persönliche Angelegenheit. Nur einer, der in seinen Gründen
ganz rein ist, wird diesen Weg des Märtyrers beschreiten dürfen, weil
nur ein reines Opfer höchste sittliche Bedeutung hat. Einem andern
wäre es sittlich gefährlich, die Waffe wegzuwerfen und sich von Amt
und Ehre bringen zu laffen. Die, welche das Martyrium nicht auf
sich nehmen dürfen, aber den Widerspruch zwischen Gottesforderung
und Staatsforderung erkennen, haben etwas anderes zu tun. Sie
haben vor allem in der Welt die Friedensaufgabe des Staates zu
betonen und felber Friedensarbeit zu leisten. Sie müssen darauf
hinweifen, daß eine vieljährige Aufopferung in sozialer Friedensarbeit

ein viel größeres Heldentum ist und viel größere,
freiwillige Aufopferung erfordert als ein kurzes, meist erzwungenes,
Heldentum aus dem Schlachtfelde. Gerade wir Schweizer müffen
die Jugend darauf hinweifen, daß die Schweiz ihre größte
Bedeutung in der Welt nicht durch ihre Kriegs-, sondern'durch ihre
Friedenstaten erlangt hat. Die Jugend muß erfahren, daß Zwingli
und Calvin unsere größten Helden sind, die der Schweiz die größte
weltgeschichtliche Bedeutung verschafft haben; denn drei Viertel aller
Protestanten der Gegenwart find auf die Schweizerreformation
zurückzuführen. Die Schweizerjugend muß wissen, daß ihr Vaterland

durch Pestalozzi der Welt einen Mann gegeben hat, der sür
die Bildung der Jugend fruchtbarer ist als alle Kriegshelden zusammen.
Die falschen Volkserzieher müssen abgelehnt werden, welche in der
Jugend die Meinung pslunzen, wahre Heldengröße fei nur in
blutigen Taten für den Staat möglich. Solche Friedensarbeit haben
alle zu tun, welche den Willen Gottes als das größere ansehen,
für ihn aber nicht zum Märtyrer werden können. Daneben werden
sie aber auch dem Staate dienen müssen. Solange der Staat
in diefer Form besteht, muß er auch Polizei und Militär, Gerichte
und Zuchthäuser haben. Alle diese Einrichtungen müssen sogar in
sehr vollkommenem Zustande gehalten werden. Wollten wir z. B.
den Versuch machen, uns bei der Invasion eines Feindes nicht
zu wehren, um einsach zu leiden, so würden wir etwas unternehmen,



— 435 —

dem wir sittlich, mit wenigen Ausnahmen, noch gar nicht gewachsen
wären. Ein überzeugter Christ, welcher dem Staat auch in seiner
Kriegsarbeit dient, kann es jedoch nur mit zerrissenem Herzen
tun. Er mutz leiden. Wird er aufrichtig leiden im Bewußtsein,
einem bessern Zweck zu dienen, dann wird er auch dem Bessern
zum Siege verhelfen. Auch viele weniger reine Opfer sind
helfende Kräfte. Es ist fchon etwas geholfen, wenn einmal jeder,
der Christ sein will, zur Einsicht kommt, daß Gewalttat und Jesu
Nachfolge nicht mit gutem Gewissen vereinbar sind.

Meine Freunde! Wir haben heute einiges vernommen, das
nicht zu den gewohnten Bettagsgedanken gehört. Man ist sonst
gewohnt, von der glänzenden Geschichte unseres Vaterlandes und
seinen Heldenföhnen zu hören, der Männer zu gedenken, die in
schweren Tagen des Landes schwankes Schifflein sicher durch die
tobende Brandung des Völkerkrieges führten, Gott zu danken, daß
uusere Heimat ein Eiland des Friedens geblieben ist. Das sind
die Gedanken, von denen fast alle Pfarrer und vaterländischen
Redner, Zeitungen und Erbauungsblätter, sprechen. Vielleicht sind
einige wenig angenehm berührt, daß es nicht auch an dieser Stelle
geschehen ist. Aber man möge doch bedenken, daß die Zeiten zu
ernst sind, um sich mit altgewohnten Redensarten in süßen Schlaf
oder vaterländische Begeisterung zu bringen. Es ist Zeit, wieder
einmal christliche Wahrheiten nnverhüllt zu sagen. Wohin die Welt
mit ihren gewohnten Bettagen gekommen ist, hat jeder unter uns
mit Grauen gesehen. Niemand wünscht, daß diese Zeit des Blutes
und der Tränen wiederkehre. Wer das nicht mehr wünscht, muß
aber auch den Weg wünschen, der zum Frieden Gottes führt, mag er
auch noch so sauer erscheinen. Dieser Weg ist aber kein anderer
als ein tieferes Sich-erfassen-laffen vom Geiste des Evangeliums.
Darum klingt unsere Betrachtung in das Prophetenwort aus:
O Land, Land, Land, höre des Herrn Wort! Amen!

H. Domenig.

?ropbettnvi>Ser.
VII. Jeremia. (Schluß.)

IRer Pharao Necho war aus seinem Siegeszng durch Syrien bis anI den Euphrat vorgedrungen. Dort aber trat ihm Nebukadnezar
von Babel, der schon den größten Teil des assyrischen Reiches

unterworfen hatte, in den Weg. Jn Jerusalem meinte man, jetzt
habe die Stunde der Befreiung vom ägyptischen Joch geschlagen.
Wieder strömte das Volk in den Tempel, vermutlich um den Sieg
der babylonischen Waffen zu erbeten. Jeremia, der die ganze Eitel-


	Eine Bettagspredigt : O Land, Land, Land, höre des Herrn Wort! (Jeremia 22, 29)

