
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 9 (1915)

Heft: 9

Artikel: Prophetenbilder. VII., Jeremia

Autor: Liechtenhan, R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-133550

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-133550
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 379 —

Selbsterhaltungstrieb und trübt den Blick für das, was über das
Eigene hinausliegt.

Wer ist nun allein, Jesus oder seine Jünger, die, von der großen
Menge angesteckt oder wenigstens eingeschüchtert, das Eigene suchen?
Werden sie damit nicht erst recht auf den Weg gedrängt, der zur
Vereinzelung und Vereinsamung führt? Hat nicht Jesaja Recht: Sie
gingen alle in der Irre, ein jeglicher sah nur auf seinen Weg?

Jesus aber ist nicht allein; denn Gott ist bei ihm. Indem er,
von einer wankelmütigen Menge verlassen, an Gott festhält, hält er
in und mit Gott die ganze Welt fest. Was ihm in der göttlichen
Perspektive sich auftut, überwiegt weit allen Beifall der Menge, darum
gibt er nicht nach und geht, wenn es sein muß, allein seinen Weg
weiter, bis sich ihm schließlich doch alle Kniee beugen. Denn das echt

Göttliche kommt allen Menschen zu wie das Sonnenlicht; es wird,
scheinbar fremd und verlassen auf Erden, doch die Menfchen erfüllen,
als etwas, das keinen Namen hat und doch überall lebt, als das
Einsame, das doch nicht allein bleibt, „als das Unbekannte und doch
bekannt, als das Sterbende und siehe, es lebt; als das Gezüchtigte und
doch nicht ertötete; als das, das nichts sein nennt und doch alles hat."

Das ist das Los des Menschensohnes, des wahren Menschentums

auch in der Gegenwart. L. Stückelberger.

?ropbetenbllSer.
VII. Jeremia.

s gibt wenig Menschen in fo alter Zeit, deren äußeres Geschick

1^ und inneres Leben wir so genau kennen, wie das des Propheten
Jeremia. Denn es ist ein Leben von einer solchen Kraft der

Empfindung und Festigkeit des Willens, von einer solchen erschütternden

Tragik des Schicksals, daß es sich den Gemütern unvergeßlich
einprägte. Der Eindrnck und Einfluß dieses Lebens ging um so tiefer,
als Jeremia die gewaltigsten Weltumwälzungen, deren Zeitgenosse er
war, erlebte mit Augen, die tiefer blickten als die Uebrigen und mit
Ohren, die aus der Sprache der Ereignisse den göttlichen Sinn heraushörten,

und zugleich die Gabe besaß, was sich in seinem Innern
abspielte, so in Worte und Bilder zu fasfen, daß in der Seele der Andern
etwas mit in Schwingung geriet und verwandtes Leben in ihnen
geweckt wurde, soweit sie feine Größe fassen konnten. Ja, diese Größe
beruhte letztlich darauf, daß er dieses furchtbar ernste Drama nicht
bloß als innerlich ergriffener Zuschauer, sondern sozusagen als
Mitspielender, als Träger der Hauptrolle, als Vertreter Gottes unter den
Menschen erlebte und berusen war, feinen Zeitgenossen den Sinn und



— 380 —

Ertrag ihres Erlebens darzubieten. Deshalb soll auch unsere
Beschäftigung mit ihm nicht bloß ein historisches Interesse befriedigen
oder bei ästhetischer Bewunderung seiner Größe stehen bleiben; wir
möchten unser eigenes Leben nähren und stärken aus den Früchten
seines Lebens.

Wir verstehen freilich Jeremia nicht, wenn wir ihm mit unserer
Durchschnitts-Psychologie nahe kommen wollen. Von Anfang an finden
wir ihn getragen von einem eigenen Berufsbewußtsein, durch das er
gewöhnliches Menschenmaß überragt. Die Berufungsvision gibt uns
davon eine Ahnung. Es ist bemerkenswert, wie zurückhaltend Jeremia,
im Gegensatz zu Jesaja und namentlich zu Hesekiel und den spätern
Propheten, in der Beschreibung des äußern visionären Vorgangs
bleibt; es kommt ihm allein auf die göttliche Berufung selbst, auf die

Aufgabe an.
Des Herrn Wort erging an mich:

«Ich kannte dich, schon eh' ich dich erschuf,
Eh du ans Licht kamst, Hab ich dich geweiht,
Den Völkern zum Propheten dich bestellt."

Da fprach ich:
„Ach Herr, mein Gott, o stehe nur,
Ich tauge nicht zum Reden,
Ein Knabe bin ich noch,"

Da antwortete mir der Herr:
„Sprich nicht: ein Knabe bin ich noch!
Nein! wohin ich dich sende, dahin geh!
Was ich dich heiße, sollst du reden.
Drum fürchte du dich nicht vor ihnen,
Ich bin mit dir und rette dich."

Und Jahwe reckte seine Hand ans, berührte meinen Mund und
sprach zu mir:

„Sieh, meine Worte lege ich in deinen Mund,
Ich habe Auftrag heut gegeben
Dir über Völker, Königreiche,
Um auszureuten. einzureißen,
Um zu zerstören, zu zerschmettern,
Und aufzubauen und zu pflanzen." (1, 4—10.)

Schon vor seiner Geburt bestand ein göttlicher Plan, der alle
seine Lebensumstände so leitete, daß sie ihn bereiten mußten für seine

gewaltige Aufgabe; das gibt dem Propheten eine lebhafte Empfindung
der Wichtigkeit, aber auch der Unentrinnbarkeit seines ganzen Schicksals;
sein Leben bekommt einen mächtigen Hintergrund von göttlichen
Gedanken und Zielen, die ihn leiten, tragen und schützen; als der Träger
eines besondern Auftrags weiß er sich auch als Gegenstand einer
besondern Fürsorge. Um die Bedeutung seines Auftrags ganz zu
verstehen, wie er stch im Bewußtsein Jeremias widerspiegelte, müssen wir
uns in antikes Denken versetzen: dies Wort des Propheten ist nicht
nur ein Vorherwissen und Voraussagen, sondern ein wirksamer Befehl,
der die Zukunft beeinflußt und bindet; Heil oder Unheil verkündet



— 381 —

der Prophet nicht bloß, nein er schafft beides, er ist das irdische
Organ des weltbeherrfchenden Gotteswillens. So der Prophet, oder

genauer Gott durch den Propheten, spricht, so geschieht's, so er gebietet,
so steht es da (oder sinkt dahin). Nur das Bewußtsein der Erhabenheit

dieses Berufes macht feine Last erträglich.
Denn diese Last ist entsetzlich. Erschütternd genug sind die

Erlebnisse seines Volkes für den, der sie über sich muß kommen lassen.
Jeremia muß sie beständig voraus erleben. Schon bei der Berufung
hört er, daß es Katastrophen sind, die er mit seinem Wort einzuleiten
hat: auszureuten und einzureißen ist er bestellt über Völker und
Königreiche, sein eigenes heißgeliebtes Volk eingeschlossen. Immer
klarer tritt das vor sein Auge, angstvolle Visionen überfallen ihn
plötzlich und enthüllen ihm die Zukunft, und als er wieder aufwacht
faßt er das Geschaute in Worte:

„Mein Busen, mein Busen, ich bebe!
O Herzenskammern!
Es tobt mir meine Seele,
Kommt nicht zur Ruhe!
Denn horch, das Lärmhorn hört' ich,
Den Schrei der Kämpfer!
Sturz folgt auf Sturz! Zerstörung
Im ganzen Lande!
Jäh sind zerstört meine Hütten,
Im Nu meine Zelte!
Wie lang muß ich seh'n die Fahne,
Muß hören das Lärmhorn?" (4,19—21.)

Es ist eine Vision, in der sich Bilder von der feindlichen Invasion
blitzartig aneinander reihen. Einmal beschreibt er das Volk wie eine

Buhle, die fich schmückt, nm den Plünderern als willkommene Beute
zu erscheinen; doch umsonst legt sie ihren Schmuck an nnd entfaltet
ihre Reize; laut hört sie der Prophet keuchen und aufkreischen, als
die eindringenden Feinde herzlos gegen sie das Schwert zücken, sie

niederzustoßen. (4, 30. 31.) Und dann beschreibt er, wie er das Land
in prophetischem Vorausblick nach der Ueberflutung durch die feindlichen

Scharen geschaut hat:
„Ich blicke zur Erde — sie wurde zum Chaos.
Ich blicke zum Himmel — sein Licht ist entschwunden.
Ich schaue die Berge — und siehe, sie beben.
Und alle Hügel geraten ins Schwanken.
Ich schaue und siehe: kein Mensch weit und breit,
Die Vögel des Himmels entflohen, entflogen.
Ich schaue und siehe: das Fruchtland verwüstet,
Die Städte Ruinen vor der Zornglut Jahwes," (4, 23—26.)

Wenn so Jeremia mit wunderbarer dichterischer Kraft in ein
paar Strichen diese Bilder des Entsetzens zeichnet, so finden wir nichts
von dem Hochgefühl, mit dem Jesaja die Gerichte seines Gottes
ankündigt; nein, Jeremia leidet selbst namenlos darunter, umso mehr,
als er die Fruchtlosigkeit seiner Warnungen einsehen muß. Er erfährt
die ganze Blindheit seines Volkes, sie wollen nicht sehen, sie übergießen



— 382 —

ihn mit Hohn, sie wiegen sich immer mehr in Sicherheit, um desto

sicherer dem Abgrund entgegen zu treiben. Er möchte seinem Volke
helfen und entfremdet fich ihm dabei immer mehr, er gerät immer
tiefer in eine furchtbare Einsamkeit.

Schon in einer mit der Berufung zusammenhängenden Vision
wird ihm diese Einsamkeit als sein Los in Aussicht gestellt:

„Du aber auf! Die Lenden gürte.
Verkünde das, was ich dich heiße,
Und zage nicht, daß ich nicht dich erschrecke!
Denn siehe, heute Hab ich dich gemacht
Zur festen Stadt, zur Burg von Erz,
Zum Trotz dem Land und Judas Kön'gen,
Den Fürsten, Priestern, dem geringen Volk;
Sie streiten wider dich, jedoch
Vermögen nichts, denn ich will mit dir sein," (1, 17—19.)

Er hält sich fern von aller Geselligkeit:
„Nicht saß ich und jauchzte
Im Kreise der Scherzenden,
Saß abseits, da deine Hand mich gepackt,
Du mit Grimm mich gefüllt," (IS, 17,)

Die bleichen Schatten, die ihn überall verfolgen, vergällen ihm
alle Freude. Ausdrücklich aber ergeht auch an ihn das göttliche Gebot,
an den täglichen Freuden und Leiden keinen Anteil zu nehmen; wo
Hvchzeitsfreude und Totenklage ertönen, da soll er vorbeigehen (16,5—9);
wer kann fich mitfreuen, der da weiß, daß jeder Laut des Jubels und
der Freude, der Gesang vor Bräutigam und Braut jäh verstummt,
der Laut der Handmühlen stille steht und das Licht des Leuchters
erlischt! Und wer wird über die Einzelnen jammern, die dahinsterben,
der da weiß: bald wird der Tod fo wüten, daß niemand mehr zur
Totenklage übrig bleibt! Wie oft mag man sich von ihm als einem
teilnahmlosen Sonderling unwillig abgewandt haben, worauf er zur
Antwort gab: Ich traure schon um den viel furchtbareren Tod, den

ich hereinbrechen sehe! Ja, er hatte noch ein furchtbareres Opfer
gebracht; ein Gotteswort erging an ihn:

„Nimm dir kein Weib an diesem Ort,
Nicht Sohn noch Tochter sollst du haben!

Denn fo spricht Jahwe über die Kinder, die hier zur Welt
kommen, die Mütter, die sie gebären, die Väter, die sie zeugen:

„Sie sterben des Seuchentodes,
Verenden durch Schwert oder Hunger,
Sie werden zum Mist auf dem Acker,
Von niemand beklagt noch begraben,
Sie werden den Vögeln des Himmels,
Den Tieren des Feldes zum Fraß." (16, 1—4.)

Wer bedenkt, sür welche Schmach es bei den Israeliten galt,
kinderlos zu sterben, das Gedächtnis seines Namens nicht fortzuerben,
der ermißt erst die Größe dieses Opfers, das Jeremia gebracht hat.
Wo seine Ehelosigkeit zum Gegenstand der Verwunderung oder des

Spottes wird, da schleudert er den Fragenden diese Erklärung ins



— 383 —

.Gesicht, daß ihnen das spöttische Lachen vergeht. Dann ruft er etwa
die Weiber herbei, sie ein neues Klagelied zu lehren:

„Der Tod stieg uns durchs Fenster,
Drang in die Paläste,
Ausrottend das Kind von der Gasse,
Den Jüngling vom Markte,
Es fallen auf dem Felde
Der Menschen Leichen,
Wie Garben hinter dem Schnitter,
Und keiner sammelt," (9, 16—21,)

Ts ist unseres Wissens das erste Mal in der Weltliteratur, wo
das Motiv vom Schnitter Tod vorkommt; und dieses erste Mal ist
kaum mehr übertroffen worden.

Die Bedeutung der Propheten liegt aber nicht in erster Linie in
der Weissagung der Ereignisse — das ist das zufällig Geschichtliche —
sondern in ihrer Begründung des Gerichtes — hier entdecken sie ewige
Wahrheiten.

Der Zeit Jeremias war die lange Regierung des Königs Manasse
vorausgegangen. Mit dessen äußerer Politik, die im Anschluß an
Assyrien das Heil gesucht hatte, war auch, wie überall, eine bestimmte
Religionspolitik Hand in Hand gegangen: im Tempel von Jerusalem
wurde der Dienst der assyrischen Gestirngottheiten, vorab der „Himmelskönigin",

als eine Huldigung vor der assyrischen Macht eingeführt,
und die Vertreter der prophetischen Religion hatten eine schwere Zeit;
es scheint zu Verfolgungen gekommen zu sein. Im Zusammenhang
damit gewannen auch alle die Tendenzen die Oberhand, welche
die Grenzen zwischen der Jahwereligion und dem Baalsdienst
verwischten. Heidnische Sitten, Aeußerungen der Nachtseite der
Religion, wie Opfer der Erstgeburt, das Treiben der Tempeldirnen,
fanden Eingang, und die ländlichen Feste an den alten
Lokalheiligtümern, den „Höhen" arteten oft genug in Orgien der Un-
mäßigkeit und Unzucht aus. Die üblen Folgen dieser heidnischen
Reaktion standen auch noch zu Jeremias Zeiten in Blüte. Die
ganze Entrüstung des Propheten ergießt sich dawider; es ist ihm
Untreue gegen Jahwe, Verunehrung seiner Majestät. Denn Jeremia
fühlt den tiefen Gegensatz der Qualität zwischen Jahwe und diesen
heidnischen Göttern:

„Ans Ufer der Kittäer geht und seht,
Nach Kedar schickt und merkt wohl auf,
Und forscht, ob Gleiches dort geschah:
Vertauscht ein Volk denn seine Götter,
Die doch nicht rechte Götter sind?
Jedoch mein Volk vertauscht den Herrn der Ehren
An den, der nicht zu helfen weiß!
Erschaudert ihr, ihr Himmel, nicht darob?
O kommet vor Entsetzen außer euch!
Zwiefaches Unrecht hat mein Volk getan:
Mich, den lebend'gen Quell verließen sie,
Um löchrige Zisternen sich zu graben,
Daraus das Wasser ausgcronnen ist!" (2,2—13.)



— 384 —

Solche Untreue ist in der ganzen Welt unerhört! Aus der Geschichte
werden dem Volk Gottes Wohltaten vorgehalten, es war etwas
wie bräutliche Liebe in der alten Zeit, da Jahwe sein Volk
erwählte und ihm das Land Kanaan schenkte, und wie hat es ihm
gelohnt! Und zu dem religiösen Frevel kommt die sittliche
Korruption, die dem Propheten offenbar nach seiner Uebersiedelung
in die Hauptstadt besonders auffallend entgegentrat; die frivole
Ausbeutung der Schwachen durch die Starken vergrößert beständig
die Schuld und verschlimmert das Gericht. Das Entsetzlichste aber
ist, daß die Vertreter der Religion, daß Propheten und Priester
mit dem bösen Beispiel vorangehen. Als Unnatur erscheint dem
Jeremia dieses ganze Treiben:

„Sie halten^festlam Scheine, die Umkehr weigernd.
So oft ich forschte und horchte, so reden sie Lüge.
Kein Mensch bereut seine Bosheit und spricht: was tat ich?
Man rennt drauf los wie Rosse im Schlachtgewimmel,
Selbst der Storch hoch in der Luft kennt seine Zeiten,
Die Schwalbe, die Turteltaube kehrt pünktlich wieder," (8, S—7,)

Der Zug zu Gott, der Trieb zum Guten ist doch sonst den
Menschen eingepflanzt wie dem Zugvogel Zeit und Ziel seiner
Flüge; nur dieses Volk ist aufs Böse versessen in unbegreiflichem
Starrsinn. Aber eben deshalb begnügt sich Jeremia nicht, als
Moralist seine Forderungen zu erheben. Das hilft ja nichts; „wie
kann ein Mohr seine Haut wandeln, ein Pardel seine Flecken!"
Jeremia beobachtet die Unfreiheit des Bösen, und deshalb kann es

nicht helfen, da und dort etwas zu korrigieren, Flickwerk zu liefern.
Die sittliche Besserung wird erst durch eine religiöfe Bekehrung,
eine innere Wiedergeburt möglich. Wohl hat es nicht an Anläufen
der Buße gefehlt, im Geist hat Jeremia das Volk gesehen, wie es,
einen Bußgesang singend, eine Wallfahrt zu Jahwe unternimmt:

„Ja dich, der unser Gott ist, dich suchen wir wieder.
Trug sind fürwahr die Hügel, der Lärm der Berge!
Bei Jahwe, unserm Gotte steht Israels Rettung.
Der Baal fraß uns von Kind auf der Väter Erbe,
Wir legen uns nieder in Schande, uns decke Beschämung."

Er darf daraufhin verheißen:
„Bekehrst du dich, Israel, darfst du zu mir herkehren!
Entferne die Greuel, so mußt du vor mir nicht fliehen!
Pflügt einen Neubruch, sät nicht in die Dornen!
Beschneidet euch mir, beseitigt des Herzens Vorhaut!" (3, 21—4, 4.)

Es schien auch wirklich eine Zeit lang, als wolle es zu
diesenl Neubruch kommen. Jn Jerusalem ereigneten sich wunderbare

Dinge. Im Tempel wurde ein Gesetzbuch entdeckt, das eine neue
Lebensordnung vorschrieb, als Gottesgebot durch Mose, in
eindringlichem, seelsorgerlichem Ton abgefaßt, die beste Rechtstradition
des Volkes enthaltend, halb Straf- und Zivilgesetz, halb religiöse
Unterweisung. Es atmete prophetischen Geist, wenngleich der priesterliche

Einschlag nicht zu verkennen ist. Mit strengen Strafen war



— 385 —

die Vergewaltigung des Schwachen durch den Starken bedroht,
der vom Baalsdienst durchseuchte Gottesdienst auf den Höhen
verboten. Das Herz des tüchtigen, ernsten Königs Josia war sofort
Feuer und Flamme, er erhob das Buch zum Staatsgesetz.
Merkwürdig glatt lief es ab, als feine Soldaten überall im Land die
lokalen Kultstätten zerstörten, die Altäre einrissen, die heiligen Täulen
und Steine fällten und dem Volk verkündet wurde, nur noch im
Tempel von Jerusalem dürften künftighin Opfer gebracht und Feste
gefeiert werden. Jn einem so kleinen Lande, wo die Reise zur
Hauptstadt nirgendsher mehr als ein bis zwei Tage erforderte,
war das leicht durchführbar. Die prophetische Strömung hatte
vorgearbeitet, die Beliebtheit des Königs wird mitgeholfen haben,
das Reformwerk durchzuführen.

Wie hat sich Jeremia dazu gestellt? Der Abschnitt, nach
dem er mitgeholfen hätte, das Gesetz einzuschärfen, ist in seiner
Echtheit zu unsicher, als daß sich Schlüsse daraus ziehen ließen.
Anderseits begegnen wir in den ältern Stücken auch, keiner Polemik,
sodaß die Annahme am meisten Wahrscheinlichkeit für sich hat,
er habe eine reservierte Stellung eingenommen und abgewartet,
bis es an den Tag komme, ob die Erweckung in die Tiefe gegangen
sei. Eine längere Zeit des Schweigens, eine Ruhepause in seinem
Leben ist damals eingetreten, bis ihn neue Wendungen der
Weltgeschichte wieder auf den Plan riefen.

Josia hatte auch deshalb sein Reformwerk durchführen können,
weil er keine assyrische Einmischung mehr zu fürchten hatte:
Das Weltreich der Herrscher von Ninive war der Auflösung nahe.
Zu denen, welche aus einen Teil des Erbes die Hand legen wollten,
gehörte der tatkräftige Pharao Necho; jetzt war Gelegenheit, einen
alten Programmpunkt der ägyptischen Politik, die Herrschaft über
die ganze östliche Mittelmeerküste und ihr Hinterland zu
verwirklichen. Im Jahr 606 zog Necho nach Norden, Josia, der
nicht einfach das assyrische Joch mit dem ägyptischen z°u tauschen
begehrte, vermutlich auch durch seine Religionspolitik ein besonderes

Anrecht auf göttlichen Schutz erworben zu haben glaubte,
verlegte ihm. den Weg, verlor aber Schlacht und Leben. Sein zweiter
Sohn Joahas, den das Volk auf den Schild erhoben, wanderte in
ägyptische Gefangenschaft und der bei der Thronfolge übergangene
ältere Sohn Jojakim wurde König von der Aegypter Gnaden,

Es war in der ersten Zeit Jojakims, die Gemüter waren
von den letzten Ereignissen, von der schweren Enttäuschung durch
Josias Katastrophe noch erregt und bedrückt; ein nationaler Bußtag

war ausgerufen und zahllose Scharen strömten aus dem

ganzen Land in den Tempel. Jeremia sah, daß es im Grunde
ein Stück Angstrcligion war, was diese Massen Hergetrieben habe.
Er sprach im Tempel vor allem Volk das Urteil aus, die ganze
Erweckungsbewegung, so ernst es auch Einzelnen dabei mochte ge-



— 386 —

wefen sein, habe doch, auf das Ganze des Volkes gesehen, bloß
eine vermehrte kirchliche Betriebsamkeit, aber keinö religiöse
Umwandlung gebracht; sie habe sie nur in eine falsche Sicherheit
eingewiegt. Weil sie den alten Baalsdienst beseitigt hatten und
nur noch den legitimen Kultus in Jerusalem ausübten, wähnten sie,

nun -müsse Gott auch mit ihnen zufrieden sein und hielten sich

für geborgen; Jeremia verspottet sie, wie sie beständig rufen:
„Das ist des Herrn Tempel, des Herrn Tempel, des Herrn Tempel!"
Dabei sind sie aber in ihrem Herzen dieselben geblieben, ja sie
meinen sogar, sie dürften sich dafür in der Sittlichkeit des
täglichen Lebens mehr gehen lassen. Gott aber liegt diese am meisten
am Herzen: „bessert eure Wege und euren Wandel, daß ihr Recht
übet einer gegen dien andern, Fremdlingen, Witwen und Waisen
keine Gewalt antut und kein unschuldig Blut vergießt." Mit wuchtigen

Schlägen hämmert Jeremia den Anwesenden den alten
prophetischen Grundsatz „Gehorsam ist besser als Opfer" in die
Gewissen: ihr HM ihn vergessen, ihr habt das Heiligtum Gottes
zur Mördergrube gemacht, darum verfährt Gott nicht anders damit
als mit dem alten Tempel von Silo zu Elis Zeiten, dessen Ruinen
noch jeder sehen konnte (7,3—12, 14, 21—23).

So hat Jeremia dem göttlichen Urteil über das Werk Josias
Worte verliehen: die öffentliche Gesetzgebung, die staatliche Gefin-
nungszüchterei hatte versagt, sie war eine Reform von außen her
gewesen. Einzig ein Gericht, in dem Gott vernehmlich redete,
konnte die Herzen fo erschüttern, daß eine Revolution von innen
her sich vollzog. Dabei mußte gerade der Tempel, auf den sie ein
falsches Vertrauen setzten, mit dem sie Abgötterei trieben, getroffen
werden — ein Gedanke von einer Kühnheit, von einem Radikalismus,

daß alles, was irgendwie am Alten hing, sich gegen Jeremia
mobil machen mußte. Wir dürfen es diesen Priestern nicht zu
sehr verargen,, daß ihnen der Prophet wie ein Lästerer erschien.
Nicht nur ihr Ehrgeiz, ihre Herrschsucht war bedroht, auch in ihren
heiligsten Gefühlen — denn das Gesetz und der Tempel waren
ihnen aufrichtig heilig — mußten sie fich verletzt glauben, und
wir begreifen, daß ihre gereizte Leidenschaft Jeremia mit dem
Tode bedrohte — nur dem Eingreifen von einigen hohen
Regierungsbeamten verdankte er seine Rettung. Jeremia war aber seinerseits

nicht der Mann, der sich durch persönliche Rücksichten den
Mund hätte verbinden lassen. Wie viel lieber hätte er sicher
geschwiegen! Aber in der furchtbar ernsten Zeit, die er angebrochen
sah, konnte doch niemals die angelernte, von oben kommandierte
Religion etwas helfen, sondern nur wirklicher Besitz, innerstes,
echtes Leben. Deshalb mußte er es auf sich nehmen, den religiösen
Empfindungen ins Geficht zu schlagen und den Schein der
Gottlosigkeit zu tragen. Diese Tapferkeit bewährt er denn auch mitten
in dem Getümmel, gegenüber all den drohenden Gebärden der



— 387 —

Menge: kein um Gnade flehen, auch nicht ein Wort des Rückzugs,
sondern die überlegene Ruhe: macht mit mir, was ihr wollt,
nur wißt, daß ihr nicht nur gegen mich, fondern gegen den, der
mich gesandt hat, frevelt und eure Schuld steigert. Jeremia war nicht
völlig allein mit seinem Urteil. Wir hören von einem Propheten
Uria, der im selben Sinne gesprochen hatte und wirklich das
Martyrium erduldet hatte. Uebrigens, vom bloßen Glücksftandpunkt
aus beurteilt, wäre es Jeremia wohl geschehen, wenn er damals
das Schicksal Urias geteilt hätte.

Denn noch bitterer sollte der Kamps werden, noch furchtbarere

Leiden sollte er dem Propheten bringen. Nicht bloß gegen
die kultische Frömmigkeit sollte er sich richten, fondern auch gegen
das Gottvertrauen der frommen Juden, gegen diese ganze
Verbindung von Religion und Patriotismus, die für ein antikes Volk,
welchem Gott und Nation untrennbare Begriffe sind, als eine
Selbstverständlichkeit galt. Jahwe kann sein Volk nicht im Stiche
lassen, darauf verließen sie sich unbedingt. Jeremia aber sagt
ihnen unermüdlich, daß Judas Tage gezählt sind.

Jeremia löst diese Verbindung von Religion und Patriotismus.
Zwar hat keiner sein Volk heißer geliebt als er, keiner leidet-mehr
mit. ihm, hofft glühender für es, hat ein lebendigeres
Verantwortlichkeitsbewußtsein für sein Volk in seinem Herzen; ja, wie viel
hat er für es gelitten! In diefem Sinne hat es nie einen besseren
Patrioten gegeben. Aber Selbsterhaltung, Macht, Ehre, Glanz seines
Volkes ist ihm nie letztes Ziel, ist ihm nie der Götze, unter den er
auch feinen Gott unterwerfen möchte. Gottes Ziele stehen ihm
unendlich viel höher, sie sind ihm das Unbedingte, das jedes Opfer
heischen darf. Das Volk hat nur ein Existenzrecht, soweit es diesen
letzten Gotteszielen dient. Die Nation ist ihm Mittel, nicht Zweck,
Gut, aber nicht Gott. Weil er mit dieser Erkenntnis so allein stand,
hat er den Schein und Vorwurf des Verrates tragen müssen. Aber
das vermochte ilnn den Mund nicht zu schließen.

Jeremia geht an einer Töpferwerkstatt vorbei und sieht dem
Töpfer eine Zeitlang zu, wie er die Töpfe zum Brennen bereit
stellt, die mißlungenen Formen aber wieder zum Klumpen ballt.
Plötzlich geht es ihm auf: Gott hat seine Schritte Hieher gelenkt, damit
ihm das Verfahren des Töpfers zum Bild werde für die Souveränität,
mit der Gott Völker zerbrechen und neu schaffen kann, wie es

ihm beliebt. Gott steht so hoch, daß er das Volk Juda wohl
entbehren kann; und daß es ein mißratenes Gefäß ist, steht Jeremia
außer Zweifel. Ein paar angesehene Männer nimmt er mit sich,
geht hinaus vor das Scherbentor, zerschmettert dort einen Krug
an den jäh abfallenden Felsen: so wird Jahwe sein Volk
zerschellen. Das ist wieder zu verstehen nicht bloß als Prophezeiung,
fondern als wirksame, die Zukunft bindende Handlung. Kein
Wunder, daß Jeremia, als er daraufhin im Tempel den Vollzug



— 388 - t
dieser Handlung verkündet, von dem Tempelauffeher Paschur in
den Block geworfen und andern Tags bei der Entlassung mit
einem Verbot, den Tempel zu betreten, belegt wird (19,1—2, 10—15,
20, 1-3).

Wieder ein anderes Mal steht Jeremia in einer grandiosen
Vision vor dem Herrn des Himmels und empfängt einen vollen
Becher aus seiner Hand; Vertreter aller Völker sind vor Gottes
Thron versammelt und der Prophet erhält den Befehl, ihnen den

göttlichen Trank zu kredenzen, zuerst den Vertretern Judas und
danach den andern; doch wie sie getrunken haben, fangen sie

an zu taumeln, toll zu werden, fallen hin und können nicht mehr
aufstehen; Jeremia weiß: es ist das Schwert Babels, das der göttliche

Rauschtrank bedeutet (25, 15—36).
Ganz speziell ist es Jojakim, über den das göttliche Gericht

hereinbrechen wird, denn der König ist von Größenwahn befallen,
er brüstet sich mit neumodischem Luxus, er baut seinen Palast
prächtig um, jetzt am Vorabend des Gerichtes! Er plagt seine
Untertanen mit harter Frohnarbeit, der Rechtsschutz des Schwachen
ist dahin, der König selbst geht voran in grausamer Willkür; die
Erscheinungen, denen die Propheten von Alters her feind waren,
Luxus und Rechtswillkür, daneben auch wieder das halb und

ganz heidnische Treiben nehmen überhand. Der König mehrt die

Schuld und vergrößert die Katastrophe. Jeremias besonderes Wehe
gilt ihm und seiner Mutter.

Doch weder der Ton der Klage noch der Drohung verfing,
das Prophetenwort stieß auf Verständnislosigkeit, Zorn und Wut.
Was bedurfte es da noch neuer Prophezeiungen? Jeremia sammelte
einfach seine frühern Worte nnd diktierte sie dem Schreiber Baruch.
Dieser Mann erscheint von jetzt an als treuer Freund und
Gesinnungsgenosse des Propheten; seiner Hand verdanken wir
vermutlich auch die umfangreichen biographischen Aufzeichnungen im
Buch Jeremia.

(Schluß folgt.)

Unser beiiiger Krieg.
i.

»7uy Martel wurde in Chartres geboren. Sein Vater war
1^ Typograph und lebte in sehr kärglichen Verhälnisfen, doch

hatte er eine leidenschaftliche Seele und war eng befreundet mit
den Vorkämpfern des französischen Syndikalismus. So hörte Guy


	Prophetenbilder. VII., Jeremia

