
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 9 (1915)

Heft: 8

Artikel: Vom deutschen Christentum

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-133548

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-133548
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 363 —

VI. vie ?ra«e» uns Ser Zlieaent«»!««.
17. Dieser Internationale Frauenkongreß fordert, daß im Interesse eines

dauernden Friedens und der Zivilisation die Konferenz zur Feststellung der
Friedensbedingungen nach dem Kriege eine Resolution annehmen soll, welche die Notwendigkeit

der politischen Gleichberechtigung der Frauen für alle Länder betont.
18. Dieser Internationale Frauenkongreß fordert, daß Vertreter des Volkes

an der Konferenz teilnehmen sollen, in welcher die Friedensbedingungen nach dem
Krieg festgesetzt werden und fordert, daß auch Frauen unter diesen Vertretern an
der Konferenz teilnehmen,

VII. vurcbMrung «er Sesehlü«e.
19. Die Frauen beim Friedensschluß, Dieser Internationale

Frauenkongreß beschließt die Abhaltung eines internationalen Frauenkongresses am
selben Ort, wo und in derselben Zeit, wenn die Konferenz der Mächte zur
Feststellung der Friedensbedingungen tagt, um dieser praktische Vorschläge zu unterbreiten,

20. Deputationen zu den Regierungen, Um die Regierungen
der Welt zu veranlassen, dem Blutvergießen ein Ende machen und einen gerechten
und dauernden Frieden zu schließen, entsendet dieser Frauenkongreß Deputationen,
welche die in den Resolutionen niedergelegte Botschaft den Oberhäuptern der
kriegführenden und neutralen Staaten Europas und dem Präsidenten der Vereinigten
Staaten Nordamerikas überbringen sollen.

Diese Deputationen sollen von dem internationalen Komitee dieses Kongresses
aus Frauen sowohl der neutralen, wie der kriegführenden Länder zusammengestellt
werden. Sie sollen über das Resultat ihrer Sendung dem Internationalen Frauen-
komitce für dauernden Frieden Bericht erstatten.

vom deutschen ehristentum.
i.

In Nr. 15 der „Christlichen Welt" hat Professor Troeltsch,
der vielbewunderte Führer der „modernen Theologen", einen Aufsatz

über „den Völkerkrieg und das Christentum" veröffentlicht,

der als Dokument dieser einen großen Teil des reichs-
deutschen und schweizerisch-deutschen Theologengeschlechts beherrschenden

Denkweise Wert hat. Im Uebrigen sagt er, freilich mit ungleich
großartiger und „wissenschaftlicher" klingenden Worten, was wir vom
Verhältnis von Gottesreich und Weltreich, Reich der Gewalt und
Reich der Liebe gesagt haben und sagen, freilich mit dem großen Unterschied,

daß das Reich Gottes bei Troeltsch eher eine Verlegenheitsrolle
spielt. Es U ja eine ünakademische und unmoderne Sache.

„Jn alledem hat doch der Kampf ums Dasein, die politisch-soziale Organisation
der innerweltlichen Kultur seine eigenen Gesetze und vor allem die
Vorhand'), wobei diechristliche Idee als das Nachträgliche,
Zweite, Schwächere, Hinterhcrkommende, nur nach Möglichkeit

Durchsetzbare erscheint. Aber so ist es ja auch in der
Wirklichkeit heute und immer gewesen und wird es auf absehbare
Zeit bleiben. Nur in Büchern und papierenen Programmen oder in mönchischen

Lebensexperimenten ist es anders," sSoll wohl heißen: wie könnte auch ein

') Die Sperrungen rühren von uns her. Die Red,



— 364 —

moderner Professor der Theologie es anders brauchen!^ Und so muß e s sein,
„Für Jesus war die radikale religiöse Einseitigkeit sein Wesen und sein Beruf
swahrend ein moderner Theologieprofessor den Beruf hat, sich vor so etwas in Acht
zu nehmen!^s, darum hat er das Ziel ganz i n st i n k t iv s!s in eine neue, baldig
erscheinende übernatürliche Weltordnung des Gottesreiches verlegt."

Wo Jesus auf diese Art zur Seite gestellt wird, darf man
sich nicht wundern, wenn auch ein anderer unmoderner Bestandteil
der christlichen Wahrheit ins Altenteil geschafft wird: die
Empfindung der Schujld, die sich für einfältige Leute mit dem Krieg
verbindet.

„Da gibt es Leute, die ihn ss«. den Kriegs im Stil der Propheten des alten
Testamentes als eine Strafe für den Abfall von Gott betrachten und ihn zum
Thema für Bußpredigen machen. Aber was bei den Propheten eine Ueberwindung
naturalistischer und heidnischer Denkweise sWas ist die moderne Kriegsreligion denn
anderes als Naturalismus und Heidentum?j durch eine freilich fehr gewaltsame

s!Z ethische Idee war, das ist in den modernen Jeremiaden eine mufftge
Pfaffenredensart, die man nicht ernst zu nehmen braucht,"

Da haben wir's! Von einer Schuld zu reden, die einer solchen
Weltkataftrophe zu Grnnde liege, erscheint diesen modernen Propheten
ungeheuer lächerlich. (Man vergleiche, wie Bonus sich darüber nicht
satt witzeln kann.)

Wir selber schreiben darüber: „Das Ende der modernen
Theologie". Aber nicht des deutfchen Christentums! Es denken sehr
Viele auch unter den vorwärtsstrebenden deutfchen Christen anders. Jn
der „Christlichen Welt" selbst hat Pfarrer Ludwig Heitmann aus
Hamburg eine Entgegnung geschrieben, aus der wir ein großes
Stück abdrucken.

Die Katastrophe unter den außereuropäischen Völkern ist erst in der
Entwicklung begriffen. Hinter Japan und Indien lauern noch ganz andere Vulkane,
die erst langsam in Bewegung geraten. Jn demselben Grade aber, wie diese
vulkanischen Kräfte erwachen, wird die Erkenntnis klarer werden, daß wir anderer
Kräfte zu ihrer Bezwingung bedürfen als wirtschaftlicher Eroberungsgelüste. Mit
dem Erwachen dieser Erkenntnis aber stehen wir nicht nur vor einer neuen Epoche
der christlichen Mission, sondern der Geschichte des Christentums überhaupt.

Nun ist freilich der Gedanke eines durch den Weltkrieg erzwungenen Um-
denkens für Troeltsch unbehaglich. Der Weltkrieg als Thema für Bußpredigten
ist für ihn eine „mufftge Pfaffenredensart, die man nicht ernst zu nehmen braucht."
So tut sich denn in den folgenden Ausführungen ein noch tieferer Gegensatz der
Betrachtungsweise auf,

Troeltsch kommt hier auf die Stellung des christlichen Gewissens zum Kriege
überhaupt. Er lehnt den Gedanken, daß der Krieg eine Konsequenz menschlicher
Sünde sei, scharf ab, erkennt vielmehr die „Kirchenlehre aller Konfessionen", daß der
Notwehrkrieg berechtigt sei, als viel edler und wahrer, ja — und darin kommt
offenbar seine eigentliche Meinung zum Ausdruck — er sieht in dem Kriege eine
natürliche und unausbleibliche Erscheinung der Völkerwelt, bedingt durch das Gesetz
des Aufstiegs gesunder und des Abstiegs gealterter Staatsbildungen, besonders aber
erwiesen durch die heutige historische Forschung und die Biologie,

Es ist nur merkwürdig, daß das Volksgewissen in der Notstunde des Krieges
diese „wissenschaftlichen" Gesichtspunkte völlig außer Acht gelassen hat und vom
Kaiser bis zum Arbeiter mit heißer Leidenschaft feststellte, daß dieser Krieg uns
„aufgezwungen" sei, nicht etwa durch das Gesetz natürlicher Entwicklung — diese
dachten sich alle ganz, ganz anders! — sondern durch den ruchlosen Willen unserer
Feinde. Es kommt hier nicht darauf an, ob das Gewissen hier „wissenschaftlich"



— 365 —

richtig geurteilt hat, sondern darauf, daß es überhaupt so auf den Krieg reagierte,
als ob es sich um eine schwere Schuld handle. Jn dieser Reaktion liegt nach
unserer praktischen Ueberzeugung eine Uroffenbarung des christlichen Volksgewissens,
das den Krieg als solchen für eine Schuld schlechthin hält. Es ist für uns Deutsche
bis heute ein heiliges Anliegen, zu wissen, daß nicht der Wille zur Machtentfaltung,
sondern ein Gesetz furchtbarer Notwehr uns in den Krieg gelrieben hat. Nicht der
Gedanke der Selbstentfaltung der Nation, obwohl er vorhanden ist, sondern das
Bewußtsein, das Unrecht des Angriffs abzuweisen, macht uns den Kampf zu einem

sittlichen. Je länger daher der Krieg dauert, desto klarer tritt es im Volks-
gewissen heraus, daß Christentum und Krieg harte Gegensätze sind, die keine
wissenschaftliche Betrachtung ausgleichen kann. Ja, der ganze leidenschaftliche Ernst, mit
dem wir den Krieg bis zu seinem Ende durchführen wollen, geht zurück auf den
sittlichen Willen, den „Schuldigen" zu treffen und damit den Krieg, soweit es in
menschlicher Macht liegt, für eine weite Zukunft aus dem Bereich der Möglichkeiten
auszuschalten. Selbst wenn man annehmen müßte, daß diese Betrachtung des
Krieges, von einer hohen Objektivität aus beurteilt, eine Utopie sei, selbst dann noch
wäre sie eine Aeußerung des christlichen Volksgewissens von unendlichem Werte für
die Zukuuft. Denn eben sie prägt im Feuer des Krieges die Wahrheit in die
weitere geschichtliche Entwicklung hinein, daß der Wille zu rein äußerer Wirtschaft»
licher Machtentfaltung, weil er in seinem ungezügelten Drange über Menschenleichen
und sittliche Gesetze hinwegschreitet, Sünde ist. Mit dieser im Kriege neu errungenen

Wahrheit wächst das zukünftige Geschlecht über die beherrschende Lebens-
stimmung der siebziger Jahre, unter deren Bann wir bis 1914 standen, endlich
hinaus. Daß das auch für das Christentum eine neue Zukunft bedeutet, dürfte
klar sein. Je stärker der Gegensatz zwischen Christentum und Krieg im Bolks-
gewissen heraustritt, desto gesegneter wird unsere Zukunft sein.

Hier tut sich nun freilich ein noch tieferer Widerspruch zu der Troeltschen
Betrachtung auf, Troeltsch sieht auch, wie scharf heute der Gegensatz zwischen der
christlichen Lebensanschauung und der harten Welt des Krieges empfunden wird.
Aber er hilft sich mit der alten Ausflucht, an die wir Theologen uns seit einer
Generation oder länger gewöhnt haben: er weist das Christentum in die
weltentrückte Sphäre der Einzelseele, die Kriegsethik aber in das von ihr scharf
geschiedene Gebiet der innerweltlichen Kulturethik und meint nun, die heutige Christlichkeit

werde lediglich das Problem dieser Doppelheit von neuem klar machen,
durchdenken und durchleben. Hier nun weisen mich meine praktischen Beobachtungen
als Seelsorger in die gerade entgegengesetzte Richtung. Der Krieg hat Mch allen
meinen Beobachtungen ein geradezu katastrophales Fiasko dieser Gebietstrennung,
die mit dem Erwachen und dem Fortschritt der individualistischen Frömmigkeit sich
immer energischer durchgesetzt hat, gezeitigt. Das Gott-und-die-Seele-Christentum
ist unter der Wucht des Gesamtschicksals, das uns als Volk, ja das die Menschheit
traf, zu einem völlig kraftlosen Popanz hinabgesunken. Wie furchtbar bitter rächt
sich in unsern Schicksalstagen die Beschränkung der Frömmigkeitspflege auf die
persönliche Innerlichkeit! Am deutlichsten tritt das in den vielen Fällen hervor, in
denen wir Pfarrer als Seelsorger vor Menschen stehen, die ihre Söhne und Väter
auf dem Schlachtfelde haben opfern müssen. Einer Mutter, die ihren einzigen Sohn
hingab, in unsern Tagen, während Tag für Tag neue Kompagnien zum Bahnhof
marschieren, mit der alten individuatistischen Frömmigkeitsbetrachtung zu kommen,
als handle es fich in ihrem Schicksal um eine Angelegenheit einzig und allein
zwischen „Gott und ihrer Seele", wird jeder ehrliche Seelsorger als völlig
unzulänglich sofort erkennen. Und wenn er ihr mit Menschen- und mit Engelszungen
sagt, er sei „ihr persönlich" nicht verloren, es müsse „ihr" alles zum Besten dienen
— sie will und muß die innere Verbindung zwischen ihrem Schicksal und dem
Volksschicksal, mit dem Sinn der „Welt" finden.

Kommt also das andere Gebiet, das innerweltliche, an die Reihe. Die ganze
Skala der nationalen Zukunftshoffnungen wird durchgesprochen, für die ihr Sohn
das Leben gelassen hat. Es ist geradezu erschütternd, zu sehen, wie das an dem
tiefsten Innern abprallt. Ach, das sind ja alles die offiziellen nationaien Reden,



— 366 —

die man täglich in den Zeitungen liest! Dem persönlichen Schicksal gegenüber wirkt
das alles wie kalte Form. Ich habe es immer wieder erlebt, daß man sich gegen
diese innerweltliche Betrachtung mit dem vollen Trotz des Zweifels wehrt, obwohl
die „Beweisführung" nirgends so leicht ist wie hier. „Bei dem Kriege kommt gar
nichts heraus, was diese Opfer rechtfertigt." Das wird einem in sämtlichen
Tonarten und mit verzweifelter Gedankenschärfe immer wieder entgegengehalten — bis
das Gespräch hinübergleitet auf ein drittes Gebiet, das, sobald es angeschnitten
wird, das Innerste gefaßt hat, weil es dieses in unmittelbaren Zusammenhang mit
dem Gesamterlebnis der Zeit brint: „Welche Scgenswirkungen werden von unsern
Opfern auf die Lebensführung unsers Volkes ausgehen?" Dann wird durchweg
zuerst leidenschaftlich hervorgestoßen: „O, es gibt noch so schrecklich viele Menschen,
die gar nicht wissen und bedenken wollen, wie ernst die Zeit ist und wie schwere

Opfer gebracht werden!" Aber diese Leidenschaft verrät unmittelbar, daß hier der
Kernpunkt des innersten Volkserlebens liegt: der Krieg mit seinenOpfern
soll und muß uns zu andernMenschen machen undunserLebeu
von Grund aus neu ge st alten. Die ganze Sinnlosigkeit des Lebens vor
dem Kriege wird von den Menschen, die wirklich von der Macht des Schicksals
ergriffen sind und nicht bloß das „große Erlebnis" der zahllosen Kriegsschwätzer
hatten, so tief empfunden, daß man immer wieder von den Bekenntnissen, die das
zum Ausdruck bringen, ergriffen ist. Aus jeder Volksklasse und jeder Bildungsschicht

kommt es wie ein einziges Selbstbekenntnis heraus: „Es mußte so kommen,
denn es mußte etwas anders werden bei uns." Nie habe ich in meinem Leben so

scharfe Anklagen gehört wie diejenigen der vom Schicksal Ergriffenen und Gerüttelten

gegen die, welche die Notwendigkeit einer völligen Neuorientierung des Lebens
nicht begreifen wollen. „Es wäre für mich der schrecklichste Gedanke," so bekannte
mir eine Kriegerfrau, „wenn ich mir sagen müßte, daß nach dem Kriege das gleiche
Leben wieder anfinge." „Glauben Sie wirklich, Herr Pastor," so eine Mutter,
„daß es nach dem Kriege anders wird? Dann weiß ich, daß mein Junge nicht
umsonst gefallen ist,"

Hier hat das große Zeiterlebnis den Zusammenschluß gefunden mit den
innersten Fragen und Nöten des persönlichen Lebens, Was vorher allerdings
hoffnungslos auseinanderklaffte, die innerweltliche Kulturethik und die Frage nach einem
persönlichen sittlichen Lebensinhalt, das ist nun mit einem Schlage ineinandergeflossen.

Die Frage nach dem Sinn des persönlichen Lebens ist wieder identisch
geworden mit der Frage nach dem Sinn des Gesamtlebens, Diese neue Lebenseinheit

ist für mich das stärkste Erlebnis, das der Krieg bis zu dieser Stunde
gebracht hat. Vor unsern Augen steigt eine neue Epoche des christlichen Erlebens
herauf. Das Zeitalter des Individualismus ist auch auf dem Gebiete dcr Religion
vollendet: der Pietismus, die Aufklärung, Goethe und Nietzsche, das ganze Zeitalter

der persönlichen Frömmigkeit sinken zurück in das Meer der Geschichte unter
dem ungeheuren Schicksal, das den Einzelnen wieder an den Willen kettete, der
über der Geschichte steht, und der im Volkstum und in der Menschheit, nicht im
Einzelmenschen, seine letzten Ziele verwirklicht.

Die Troeltsch! Trennung zwischen der persönlich-christlichen „Liebes- und
Friedensidee" und der den Krieg bejahenden innerweltlichen Kulturethik ist im
praktischen Volksbewußtsein der Gegenwart tatsächlich überwunden oder doch, wenn auch
unter Schmerzen, in der Ueberwindung begriffen. Die christliche Liebes- und
Friedensidee wird mit voller Entschlossenheit aus ihrer Weltverlorenheit und der
überirdischen Sphäre herausgeholt und in das große Schicksal hineingestellt. Dort
führt sie allerdings zu schärfstem Empfinden der Gegensätzlichkeit, das nur durch
den christlichen Grundgedanken des Schuldopfers für eine vergangene sinnlose Lebensepoche

seine sich langsam anbahnende Lösung sucht. Daß dadurch die Anerkennung
des Heldentums unserer sterbenden Krieger in keiner Weise berührt, dieses vielmehr
in die Sphäre des wahrhaft Sittlich-Großen hineingezogen wird, ist fo selbstverständlich

wie die Heldengröße Jesu trotz seines Zusammenbruches unter menschlicher
Schuld. Unser heldenhaft trauerndes Volk weiß, daß seine gefallenen Krieger Helden
sind und ist stolz auf dieses Heldentum, weiß aber auch, daß ihr Untergang eine



— 3U7 —

schwere Anklage und Schuldenlast einer verirrten menschlichen Entwicklung ist, und
weiß endlich, daß nur dann ihr Tod einen sittlich befriedigenden Sinn hat, wenn
diese Entwicklung durch ihn überwunden wird, Deutschlands Zukunftsgröße ist
in dieser großen geschichtlichen Stunde in dem Bewußtsein unsers deutschen Volkes
nicht so wichtig wie Deutschlands und der Welt innere Neugeburt.

Wir können uns über diefe Denkweife nur von Herzen freuen.

2.

Aehnlicher Art ist eine Auseinandersetzung in der „Kreuz-
Zeitung", dem Zentralorgan der deutfchen Konfervativen, zwischen
dem Professor der Theologie Feine in Halle a. S. und Friedrich
Wilhelm Förster in München. Feine schreibt über „Byran
und das Christentum":

Der Auftuf des bisherigen amerikanischen Staatssekretärs Bryan an das
amerikanische Volk, welchen Wolffs Telegraphenbüreau unter dem 12. Juni
veröffentlicht, wird auch in ganz Deutschland mit dem größten Interesse gelesen worden
sein. Aber man geht wohl nicht irre in der Annahme, daß bei uns noch weit größer
als das Interesse das Staunen über den Inhalt dieser Kundgebung ist. Den Nicht-
eingeweihten war Bryan bisher wie eine Sphinx, und es hat auch nicht an Stimmen
gefehlt, welche die Art seines Auftretens für die Weltmission auf dem Edinburger
Weltmissionskongreß im Jahre 1910 mit seiner Haltung als Staatssekretär der
nordamerikanischen Union während des gegenwärtigen Krieges als nicht vereinbar
betrachteten. Insbesondere hat es vielen Anstoß erregt, daß Bryan, wenn er
überzeugter Christ sein wollte, nicht seinen amtlichen Einfluß aufbot, um den
Waffenlieferungen amerikanischer Firmen an die Feinde Deutschlands ein Ende zu bereiten.
Denn der gegenwärtige Krieg wäre längst zu Ende, wenn Amerika nicht unsere
Feinde in nur allzu bereitwilliger und verschwenderischer Weise mit Munition —
jetzt hören wir sogar von der Lieferung vergifteter Granaten — und mit andern
zur modernen Kriegführung nötigen Dingen versorgt hätte.

Der Aufruf Bryans an das amerikanische Volk lüftet nun auch für Fernerstehende

etwas den Schleier, Es tritt uns eine Persönlichkeit entgegen, der wir eins
nicht versagen dürfen: aufrechte Gesinnung und ehrliche Absicht, als Staatsmann
im christlichem Geiste zu wirken. Mögen wir seine Anschauungen teilen oder nicht,
ja, mag es uns sogar schwer sein, seine uns jetzt von ihm selbst erschlossene Auffassung
auch nur zu verstehen: er hat Töne angeschlagen, die aus dem Herzen zu kommen
scheinen. Es klingt nicht wie Phrase, wenn er sich als demütiger Jünger des
Friedensfürsten bekennt, oder wenn er seinen Auftuf in dem Satze gipfeln läßt, daß
eines Tages die Nationen ihr Vertrauen in die Liebe setzen werden, die, obwohl
sie von den Anbetern des Kriegsgottes als Schwäche verachtet wird, weiterwährt,
wenn alles andere versagt. Ein Mann, der seine hohe amtliche Stellung, ohne zu
zaudern, aufgibt, weil auf dem von der verantwortlichen Person eingeschlagenen
Wege das ihm vorschwebende Ziel des Friedens gefährdet erscheint, besitzt den
imponierenden Mut der Ueberzeugung.

Aber merkwürdig ist, daß Bryan als Staatssekretär pazifizistische Ideen hat
vertreten können, und diese ihn in so starkem Maße erfüllen, daß er sie in diesem
Kriege, und daß er sie gerade in Vertretung der Vereinigten Staaten von
Nordamerika glaubt verwirklichen zu müssen. Ware er ein Pastor oder ein Mann der
Theorie, so wäre das eher begreiflich; aber der Leiter der Politik eines Weltreiches
hat es mit den großen Realitäten der Beziehungen der Völker und Reiche
untereinander zu tun. Sind diese überhaupt auf paziftzistischem Wege zu ordnen? Bryan
glaubt es. Er bekennt sich als Jünger eines Systems der Verhandlungen zwischen
den Staaten, welches statt der Gewalt die Ueberredung anwendet und die
allgemeine Brüderlichkeit zum Ziele hat. Eine Nation, so meint er, muß die Welt
einmal aus der dunklen Nacht des Krieges herausführen ins Licht des Tages, wo



— 368 —

die Schwerter zu Pflugscharen umgeschmiedet werden. Warum soll stch Amerika
dieser ehrenvollen Aufgabe nicht schon in der Gegenwart unterziehe??

Gegen folche Ideen wird aber dort gerade im Namen des Evangeliums
Jesu Einspruch zu erheben sein, Jesus hat nicht nur das Wort gesprochen, welches
die Pazifizisten und welches auch Bryan in den Mittelpunkt stellt, daß diejenigen,
welche das Schwert nehmen, auch durch das Schwert umkommen sollen; Jesus hat
auch umgekehrt gesagt: „Ihr sollt nicht wähnen, daß ich gekommen sei, Frieden zu
senden auf Erden. Ich bin nicht gekommen Frieden zu senden, sondern das Schwert."
Wir sollten in solchen Fragen überhaupt nicht mit einzelnen Worten operieren,
sondern man müßte vielmehr ein vollständiges Bild geben von dem, was Jesus über
solche Fragen gesagt hat, und das gehört jedenfalls nicht hierher. Berufen sich doch
in den verschiedenen Grundproblemen die widersprechendsten Ansichten auf Worte Jesu.

Es ist aber nicht die Meinung Jesu gewesen, daß eine fortschreitende
Kulturentwicklung die Menschheit sittlich auf eine höhere Stufe heben werde. Ein folcher
Schwärmer war unser Herr nicht. Wäre es der Fall, so müßten die Erfahrungen
des gegenwärtigen Krieges uns zwingen, ihn und sein Evengelium zum alten Eisen
zu werfen. Jesus hat sich auch nicht der Illusion hingegeben, daß unter dem
Einflüsse des Christentums die Dinge und Ordnungen dieser Erde stch umgestalten
würden, so daß zuletzt die Völker untereinander im Geiste des Christentums
verkehren würden. So oft man im Namen Jesu derartige Ideen verkündigt hat, hat
man Gedanken, welche auch in Jesu Verkündigung anklingen, einseitig hervorgekehrt

und in den Mittelpunkt gestellt. Jesus hat nicht einen irdischen Gottesstaat
aufrichten und die geistliche Gewalt zur Gebieterin über die weltlichen Reiche machen
ivollen. Weder die Durchdringung der Kultur noch des Staates mit den Gotteskräften,

als deren Träger er sich wußte, hat ihm als Ziel der Weltentwicklung
vorgeschwebt. Sondern mit herrlicher Klarheit hat er gesehen, daß Kultur und Staat
andern Ordnungen und Gesetzen folgen, als er sie in seinem eigenen Innern trug.
Er hat es gewußt und ausgesprochen, daß der Gegensatz von arm und reich aus
dieser Welt nicht verschwinden wird und daß es das Wesen des Staates ist, auch
Gewalt zu üben. Er hat aber seine Jünger nicht angewiesen, als Asketen- und
Mönchsgemeinschaft sich von der Welt abzusondern; als etwas Selbstverständliches
prägt er vielmehr das auch für uns Heutige grundlegende Gebot: „Gebt dem Kaiser,
was des Kaisers ist, und Gott, was Gottes ist." Unsrer Pflicht dem Staate und
Volke gegenüber dürfen wir uns nicht entziehen; nur sollen wir darüber nicht
vergessen, daß wir noch einem höheren Herrn dienen und diesem geben müssen, was
auch Vaterland und Kaiser nicht von uns fordern können, unsre Seele,

Es ist selbstverständlich, daß die christlichen Gedanken, sind sie einmal im
Menschenherzen fest verankert, alles, auch Kultur und Staat befruchten und einen
stillen, nicht zur Ruhe kommenden Umgestaltungsprozeß einleiten; aber sie wirken
doch nur als Salz, Sie werden vieles verhindern, was sonst geschähe, und auch
vieles anders gestalten, als es ohne den Einfluß des Christentums wäre; aber
Kultur und Staat werden und müssen ihre eigenen Wege gehen.

Völker und Reiche können in ihrem Verhältnis zu einander nie sich nur von
dem Gesetze der Liebe leiten lassen, wie es auch wieder Byran erhofft. Die
Forderung kann auch nicht daraus abgeleitet werden, daß die Völker gewissermaßen
Kolleklivpersonen sind, um also auch in dem Verkehr der Völker unter einander in
gesteigertem Maße verwirklicht werden müsse, was Jesus von dem Verhalten des

Einzelnen fordert. Die Forderung, sich selbst aufzugeben, aus Liebesgestnnung gegen
den andern, ist, auf den Verkehr der Völker untereinander angewendet, widersinnig,
unethisch. Es ist ein elementares Empfinden, welches durch unser ganzes deutsches
Volk hindurchgeht, daß wir es auch vor Gott nicht verantworten könnten, hätten
wir es geschehen lassen, daß das Deutsche Reich niedergetreten, der deutsche Name
von unsern Gegnern geschändet werde. Das wäre aber geschehen und würde
geschehen, hätten wir den Krieg nicht mit der Kraft und Stärke geführt, wie wir es

getan haben.
Es handelt sich bei den großen Kriegen der Völker um Jnteresfenfragen, und

um die Verteidigung von Gütern, die die Macht, den Bestand und die Ehre des Reiches



— 369 —

angehen, Jn diesem Widerstreit ist jedes Volk Partei, und gerade aus diesem
Grunde ist ein objektives Urteil unmöglich. Das kann auch keine Vermittlung,
auch Ueberredung und Verhandlung nicht aus der Welt schaffen, Bryan selbst und
die amerikanische Note sind Zeugen dafür. Denn in den Verhandlungen betreffend
die Versenkung der „Lusitania" schiebt Nord-Amerika gerade den Punkt als unerheblich
bei Seite, der für unser Empfinden der entscheidende ist, daß nämlich Kriegsmaterial
an Bord des Schiffes war und das Schiff in bedingtem Sinne zur britischen Marine
gerechnet werden mußte. Kann man sich über solche, und unter Umständen über
größere und entscheidendere Fragen nicht einigen, wie soll dann entscheiden werden?
Der Prozeß der Völker unter einander ist der Krieg, und der wird in der Ordnung
der Dinge dieser Welt nie anders werden.

Dem Christentum, oder besser gesagt, dem Evangelium Jesu, entsprechen die
Gedanken und Hoffnungen Aryans nicht. Es wird wohl dabei bleiben, daß das
Reich der Brüderlichkeit und der Liebe auf dieser Welt, so lange es Sünden gibt,
nicht wird aufgerichtet werden, wohl aber glauben wir an ein Reich der Vollendung
und erhoffen es am Ende der Tage.

Ein Kommentar zu diesen Aeußerungen ist unnötig.

Ihm antwortet Förster unter dem Titel: „Christentum und
Weltpolitik" folgendermaßen:

In Nr. 303 der „Kreuz-Zeitung" hat Prof. Dr. O, Feine einen Aufsatz
über „Bryan und das Christentum" veröffentlicht, in dem er die von Bryan
erhoffte und verlangte Anwendung christlicher Grundsätze auf die Völkerkonflikte
als eine Illusion hinstellt, die auch mit dem Kern und Sinn des Evangeliums
durchaus im Widerspruch stünden. Es sei mir gestattet, gegen die Argumente des
von mir besonders hochgeschätzten Verfassers einige Bedenken geltend zu machen.
Zweifellos hat Herr Prof, Feine recht, zu behaupten, daß eine gewisse Art von
pazifizistischem Optimismus mit der tragischen G r u n d a n sicht des Christentums

nicht zusammenstimme, genau so wie auch der soziale Optimismus dem
Realismus der christlichen Ledenserkenntnis widerstreitet. Aber die Folgerungen, die
Prof. Feine aus dieser Feststellung zieht, scheinen mir doch unhaltbar und gefährlich

; ste müßten, wenn sie durchdrängen, schwer lähmend auf die Kulturkraft des
Christentums wirken, und sie widersprechen auch dem Sinne des Gleichnisses vom
Sauerteig. Wenn wir auch „allzeit Arme bei uns haben werden", sv folgt daraus
doch nicht, daß der Christ die wirtschaftlichen Ordnungen dem bloßen Jnteressen-
kampf überlassen darf, nach dem bekannten Manchestergrundfatze: „Jeder für sich

und der Teufel hole den Letzten," Wir dürfen ja doch auch in nnserem persönlichen

Leben den Leidenschaften nicht das Feld räumen, weil wir die Macht der
Sünde in diesem Leben als unausrottbar erkennen. Wenige »neuere Christen haben
so stark die Urgewalt dcr Sünde betont, wie Stoecker, und doch war er „christlich
sozial" und protestierte leidenschaftlich gegen die Auslieferung des Wirtschaftslebens

an die Mächte des Egoismus, Das Gleiche gilt nun doch aber auch für die
Stellung des Christentums gegenüber den großen Völkerfragen. Die Einsicht in die
tragische Gewalt der kollektiven Leidenschaften und in die außerordentlichen
Schwierigkeiten der Rechtsfindung auf dem Gebiete internationaler Konflikte kann
den Christen doch nicht davon dispensieren, auch in diese großen Entscheidungen
immer mehr den Geist des Christentums hineinzutragen. Und wenn uns der
gegenwärtige Weltkrieg überhaupt irgend etwas lehrt, so ist es die Wahrheit, daß
die bloßen Gewaltmethoden den ungeheuren Schwierigkeiten im Zusammenleben dcr
Völker absolut nicht mehr gewachsen sind, sondern daß höhere sittliche Mächte hier
eintreten müssen — oder es entsteht ein neuer Weltbrand, in dem die menschliche
Kultur überhaupt versinkt. Diese Erkenntnis ist es, die gerade denjenigen, die als
Höchst Verantwortliche mit jenen Völkerkonflikten zu ringen haben, heute
erschütternder in die Seele dringt, als dem Gelehrten, der jene Realitäten nur aus
der Ferne sieht. Von dieser Erwägung aus müssen wir auch Bryan verstehe» und
seinen Protest gegen das Heidentum in der Politik als eine erhebende
Kundgebung christlichen Fortschrittes feiern.



— 370 —

„Gebet dem Kaiser was des Kaisers ist. und Gott, was Gottes ist," Mit
diesem Worte hat Christus uns doch nur sagen wollen, daß die Not der Menschheit

nicht durch Steuerverweigerung gelöst wird und daß die Einzelheiten der
politischen und administrativen Technik für den Christen gleichgültig stnd. Eine söllige
Trennung von Staat und Christentum aber in dem Sinne, daß das, was im
Staatsleben praktiziert wird, die ammg, okristisna gar nichts angeht, wäre mit
dem welterobernden Anspruch des Christentums gänzlich unvereinbar, es würde das
Christentum weit unter die Antigone des Sophokles stellen und widerspräche endlich
auch der Einheit der menschlichen Persönlichkeit, Das Heil unserer Seele ist gar
nicht zu trennen von dem, was wir kollektiv gutheißen und vollbringen. Der Mensch
kann nicht zwei Gewissen haben, eins nach außen und eins nach innen, ein
Machtgewissen und ein Rechtsgewissen, ein Gewissen der Liebe und ein Banditengewissen,
Oder könnte irgend jemand behaupten wollen, daß der Treubruch Italien»
etwas sei, das sich nur auf politischem Felde vollziehe und nicht auch in jeder
Einzelseele bis weit hinein ins Familienleben und Berufsleben die höheren Kräfte
des Charakters zersetzen und dem Materialismus der greifbaren
Interessen die Uebermacht über die höheren Güter der Seele verleihen müsse?
Was für Italien gilt, das gilt für alle Völker: Wer sich im politischen Denken und
Handeln von Christus löst, der verliert Christus auch aus dem persönlichen Leben.
Denn für den bloßen Augenschein ist Christus auch im persönlichen Leben ein
„Aergernis und eine Torheit", und erst wer nach ihm lebt, wird gewahr, daß nur
dort „das Leben" ist und daß die Sophisten des äußeren Erfolges auch vom
realistischen Standpunkte aus im Irrtum stnd.

Prof. Feine hält die Ethik des Christentums in ihrer Anwendung aus das
Völkerleben für unethisch und widersinnig. Ein Volk könne sich nicht für ein anderes
opfern. Aber erkennen wir nicht auch in den Völkerkonflikten Ehrverpflichtungen
und Vertragsverpflichtungen an, die im konkreten Falle sehr wohl eine Aufopferung
eines Volkes mit sich bringen? Hätten wir Oesterreich die „Nibelungentreue"
versagen sollen für den Fall, daß diese Treue mit unserem Selbsterhaltungsinteresse
in Kollision geraten wäre?

Aber lassen wir einmal die letzten uud höchsten Forderungen der Bergpredigt
beiseite, die uns ja auch im privaten Leben vor manche scheinbar unlösbare Aufgabe

stellen und denen noch eine tiefere psychologische Interpretation fehlt. Was
bei dem Artikel des Prof. Feine so überraschte, das war, daß er die Behandlung
der Völkerfragen überhaupt von der Einheit unseres Gewissenslebens
abspalten und der Dynamik des bloßen Jnteressenkampfes
ausliefern will, und daß in demselben Augenblick, in dem die Menschheit aus
ihrer blutigen und ratlosen Not heraus geradezu schreit nach der Einführung höherer
Gesichtspunkte in die weltpolitischen Auseinandersetzunge». Ist nicht gerade das
ein weltflüchtiges Christentum, das hier nichts zu sagen und zu geben weiß?

Woher mag es wohl kommen, daß so oft gerade höchst ernste und gläubige
Christen allzu bescheiden sind in dem Anspruch der christlichen Ethik cm das wirkliche

Leben? Vielleicht kommt es daher, daß sie stch allzu einseitig und ausschließlich
mit der metaphysischen Seite der Ethik befassen und dabei ganz übersehen,
wie sehr die Ethik auch ein ?r«/e?lieôv ist, eine staatbildende und ftaaterhaltende
Kraft und wie nnvermeidlich eine äußere Politik, die fich von der Ethik löst,
dadurch auch die seelischen Lebensbedingungen des Staates
desavouiert und zersetzt. Das Gegenteil des Krieges braucht nicht immer ein Schieds-
g e r i ch t zu fein, es genügt eine Politik, die von der Ueberzeugung ausgeht, daß
man nicht alles auf die militärische Defensive stellen kann, daß vielmehr
der gute Wille zu Kompensationen, das gerechte Sichhineindcnken in die Situation
des Gegners, das vorbildliche Beispiel in der internationalen Tonart, der Mut zur
Großmut, die Einsicht in die Kurzstchtigkeit der rücksichtslosen Selbstsucht und in die
hochkomplizierle gegenseitige wirtschaftliche und kulturelle Abhängigkeit der Nationen

daß das alles ebenso sehr zu einer wahren Realpolitik gehört, wie die militärische
Bereitschaft, und daß durch eine solche äußere Politik auch erst alle inneren sittlichen
Ordnungen ihre stärkste Sanktion erhalten.



— 371 —

Der Christ, der durch seinen Herrn und Meister aufgeklärt ist über die
großen Täuschungen, in die uns die S elb st sucht stürzt — Täuschungen auch
über die tiefsten Bedingungen irdischer Gesundheit und Stärke —, der Christ muß
daran festhalten, daß auch im kollektiven Handeln nur d i e Nation ihr wahres
Leben gewinnt und zu den tiefsten Quellen staatlicher Kraft dringt, die die bloße
kalte Vorteilsucht dem Gesetze der Gemeinschaft opfert und die weiß, daß solche
Opfer sich tausendfältig durch ihre Rückwirkung auf das inwendige Leben der
Nation belohnen — genau so wie umgekehrt jede bloße Machtpolitik fich bis in die
letzten Zellen des sozialen Organismus rächt und in allen Lebensverhältnissen die
antisozialen Instinkte triumphieren läßt. Was der alte Gladstone warnend den
skrupellosen Flibustiern der britischen Weltpolitik zurief, das ist die fundamentale
Wahrheit für alle Völkergeschicke: „Was moralisch falsch ist, das kann gar
nicht politisch richtig sein."

3. Von Se? Front.
Es wird uns von gewisser Seite immer wieder gesagt, wir

Nichtkämpfer hätten zu schweigen; nur die Kämpfer an der Front
wüßten, was der Krieg sei nnd hätten das rechte „Gotteserlebnis".
Abgesehen davon, daß in dieser Losung nur ein Stückchen Wahrheit

ist und nicht mehr (sie entspringt im Uebrigen auch einem
gewisfen religiösen Militarismus), so ist wieder merkwürdig, daß die
die sie aussprechen, immer voraussetzen, es müsse dabei eine
Verteidigung des Krieges herausspringen. Ihnen erteilt u. A. einer dieser
Kämpfer eine Antwort, die ihnen hoffentlich etwas zu denken gibt:')

Die Kirche hat uns Männern an der Front einen großen
Dienst geleistet, indem sie uns zuweilen in der Predigt das Wort
Gottes nahe brachte. Es wäre undankbar, wenn wir nicht
anerkennten, wie unendlich wohl uns die Weihnachtspredigt getan hat,
wie sie uns das Heimatglück vorzauberte und ein wenig die Illusion
eines befriedeten Lebens uns gab. — Aber es ist doch nicht der
Anschluß an die Heimat, den wir durch die Kirche suchen. Mit
psychologischer Sicherheit haben zwar kluge Prediger diese
Soldatensehnsucht herausgefunden und beeinflussen sie in der Predigt
und vor allem in der Grabrede, Aber wir wollen in der
Religion nicht Heimweh haben, auch nicht nach dem Jenseits; wir
suchen Worte der Kraft für des innerweltliche Leben des Kampfes.

Da schlägt der Prediger die Bibel auf und bringt uns aus
ihr alte Prophetenweisheit. Der Psalm wird lebendig, und die
Nationalreligion Israels erinnert uns an die Gegenwart. Reli-
gionsuntericht, Konfirmandenstunde dämmern auf; der lang
gelernte und längst vergessene Spruch packt. Und so wird die
Soldatenpredigt leicht ein Bündel Erinnerungssprüche, in dem wir
schließlich* doch vergeblich nach Kraft für uns suchen. Ich habe
ernste Leute klagen hören über diese Traditionsverkündigung, die
doch ganz den Kontakt mit unserem Erleben vermissen läßt. Gewiß

wirkt sie auf den des Denkens entwöhnten Menschen durch

') Vgl. „Christliche Welt" Nr. 2«: „Zur Kirchenfrage — aus der
Front. Von einem Kämpfer."



— 372

Anknüpfung an bekanntes Lehrgut; aber sie müßte weiterführen zu
dem dem Soldaten noch unfaßbaren Lebensgeschick.

So bleibt als bester Verkündigungstypus der national-idealistische.

Er greift auf die großen Ideen im Entstehen und Verlauf
dieses Weltkrieges; er erinnert uns an die ungeheuren Pflichten,
für Generationen von uns das Vaterland zu erhalten. Hier strömt
der Dank für die vollbrachte Leistung und die inbrünstige Bitte, daß
Gott uns die Kraft zum Gehorchen und Ertragen, zum Kämpfen
und Sterben erhalte. Paulinischer Opserglauben kann hier in seiner

ganzen kategorischen Kraft Platz greifen und uns in die Grenzen
neutestamentlichen Opferlebens hineinheben.

Und doch trifft auch diese Feldpredigt, deren einige ich mit
herzlicher Dankbarkeit genossen habe, nicht die Tiefe unseres Euchens
und Fragens. Wenn uns Männern der vordersten Linie die
Herrlichkeit des Lebens und Leidens unseres Herrn vorgehalten, und
zugemutet wird, so können wir nur sagen, daß wir als unwert der
Gemeinde solcher Christen nicht mehr angehören. Feinsinnige
Prediger im Feld haben dies auch verstanden und Wundern sich nicht,
wenn einer ihnen sagt: „Mit meinem blutbefleckten Herzen kann
ich nicht zum Abendmahl gehen!" Er wundert sich auch nicht,
wenn am Sterbebett eines jungen lebensfrohen Offiziers das Wort
von Jesus versagt. Er weiß zu schweigen. Aber wie viele
reden uns weiter von der heiligsten Persönlichkeit,
diedieWeltgesehen,undwissengarnicht,daßdieses
Menschenbild in die Sozial- und Brutal-Verh ält-
nifse unseres Lebens überhaupt nicht paßt.') Hier klafft
der Mangel der Kirche: sie kennt nicht die Lage der Seelen in
der Gefahrzone. Und die Menschen vorne meinen doch, daß die

Feldprediger am ehesten Fragen beantworten könnten, zu deren
Durchdenkung sie Zeit haben, dem Frontsoldaten aber die Kraft fehlt.
Jefus im Schützengraben ist doch keine Selbstverständlichkeit. Man
kann eben jetzt nicht das Traditionschristentum auf Alle kleben;
von der Psyche der Frontsoldaten fällt dies Pflaster ohne Haltkraft ab.

Das Wort eines Schweizer Pfarrers: „Jetzt
hat Gott das Wort, wir aber sollen schweigen," wird
von der Kirche gern den bohrenden Fragen in der
Gefahrzone entgegen gehalten. Dies Wort gilt
aber für unsere psychische Lage überhaupt nicht:

') Die Sperrungen rühren von uns her. ^
2) Das Wort stammt von Pfarrer Benz in Basel. Es stand in einem Brief

an eine Versammlung, die im Namen des Evangeliums zumMeltkrieg Stellung
nehmen sollte. Er lehnte die Beteiligung ab im Namen der Liebe, weil er nicht
richten wolle, und im Namen des Glaubens, weil er lernen wolle, auf den Gott
zu hören, der „in der Wirklichkeit" sich kund tue.

Dieser Brief ist ein äußerst willkommener frommer Schild für Viele geworden,
die einer klaren Stellungnahme zu dem Problem: „Christus^und,der Krieg"
ausweichen wollen, und wird uns immer und immer wieder vorgehalten. Und doch



— 373 —

es ist ein typisches Heimatwort, fern der Kriegsnot.
Für uns lautet die Devise: „Jetzt hat der Teufel
das Wort, was haben wir Christen daher zu reden
und zu tun?" Ich wünschte, daß dieser Gedanke
recht positiv und eindrucksvoll in dcr Kirche
verstanden würde: da vorn im Schützengraben sind
Menschen, die haben das Radikal-Böse, das
Abgrund-Schlechte erlebt; als Masse ist es auf sie
eingedrungen und hat fie eingeschlossen in ein einziges
entsetzliches Tun und Leiden des schlechthin
Sündigen. Ich will euch präzisieren, worin für mein psychisches
Erleben die Tatsächlichkeit des Bösen ihren Höhepunkt erreichte: im
Sturmangriff aus dem eigenen Schützengraben auf den feindlichen.
Was die Vorbereitung dieser Angriffe an moralischer Selbstüberwindung

kostet, wie sie uns zwingen, stückweise unser Menschentum

abzulegen und auf alles zu verzichten, was als Christen uns
auszeichnen sollte, ist unsagbar und kann einfach von denen, die
das nicht miterlebt haben, nicht verstanden werden. Es find das
Zeiten, wo jede Regung der Religion, der Ergebung, geschweige
des Gebets aufhört. Ich erinnere mich einer Stunde, in der dcr
Feind seinen Gegenangriff mit rasendem Artilleriefeuer vorbereitete;
da lag ich mit dem Führer unseres Angriffs in einer keinen Schutz
geivährenden elenden Deckung, und unsere einzige psychische Reaktion
auf die beständige Todesgefahr, die uns mit Eisen umhagelte, war
höhnisches Lachen, der Eckel an der Menschheit, die Verachtung
für dieses ganz viehische Tun und Leiden. Und man glaube nur
nicht, daß die Gesamtheit der Kämpfer anders empfinde. Ich habe
oftmals nachdenkliche Leute gefragt: Was meint ihr,
wird man wohl in solchen Zeiten und Stunden
irgendwie ein besserer Mensch? Sie haben alle die
Frage verneint. Schlechter wird man; die
moralischen Kräfte gehen rapide zurück. Mühsam baut der

ist er auch nur ein Beweis für die Verkehrung der Wahrheit der Dinge, die uns
der Krieg an allen Enden zeigt. Das mit dem „wirklichen Gott" wollen wir ein
andermal untersuchen und uns für diesmal an das halten, was darin vom Richten
gesagt wird. Da ist denn schon die Tatsache interessant, daß jene Versammlung

nicht im Geringsten im Sinne hatte, einGericht zu ver-
an stalten. Sie war im Gegenteil aus dem Bestreben hervorgegangen, die
zerrissene Christenheit wieder zu einer Einheit zurückzuführen, Herr Pfr, Benz und
sein Kreis nahmen aber ohne weiteres an, daß „gerichtet" werden solle! Kann es
ein stärkeres Beispiel dafür geben, wie man in dem Augenblick, wo man einem
Andern einen Fehler vorwirft, ihn vielmehr selbst begeht? Ich frage sodann: ist
die Stadt, worin Herr Pfr. Benz seine (wie ich weiß, höchst segensreiche) Wirksamkeit

ausübt, in der Schweiz wegen Abwesenheit des Richtgeistes bekannt? Drittens:
was ist das für eine Art, eine religiöse Stellungnahme einfach als ein „Richten"
zu bezeichnen? Wozu Worte nicht dienen müssen! Und endlich: ist es Mangel an
Liebe, wenn man nicht ruhig zusehen will, wie jeder Tag Tausende und
Abertausende von jungen Menschenleben in teuflischer Vernichtungswut dahinrafft. W o
ist da die Liebe und wo ist — Theologie?



— 374 —

Willensstarke seine Grundsätze wieder auf, bis die nächste
Katastrophe sie wieder zusammenwirft. Und dem Willensschwachen muß
die eiserne Disziplin in ruhigeren Kampfzeiten das moralische Rückgrat

ersetzen, das sie selbst ihm wieder in der Schlacht zerbricht.
Es hat noch kein Ethiker in dem Wirrsal ethischer Pflichtenkonflikte
der vordersten Gefechtslinie sich zurechtgefunden, geschweige, daß
ein nachdenklicher Christ Lösungen gesunden hätte.

Ja, heißt es, ihr nehmt die Dinge zu schwer. Auch euer
Christentum muß einfach und möglichst rücksichtslos fein: patriotisch,

kameradschaftlich. Aber so wie wir uns auf diese Forderungen
einlassen, entschwindet uns eben der Kerngeist des Christentums.
Ein sehr einfaches Erlebnis! Ich faß im Unterstand neben einem
tapferen Soldaten, Elsässer, Fremdenlegionär, der den Krieg gegen
die Franzosen mit persönlicher Wut führte: Vergeltung für das,
was sie ihm in Afrika angetan hatten. Da sagte dieser unempfindsame

Soldat leise vor sich hin: „Es tut mir doch leid, daß ich
ihn getötet habe." „Was sagen sie da?" fragte ich. Und er erzählte:
„Ich war bei der letzten Horchpatrouille allein nachts vor zu
den großen Strohhaufen geschlichen und fand dort einen Franzofen,

offenbar auch Horchposten, der auf der Erde liegend Wohl
eingeschlafen war. Als ich dicht bei ihm war, schreckte er auf,
und ich stieß ihn nieder/' — Es tat ihm leid! Wenn doch die zu
Hause glauben wollten, daß viele, viele der Kämpfer solche Wunden
an ihrer Seele tragen, und nicht auf all das kindische Renommierge-
gefchwätz hörten, das der Soldat, der gern sein Innerstes verbirgt,
heimschreibt. Noch einen Vorfall: Ein feindlicher uns flankierender
Graben hat uns unter anderen einen Kompagnieführer getötet.
Die Wut unserer Leute ist groH; der Graben muß unser werden.
Im Morgengrauen stürmen zwei Züge von uns auf den feindlichen
Graben; sie erhalten starkes Feuer; elf Tote, darunter zwei
Zugführer, fünfzehn Verwundete decken den Boden, bevor wir in den
Graben kommen. Da strecken die Franzosen, die bis zum letzten
Augenblick unsere Leute zusammengeschossen, die Waffen und flehen
um ihr Leben. Und unsere Soldaten nahmen die fünfzig Franzosen
die keinen Toten und keinen Verwundeten hatten, gefangen. Denn
sie jammerte des Volks! — Sind unsere Leute da nun gute
Christen oder schlechte Soldaten gewesen? Oder sind sie gute Christen
und gute Soldaten gewesen? Oder gar schlechte Soldaten und daher
auch schlechte Christen? Ein einfaches ethisches Kriegsproblem, über
das sich lange diskutieren läßt. Ich kann über die Gefchichte nicht
diskutieren; es ift zu viel eigenes Herzblut in ihr.

Aus diesen und ähnlichen Erlebnissen glaube
ich der Kirche beweisen zu können, daß ihre
Anhänger in vorderster Linie in religiöser Hinsicht
sehr eigenartig beeinflußt werden, fo daß Hülfen
aus der Geschichte und kirchlich traditionelle Er-



— 375 —

innerungen bei ihnen fasi völlig versagen.
Menschen, denen im Interesse der Allgemeinheit das
individuell Böse als Pflicht zugemutet wird, stehen
unter seelischen Ausnahmegesetzen. Nicht nur, daß
sie dem Bösen ständig begegnen, sie müssen ja auch
pflichtmäßig ständig das Böfe tun. Und infolge der
Verkettung seelischer Einflüsse zieht das Böses-tnn
auch ein Böse-fein nach fich. Wir werden zumindest
in Einzelbeziehungen schlechter, auch untereinander;

leidenschaftlicher, unverträglicher,
selbstsüchtiger. Und ein Vorzug ist es noch, wenn wir es
wissen und dem m oralischenVerfall ein wenig widerstehen

können!
Wir bitten aber die Kirche, daß sie das Moratorium des

kirchlichen Christentums, das für Hunderttausende von Männern ci« tuet«
eingetreten ist, begreift und de iure anerkennt. Nur dann kann sie
nämkich die Folge einsehen und ertragen, daß die Männer, die das
Moratorium des Christentums erlebten, mit anderen Herzen zum
Christentum zurückkehren. Ich erwarte Großes davon, wenn diefe
Männer ihre Sehnsucht nach Entsühnnng und Herzensreinheit nach
dem Kriege zu Jefus zurücktragen. Nur erwarte ichui cht, daß
das Christentum dieser Männer dann so aussieht, wie
die Kirche sich ihr Christentum vor dem Krieg gedacht
hat und wiesiees nach demKrieg fchon wünscht. — Scharfe
Beobachter hier draußen fürchten schon jetzt die Enttäuschung und den
neuen Religionskampf, wenn die Kirche das Neuerwachen des Christentums

bei den Kämpfern als das Wiederaufwachen einer unversehrten
altprotestantischen Dogmatik sich vorstellen sollte. Die Kirche würde
sich sofort die Masse der Heimkehrenden spalten sehen in Kämpfer
gegen die Kirche und Gleichgültige.

IsslmSscdau.
TSkdelt HS« veMenctUNg? Wie heute im Lärm der Waffen so

manches nicht beachtet wird, das wichtiger ist, als einige gewonnene
oder verlorene Schützengräben oder sogar ein versenktes Kriegsschiff,
fo haben in der Schweiz nur wenige eine Notiz beachtet, die doch
von recht großer Bedeutung war.

Eine Botschaft des Bundesrates vom 10. April 1915 teilte uns
mit, daß Verhandlungen mit Italien über die Revision eines
Schiedsgerichtsvertrages stattgefunden hätten. Die italienische Regierung

habe am 8. Juni 1914 in einer Note geltend gemacht, daß seit
dem im Jahre 1904 erfolgten Abschluß des bisherigen Vertrages mit
der Schweiz der Text solcher Verträge allerlei Wandlungen erfahren
habe und den Wunsch ausgesprochen, daß der Text des Schiedsge-

') Dieses Artikelchen mußte leider wiederholt zurückgestellt werden.



— 428 —

4. Den örtlichen Polizeibehörden und den Inhabern von Wirtschaften und
von Getränkeverkaufsstellen ist von den Truppenkommandanten bekannt zu geben,
daß es im Interesse militärischer Disziplin verboten ist:

g,) Soldaten (allen Militärpersonen) Getränke bis zur Betrunkenheit
auszuschenken, ersichtlich Angetrunkenen überhaupt noch Getränke zu verabfolgen,

d) Soldaten nach der für das Militär festgesetzten Polizeistunde noch zu
bewirten, oder im Wirtshaus zu dulden,

«) Soldaten alkoholhaltige Getränke zum Wegtragen zu verkaufen. (Von
Truppenkommandos befohlene Fassungen natürlich ausgenommen.)

5. Die Soldaten selber, welche ihrerseits diesen Verboten zuwiderhandeln,
sind strenge zu bestrafen.

Wollen Wirte und Ladeninhaber sich nicht fügen oder handeln sie diesen
Verboten zuwider, so ist den Soldaten das fernere Betreten solcher Wirtschaften
oder Geschäfte bei strenger Strafe zu verbieten, und zur Durchführung dieses
Verbotes, solange den Truppenkommandanten ein solches nötig erscheint, sind vor die
betreffenden Wirtschaften oder Geschäfte Schildwachen zu stellen, welche die Soldaten
am Eintritt hindern.

Der Generaladjutant der Armee:
Oberstdivifionär Brügger.

Dazu haben wir nur Eins zu bemerken: wo bleibt die Verordnung

gegen den Alkoholismus der Offiziere? Wie sehr diese nötig
wäre, beweist u. a. die Klage der stadtzürcherischen Polizeidirektion,
daß das Verhalten der Offiziere ihr die Durchführung der Polizeistunde

besonders erschwert habe. (Vergl. den Rechenschaftsbericht des

zürcherischen Regierungsrates.) L. R,

persönliches. Rade beklagt sich in der „Christlichen Welt"
über die Behandlung, die wir im letzten Hefte Prof. Troeltsch
hätten angedeihen lassen. Diesmal hat Rade, entgegen seiner sonstigen
Art, eine Sache allzu fchwer genommen. Ganz selbstverständlich galten
unsere Bemerkungen nicht der Person von Professor Troeltsch, sondern
seiner Theologie. Es ist uns nicht eingefallen, seine Person irgendwie

anzutasten oder seine wissenschaftlichen Verdienste herabzusetzen.
Jene kennen wir nicht, diese haben wir jederzeit gewürdigt und
hervorgehoben. Uns hat die Art, wie Troeltsch das, was uns das
heiligste Glauben und Erleben ist, abgetan hat, zum Spott gereizt,
im Sinne von 1. Korr. 1, 20—31. Die von uns zitierten Sätze
beweisen, was sie beweisen sollten und bilden keine Entstellung dessen,

was Troeltsch ausgeführt hat: Wir haben nie mit Entstellungstaktik
gearbeitet und müssen Rades Vorwürfe durchaus zurückweisen,
obfchon wir solche von ihm am liebsten annähmen. Er hat in diesem

Falle nur die eine Seite gesehen. Es handelt sich um einen scharfen
Gegensatz zweier Denkweisen, der in diesem kleinen Zusammenstoß
einige Funken erzeugt hat. Er wird ein ander Mal in anderer Form
zum Austrug kommen müssen. R.

Redaktion: Liz. Z. MîtttdîtU. Gymnasiallehrer in Zürich; L. «,g«.
Professor in Zürich; r. «äeKeldergtr, Pfarrer in Winterthur. — Manuskripte
und auf die Redaktion bezügliche Korrespondenzen sind an Herrn Hag« zu senden.
— Druck und Expedition von S. ZidlnAt« in Basel.


	Vom deutschen Christentum
	Anhang

