
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 9 (1915)

Heft: 8

Artikel: Aus der Bündner Synode

Autor: P.Cd.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-133546

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-133546
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 34s —

Uus der SimSner SvnoSe.

IHie diesjährige Bündner Synode, die vom 24.-28. Juni in Sumuden
D stattfand, dürfte wegen der eingehenden Diskussion über Krieg

und Frieden auch für weitere Kreise beachtenswert sein. Es ist
vielleicht in Deutschland und bei uns noch nie vorgekommen, daß sich
eine Versammlung von Geistlichen der verschiedensten Parteien und
Richtungen mit dieser Frage so ernst und eingehend beschäftigte. Man
war sonst früher in geistlichen Kreisen immer geneigt, die
Friedensbestrebungen nicht ernst zu nehmen, so noch an der vorjährigen
Bündner Synode. Der Verlauf der diesjährigen Synode kann daher
auch zeigen, wie man durch den Krieg zum Nachdenken gebracht
worden ist.

Es ist üblich, daß an jeder Synode zwei Vorträge gehalten
werden, einer für ein weiteres Publikum am sogenannten Volksabend,
und der andere mehr wissenschaftlicher Art in einer als Pastoral-
konferenz bezeichneten Sitzung der Synode. Dieses Jahr behandelten
beide Referenten dasselbe Thema.

Am Volksabend sprach ein Laie, Dr. Vellemann, Direktor des

Lyzeums in Zuoz. Er führte in seinem Vortrag über „Krieg und
Frieden" aus, daß in dreifacher Hinsicht der Krieg zu fordern und
der Krieg zu bekämpfen sei, nämlich vom Boden des Christentums,
von der Rücksicht auf die Kultur und von den volkswirtschaftlichen
Interessen aus. Den Behauptungen moderner Christen, daß das
Christentum sich mit dem Krieg vereinbaren lasse und ihn unter
Umständen geradezu fordere, hielt er die Worte und Taten Jesu und
seiner Jünger entgegen, die er unvermittelt und in großer Zahl einfach

aus der Bibel vorlas. Es ist für unsere Zeit ein Ereignis, wenn
ein fein gebildeter Laie in einem Hotelsaal, wo er selber sprechen sollte,
lange aus dem neuen Testament vorliest und so Jesus und Paulus
für fich fprechen läßt — ohne viele Erklärungen. Auch die wenigen
Erklärungen, die er zu geben genötigt war, waren kurz und treffend.
So verstand er es vortrefflich, scheinbar kriegerische Worte im Munde
Jesu (z. B. : „Ich bin nicht gekommen Frieden zu bringen, fondern
das Schwert") als das was sie sind, als Ausforderung zum Kampf
für das Evangelium, einem sehr unkriegerischen Kampfe, aufzufassen
uud zu erklären. So sind also diese authentischen Stimmen über das
Christentum nur eine Stimme für den Frieden, für Liebe und
Barmherzigkeit auch gegen den Fremdling. Wie für das Christentum die

Bibel, so ließ der Referent für die Kultur die Geschichte sprechen. An
Hand vieler Beispiele zeigte er, daß die friedlichen Völker viel
bedeutenderes geleistet haben als die kriegerischen, daß ferner die großen
Kriegshelden gar nicht so groß sind und in ihrer Bedeutung für uns
weit hinter den Großen der Kunst, der Wissenschaft und Philosophie
zurückstehen. Nicht das kriegerische Sparta, in dem die Rücksicht auf



— 349 —

die Kriegstüchtigkeit alles Leben beherrschte und einengte, und das
hochmütig auf alle anderen weniger kriegstüchtigen Völker
herabschaute, ist der Träger und Förderer griechischer Kultur geworden,
fondern das friedliche, allen fremden Einflüssen offene Athen. Und
auch dieses Athen fängt an von seiner Höhe herabzusinken, sobald es

kriegerisch wird und nach den siegreichen Perserkriegen sich mehr aufs
Kriegshandwerk legt. Im dritten Teil versuchte der Referent die
Behauptung, daß alle Militärausgaben dem Volke zu gute kommen
(richtiger einem Teil des Volkes), durch eine feine Satire sU udsurcluru
zu führen. Widerlegen kann man ja eine folche Behauptung nicht.
Man kann nur das Widersinnige eines solchen Verfahrens, das doch
auf Kosten des Volkes und zwar nicht nur und nicht einmal in erster
Linie auf Kosten seines Geldsackes geht, ans Licht stellen. So kam
dieses Referat von verschiedenen Seiten her zur Forderung des

Friedens. Am Schlüsse bemerkte der Referent, daß man deswegen
doch noch gerechte Kriege führen könne. Besonders das Christentum
stelle sich einem solchen Kriege nicht entgegen. Jesus hat ja felber
seine Jünger aufgefordert, für die gerechte Sache zu streiten und hat
gelegentlich selber gestritten. Und ferner könne man aus den häufig
wiederkehrenden Aeußerungen über Sorglosigkeit und Selbstverleugnung
entnehmen, daß Jesus das Leben des Einzelnen nicht so hoch schätze,

daß man es nicht für einen gerechten Krieg opfern könnte.
Wenn Direktor Vellemann mehr die Forderung des Friedens

betonte, untersuchte der zweite Referent, Pfarrer Jecklin von Klosters,
der über die „Friedensbewegung" sprach, mehr den Weg zum
Frieden. Er sieht den Weg dazu in der Haager Friedensbewegung,
d. h. in den internationalen Diplomatenkonferenzen und den
internationalen Schiedgerichten, welche schließlich alle Streitigkeiten
beilegen sollen. Vorläufig herrscht zwar noch zwischenstaatliche Anarchie,
und der Staat ist der größte Anarchist. Aber dieser Zustand muß
aufhören und der zwischenstaatlichen Organisation Platz machen.
Diese Organisation macht auch immer Fortschritte, wie die vielen
internationalen Vereinbarungen, Büros und Kongresse zeigen. Auch
sind schon viele Streitigkeiten zwischein einzelnen Staaten
schiedsgerichtlich oder durch Intervention der Diplomaten beigelegt
und so manche im Keime erstickt worden. Die Friedensbewegung

will also nicht den Staat ausschalten; sie will auch

gar nicht antimilitaristisch sein; sie will auch nicht jeden
Kampf beseitigen, sondern nur seine kriegerische Art. Sie will
die tierische Stufe des Kampfes überwinden. Sie ist daher von
echt christlichem Geist. Das Christentum ist auch für die Friedensbewegung

der beste Bundesgenosse.
' Jede aufrichtige Art, für das

christliche Ideal des Reiches Gottes zu arbeiten, faßt auch die
Arbeit für den Frieden in sich. Schwierig ist für den Referenten
die Frage, wie man sich zu einem einmal gegebenen Krieg stellen
soll. Jesus würde nicht in den Krieg ziehen, aber bei den jetzigen



— 350 —

anarchischen Zustände würde er es auch keinem verbieten, für sein
Vaterland einzutreten.

So waren beide Referenten in den Hauptfragen ziemlich
einer Meinung, sowohl in der Stellung zu dem Frieden, der
kommen muß und kommen wird, als auch in der relativen
Anerkennung eines Kriegers unter den jetzigen Verhältnissen. An
beide Vorträge schloß sich eine rege Diskussion an, deren Hauptgedanken

wir hier zusammenfassend wiedergeben. Einerseits wandte
man sich gegen diese unbedingte Anerkennung des Friedenszieles,
andrerseits suchte man eine konsequentere, radikalere Ablehnung
jedes Krieges.

Gegenüber den Tendenzen der Friedensbewegung wurde
zunächst von einem Laienvertreter der Synode der soldatisch-schweizerische

Standpunkt vertreten, der uns verbietet, die Ehre und
Unabhängigkeit unseres Landes der Entscheidung eines Richters zu
unterwerfen. Ein Vertreter der modernen Theologie verteidigte
die Haltung vieler Theologen zum Kriege. Sie können aus Reinlichkeit

des Denkens den Krieg nicht einfach ablehnen. Die Wirklichkeit
erlaubt es ihnen nicht, Pazifisten zu sein. Manche Arten von
Pazifismus sind viel leichter und bequemer, als das aufrichtige
Bestreben, sich mit dem Kriege abzufinden, ihn positiv zu werten.
Dieses kann soweit gehen, daß man sogar von einer Pflicht zum
Kriege sprechen kann. Es wurde dann aber doch auch vom gleichen
Redner zugegeben, daß die Friedensbestrebungen für den Christen
etwas selbstverständliches sino. Von der radikaleren Art, jeden
Krieg und jede Beteiligung an einem Kriege abzulehnen, hat er
den größten Respekt, sobald sie in der Art Tolstois zum Staat
eine konsequent ablehnende Haltung einnimmt. Von einer andern
Seite wurde ausgeführt, daß der ewige Friede als Ziel festzuhalten
fei, daß die Entwicklung dazu aber sehr langsam fortschreite. Damit

müssen wir rechnen und müssen also nicht nur diesen Krieg
mitmachen, sondern uns auch noch für einen künftigen vorbereiten.
Jesus würde das wohl nicht tun, wir tun aber noch vieles, was
Jesus nicht tun würde. Auch der Gedanke fand Ausdruck, daß der
Krieg mit seinen Grausamkeiten in vieler Beziehung nicht schlimmer
sei, als vieles, das im Frieden geschieht.

Gegenüber diesen vereinzelten Stimmen vertraten eine große
Anzahl von Synodalen einen den Krieg ganz ablehnenden Standpunkt.

Zuerst wurde gesagt, sozusagen als Motto für die ganze
Diskussion, daß die Pfarrer und das Christentum nicht dazu da
seien, Bestehendes zu rechtfertigen und zu segnen, sondern um
gegen bestehende Uebel zu kämpfen und neue, bessere Verhältnisse
vorzubereiten und zu schaffen. Im gleichen Sinne stellte auch
der Vorsitzende der politischen Deputation der Synode in seinem
Schlußwort den Pfarrern die Aufgabe, für bessere kulturelle Zustände
zu arbeiten. Als ein Beispiel, wie man durch Religion bestehende



— 351 —

Uebel rechtfertigt: wurde die Kriegsauslegung des Wortes, „Alles,
was ihr tut, das tut im Namen des Herrn" angeführt. Das Wort
wird so erklärt, daß man im Namen Gottes in den Krieg ziehen
soll, während es offenbar sagen will, daß man nur das tun soll,
Ivas man mit gutem Gewissen mit Berufung auf Gott tun darf.
Aber im Namen des Herrn Krieg führen kann man nicht. Es
wurde immer wieder gesagt, daß Evangelium und Krieg nicht
zusammengehen. Jesus ist gegen den Krieg. Er hat selber wohl
gestritten und zum Kampf aufgefordert. Aber die Art dieses Kampfes
ist ganz verschieden von der Kampfart des Krieges. Jefus ist gegen
den Krieg, weil er gegen jede Gewalt ist. Wenn er die Waffengewalt

anerkannt hätte, so Hütte er seinen Jüngern zugestehen können,
in dem mächtigen Gewaltreich Roms mit den Waffen für ihre
Sache zu kämpfen. Aber er tat das Gegenteil. Sr hat sie wie Schafe
unter die Wölfe geschickt. Jesus und seine Jünger brauchten keine
Waffen. Sie brauchten im Kampfe für das Evangelium auch eine

ganz andere Taktik als wir, Diefe Taktik Jesn ist auch noch für
uns die richtige. Sie tut uns heute befonders not, nachdem die
Gewalt im Kriege versagt hat wie nichts anderes. Wenn der Weltkrieg

uns etwas lehrt, so ist es das, daß man sich nicht auf Gewalt
verlassen kann. Wenn Jefus heute leben würde, so verhielte er
sich zur Gewalt genau wie seinerzeit: er ließe sich töten. Das
sind auch die wahren Helden dieses Krieges, die als Dienstverweigerer,

gehorsam der erkannten Wahrheit, erschossen werden. Das
kann man zwar von niemandem fordern, aber es ist das Höchste,
das ein Mensch leisten kann. Aus dieser Taktik Jesu ergibt sich,
daß er auch einen gerechten Krieg nicht führen würde. Es ist aber
auch fehr fraglich, ob es gerechte Kriege gibt; jedenfalls läßt es
sich im entscheidenden Moment niemals ausmachen, ob ein Krieg
gerecht ist. Die Friedensbewegung ist nicht so selbstverständlich wie
behauptet wurde. Wie gering man von ihr denkt, zeigt am besten
die Haltung des Bundesrates beim Abschluß des italienischen
Schiedsvertrages. Von der Haager Friedensbewegung erwartet man nicht
so viel, wie der Referent der Pastoralkonferenz. Sie hat auch
versagt. Sie mußte versagen, weil sie nicht ins Innere drang, sondern
nur mit äußeren Mitteln arbeitete. Mag sein, daß sie viele Kriege
verhindert hat. Aber gerade dadurch wurde die Kraft aufgespart,
und der jetzige Krieg ward zu einer solchen Katastrophe. Dennoch
hat diese Form der Friedensbewegung der Sache einen großen Dienst
geleistet. Sie hat zuerst praktische Vorschläge gemacht, wie man
das Ziel erreichen kann. Diese Vorschläge werden zwar dahinfallen,
das Ziel aber bleibt, und es werden neue Wege gefucht werden.
Solche bieten sich uns bereits an in der religiösen und sozialistischen
Friedensbewegung. Es sind zwei Wege einzuschlagen. Zunächst
müssen die wirtschaftlichen Verhältnisse geändert werden, Diefe
bilden in ihrem heutigen Bestand eine stete Gefahr für den Frieden.



— 352 —

Als Beispiel dafür wurde die Schutzzollpolitik genannt. Eine
Hauptbedingung für den Frieden ist der Freihandel. Der andere
einzuschlagende Weg ist eine neue Orientierung unseres Geisteslebens.
Sie betrifft nicht nur die Stellung zum Evangelium, sondern auch
unsere Stellung zum Vaterland und zur Wissenschaft. Die
landläufige Vaterlandsliebe ist ein Götzendienst. Wir müssen sie
ersetzen durch die wahre Vaterlandsliebe, die wahre Liebe ist, Liebe

zu Menschen, also zu allen Volksgenossen. Sobald wir aber die
haben, haben wir auch Freiheit und brauchen nicht für eine
vermeintliche Freiheit Kriege zu führen. Daß man bei Ablehnung des

Krieges konsequenterweise auch den Staat ablehnen muß, ist eine

verkehrte Konsequenzmacherei. Der Staat ist nicht wertlos, er ist
nur ein relativer Wert. Der Staat ist nicht Christus; unser Staat
ist nicht einmal fo wertvoll wie derjenige des Volkes, dem Jesus
angehörte. Als Beispiel der Wissenschaft, von der wir uns
abkehren müssen, wurde die moderne Theologie herausgegriffen.
Gemeint war damit nicht jede kritische Forschung, sondern nur die,
die von den Theologen der letzten Jahrzehnte meistens
gehandhabt wurde. Diese moderne Theologie treibt alles mögliche,
nur für das Absolute hat sie keinen Platz. Daher ist auch die
beschämende Haltung vieler Professoren im jetzigen Krieg begreiflich.
Von ihnen gilt das Wort von Karl Marx: „Sie sind frech gegen die
Idee und allerdevotest gegen Handgreiflichkeiten." Das wichtigste
für die Friedensbewegung ist, daß wir einen neuen Glauben fassen.

Wir müssen glauben an die Wirklichkeit eines sogenannten Traumes
und unsere „Wirklichkeit" als vergänglichen Traum betrachten.
Doch damit nicht genug. Die Erlösung der Welt erfordert Opfer.
Und dieser Glaube erfordert von uns auch Opfer, wenn er
Wirklichkeit werden foll.

Es ist bereits ausgeführt worden, daß einigen dieser
GeGedanken opponiert wurde, daß besonders von den Vertretern
solcher Gedanken mehr Konsequenz verlangt wurde. Die Opposition

trat aber während der Diskussion stark zurück. Wir wollen
damit nicht behaupten, daß alle oder auch nur der größte Teil
der anwesenden ^Pfarrer mit allen diesen Gedanken einverstanden
waren. Aber das muß gesagt werden, daß die Diskussion einer
einheitlichen Kundgebung gleichkommt, daß der Krieg im Evangelium
Jesu Christi keine Stätte hat, und ferner daß den Gedanken und
Forderungen, die die letztgenannte Gruppe von Votanten daraus
ziehen, an der Bündner Synode keine namhafte, begründete Opposition

gemacht werden konnte. Wir ersehen das auch aus
verschiedenen Zeitungsberichten, in denen die Korrespondenten bestrebt
waren, den Eindruck der Synode abzuschwächen, es aber nur
dadurch tun konnten, daß sie die Gedanken entweder ganz
übergingen oder sie ganz entstellten, und ferner indem sie alles, was
gesagt worden ist, mit dem einzigen Einwand, es sei nicht konsequent,



— 353 —

als unbedeutend glaubten abtun zu können. Wir find nun freilich
auch weit davon entfernt, diese Synode als einen Sieg der religiösen
Sozialisten Graubündens hinstellen, glauben vielmehr, daß wir in mancher
Beziehung unsere Sache ungenügend vertreten haben, daß wir auch
nicht alles gesagt haben. Als besondere Schwäche dieser Diskussion
sei nur genannt, daß man fast gar nicht auf die jetzige Lage
eingegangen ist. Das wäre aber unbedingt nötig gewesen, um nicht
den Eindruck zu erwecken, daß man fern ab von der Wirkichkeit diefe
überwinden wolle. Wenn man aber die Zeitfragen mehr berührt
hätte, hätte es sicherlich noch eine heftige Opposition erregt. So
wollen wir dieser Diskussion nur den Wert beilegen, daß sie zum
weiteren Nachdenken und Suchen Anlaß geben soll. Und als solcher
mag der Bericht darüber auch den Lesern der „Neuen Wege" .will¬
kommen sein. P. Cd.

WeSenstMumente.
i.

vas Manliest Sei «.«Seller.

^n diesen Tagen, wo gewisse „Theologen" uns beinahe weis machenI möchten, daß die heiligste Verrichtung eines Jüngers Christi der
Militärdienst sei und wo auch der Masse des sogen. Christenvolkes

der „Antimilitarismus" als die schlimmste der Gottlosigkeiten erscheint,
so daß man eine mehr oder weniger vollkommene Leugnung Gottes
oder Christi sehr viel leichter verzeiht als ihn, ist es vielleicht von
Nutzen, wenn daran erinnert wird, daß er seit einigen hundert Jahren
eine in der angelsächsischen Welt weitverbreitete christliche Gemeinschast
gibt, die unter Anderem im Namen Christi grundsätzlich Waffentragen
und Militärdienst verweigert. Es ist die „Gesellschaft der Freunde",
(gewöhnlich Quäcker genannt), die diese Haltung einnimmt,
und wir haben in dieser Gemeinschaft eine der edelsten und
bedeutsamsten Gestaltungen vor uns, die der Geist Christi
angenommen hat. Um ihren Einfluß zu kennzeichnen, sei nur die eine
Tatsache angeführt, daß die Vereinigten Staaten von Nordamerika
zum nicht geringsten Teil von ihnen ihren Ursprung genommen haben
und daß vieles vom Besten an ihrem geistigen Leben von dieser der
Zahl nach kleinen, aber dem innern Leben nach machtvollen Gemeinde
der „Freunde" ausgegangen ist. Ein Aufsatz über diese Bewegung
(von der auch Tolstoi berührt worden ist) märe heute aufs äußerste
zeitgemäß. Inzwischen möchten wir die Kundgebung veröffentlichen,
die die englischen „Freunde" am 7. August 1914, also drei Tage
nach Ausbruch des Krieges(!) erlassen haben.


	Aus der Bündner Synode

