
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 9 (1915)

Heft: 8

Artikel: Der Christ ein Soldat

Autor: Orchard, W.E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-133544

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-133544
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


555S

8

ver «brist ein Soiaat. >

Nimm das Leid der Andern auf dich
als ein guter Streiter Jesu Christi, Keiner
der im Kriegsdienst steht, darf sich in die
Geschäfte dieses Lebens verwickeln lassen.

2. Tim. 2, 3 u. 4.

Diesmal bedarf unser Text keiner besonderen Erklärung oderI Erläuterung. Wir wissen heute Alle, was das Leben eines
Soldaten bedeutet. Es wird im vereinigten Königreich wohl kaum

einen Menschen geben, der nicht einen Verwandten oder Freund
im Heere hätte. Während Soldaten früher uns cin ziemlich
seltener Anblick waren, sind sie jetzt überall zu sehen; sie bestimmen
das Straßenbild, füllen die Züge; junge Männer, die nicht die Uniform
tragen, fallen unangenehm auf. Unser kleines Berufsheer, das
fich zum größten Teil aus der Zahl der Arbeitslosen und Abenteuerlustigen

rekrutierte, ist zu einer Zahl von über zwei Millionen
Männern angeschwollen, die allen Klassen und Lebensaltern
angehören. Auf den Ruf der Regierung haben fich über siebenhunderttausend

Männer eingeschrieben, die vorher nie einen Gedanken an
das Heer gehabt hatten; Einige von ihnen ohne irgend eine Freude
am Waffenhandwerk; Manche unter Preisgabe von Häuslichkeit,
Beruf und Behagen, unter Verzicht auf ihre besonderen Neigungen
und Ideale; Einige vielleicht ohne sich Rechenschaft zu geben, daß
Wunden, Krankheiten, seelische Gefahren, grausamer Tod ihrer
warten, die Meisten aber in tiefem Ernst, von den edelsten
Beweggründen getrieben, im Gefühl der Pflicht alles Andere
vergessend. Dadurch wird unser Heer ein anderes, dadurch wird ein
anderes unser ganzes Leben. Was wir auch über den Krieg im
Allgemeinen und über diesen Krieg im Besonderen denken mögen,
was in Bezug auf das Verhältnis zwischen Christentum und Waffendienst

unsere Ueberzeugung sein mag, nichts kann uns abhalten,

') Diese Predigt wurde am 13. November 1914 in der XinZs-^VsigK-Houss-
Kirche in London gehalten.



— 322 —

denen, die diesen: Rufe gefolgt sind' unsere Bewunderung, ja
Ehrfurcht zu zollen. Die Jungmännerwelt unseres Landes hatte manchen

von uns die sorgenvollsten Gedanken gemacht. Es schien als
ob die große Mehrheit keine Ideale und keinen Sinn für die höheren
Lebensziele habe. Nicht nur die Religion, auch die Wissenschaft
und die Politik rechneten größtenteils umsonst auf sie. Es schien
ihnen alles gleichgültig zu sein, wenn sie bloß vergnügte Tage
hatten. Und doch schlummerte in der Tiese ihres Wesens das,
was nun der Krieg zu Tage gebracht hat: die Fähigkeit zur höchsten
Hingabe. All die gefälligen Dinge, unter deren Bann sie völlig
zu stehen schienen, fielen plötzlich von ihnen ab, als jene unsichtbaren
und ungreifbaren Dinge, die Pflicht, Ehre, Ruhm heißen, ihren
Ruf erhoben. Und diese Fähigkeit, die mit der Religion so nahe
verwandt ist, daß sie oft mit ihr verwechselt wird, lag in ihnen
Wen bereit und wartete nur auf die Aufforderung, um die
Herrfchaft über ihr Leben zu gewinnen.

Ihr Verhalten draußen im Felde erregt die gleiche Bewunderung.

Die lange Friedensausfpannung, die weiche Bequemlichkeit
und Behaglichkeit des modernen Lebens, die Gewöhnung an
Vergnügen, und Unterhaltung, das alles erscheint als schlechte
Vorbereitung auf die Unbilden, die sie nun ertragen müssen; eine
Erziehung, deren Wirkung ist, daß wir empfindlicher und leidsamer
werden, die nervenzerrüttende Art der modernen Kriegführung, wo
zahllose Soldaten den Tod finden, ohne auch nur den Feind gesehen

zu haben, hätten nach unserer Meinung den Erfolg haben müssen,
die Menfchen feig und unfähig zum Ertragen von harter Not zu
machen. Und doch ertragen sie die schwersten Lagen mit Scherz
und Gesang auf den Lippen, ihre Ausdauer scheint keine Grenzen
zu haben und sie gehen plötzlichem und furchtbarem Tode lachend
und unerschrocken entgegen. Ritterlichkeit und fröhlicher Humor
mildern den ohnmächtigen und boshaften Haß, der die Gedanken
und Gespräch so vieler Daheimbleibenden entstellt. Der Soldat
haßt seinen Feind nicht; er ist bereit, seine Tapferkeit anzuerkennen
und verzeiht leichter auch das, was uns, die wir weit weg sind,
unverzeihlich scheint.

Dies alles können wir zugeben, aber es hebt die Tatsache nicht
auf, daß dieser Krieg unser Gemüt in tiefste Trauer verfetzt hat.
Für Einige von uns handelt es sich dabei um ein entsetzliches
Mißverständnis. Die Ziele, denen dies alles gilt, seien sie gut oder schecht

oder weder das Eine noch das Andere, werden wahrscheinlich nicht
erreicht werden, denn wir wissen, daß der Krieg eine große
Täuschung ist und dieser Krieg, gerade wegen dem edlen Patriotismus
und den reinen Absichten, die ihn heiligen, die allergrößte. Es
wird, wenn die Hoffnungen, die er erregt hat, zunichte geworden sind,
fchwer halten, die Menschheit vor einem großen Schiffbruch alles
Glaubens und alles Idealismus zu bewahren. Und doch — sollte



- 323 —

all dies Blut, all diese Tapferkeit nutzlos sein? Die Ziele, für die
man auf beiden Seiten kämpft, mögen unverwirklicht bleiben;
vielleicht wird kein Volk wirklich niedergeworfen, vielleicht kein Weltreich

vergrößert oder völlig unversehrt gelassen werden, aber kein
Opfer bleibt umsonst, mag es in noch so falsche Richtung geleitet
werden; einem reinen Ideal zu dienen, wird nie seinen Lohn
verfehlen, mag dieses Ideal noch so mißverstanden fein. Das Ende
mag nicht so sein, wie die Diplomaten und Politiker Europas
wünschen, aber wir wissen, daß es ein neues England, ein neues
Deutschland, ein neues Europa, eine neue Welt, eine Wiedergeburt
der Menschheit sein wird. Dieser Kataklysmus wird nicht vergeblich

sein; dies kostbare Blut wird nicht umsonst vergossen werden.

Es ist unleugbar, daß für Tausende der Beruf des Kriegers
heute etwas sehr viel Höheres ist, als das Leben, das sie vorher
lebten, und diese Tatsache wird nicht ohne Wirkung bleiben.

I. Das Christentum hat je und je, wenn es eine
Erläuterung seines Wesens brauchte, dafür das
Leben der Soldaten verwendet.

1. Das erscheint seltsam, da doch die beiden Dinge im äußersten
Gegensatz zu einander zu stehen scheinen.

Für mich steht nämlich außer Zweifel, daß das Christentum
Krieg in keinem Fall billigt, sei es ein Angriffskrieg oder ein
Verteidigungskrieg oder ein Sühnekrieg oder ein Krieg im Dienste
der Ritterlichkeit. Für die Ausbreitung des Reiches Gottes ist
Krieg völlig nutzlos, ja mehr als das, direkt schädlich, und es streift
an lästerliche Anmaßung, wenn wir uns einbilden, daß wir die
Waffen ergreifen müßten, um dieses Reich zu schützen. „Wir kämpfen
nicht mit Fleisch und Blut." „Die Waffen unserer Kriegführung
sind nicht fleischlich." „Nicht durch Macht, nicht durch Gewalt,
fondern durch meinen Geist." „Mein Reich ist nicht von dieser Welt,
sonst würden meine Diener dafür kämpfen." Wir mögen für unser
Weltreich oder unsere nationale Existenz fechten, sür Ehre und
Ruhm, aber Christus dürfen wir nicht in diese Sache ziehen. Es
ist uns vielleicht nicht möglich, einzusehen, wie wir uns, so wie
die Umstünde liegen, anders helfen könnten, aber wir täten besser,
in diesem Zusammenhange nicht vom Reiche Gottes zu reden. Diese
zwei Dinge gehen nicht zusammen; das ist die große Tragödie, die
wir erleben.

Aber diefe Haltung bedeutet nun keineswegs, daß das Christentum
eine Religion der fügsamen Passivität sei. Das Christentum ift

im Gegenteil eine im höchsten Maße kriegerische Religion. Dieser
Umstand hat hin und wieder ein Mißverständnis erzeugt. Es gibt
christliche Kriegslieder von so hinreißendem Schwung, daß Soldaten
dadurch veranlaßt werden können, sie in unseren Kathedralen in
der Meinung zu fingen, es handle sich darin um militärische Operationen.

Denn das Christentum predigt einen heiligen, schonungs-



— 324 —

losen und unaufhörlichen Krieg gegen jede Form des Bösen und
Verkehrten, Es ist in Bezug auf Lehre und Praxis gleichmäßig
eine unduldsame Religion. Aber hier stoßen wir auf die ihm
eigene Paradoxic: wenn es den Zorn des Feindes erweckt und
seine Gegenwehr veranlaßt hak, dann entblößt es seinen Busen dem

Schwert und gibt sein Leben freudig her, in seiner Hand aber ift
kein Schwert, Es wartet auf seine große Stunde, es erregt das
Böse zu seinen schlimmsten Ausbrüchen; dann pflanzt es sich selbst

quer über den Pfad des Gegners und schlägt seine Schlacht, indem
es das Leben hingibt. Das war das Prinzip, das Christi Leben und
Sterben beherrschte. Es entspringt keineswegs der Verzweiflung,
sondern den tiefen Glauben, daß dies der einzige Weg fei, auf dem
das Böse wirklich besiegt werden könne.

Manche Kirchenväter der ältern Zeit haben darum anerkannt,
daß man nicht zu gleicher Zeit ein Soldat Christi und ein Soldat
in einer irdischen Armee sein könne. Der christliche Glaube
erschien als eine Gefahr für das römische Imperium; es erhob sich

Verfolgung; die Christen kannten nur eine Antwort: das Zeugnis

des Wortes und das Blut der Märtyrer. Gegen alle Heere
des Tieres setzten sie das Lamm, das erschlagen worden ist. Es
war eine seltsame Art des Widerstandes, aber es ist eine
geschichtliche Tatsache, daß er die größte Weltmacht, die die Geschichte

gesehen hat, überwand. Eine Reihe von Umständen hat diese
einfache Haltung der ältesten Zeit verwirrt: die Identifikation von
Kirche und Staat, die Fiktion, daß die Nationen „christlich" seien,
wenn doch nur eine kleine Minderzahl in ihnen das Christentum
kennt oder bekennt; aber soviel ist klar: hätte die Kirche
verlangt, daß kein Christ Waffen trage und hätte sie selbst nie zu
den Waffen Zuflucht genommen, dann gäbe es heute entweder
keine Kirche oder keinen Krieg.

Aber wir sind von dieser Stellungnahme weit genug
entfernt. Die Christen haben ihr Leben dem der Welt gleichgestellt
und die Meisten von uns sind überzeugt, daß dies im Einklang
stehe mit Gottes Plan und einer tieferen Einsicht. Die Welt müsse
durch den Sauerteig des Christentums von innen her umgestaltet
werden. Wir seien darum genötigt, mancherlei zuzugeben, was
zu einer allmählichen Entwicklung der Gesellschaft einer besseren

Ordnung der Dinge entgegen führe: das System der Zwangsregierung,

die Herrschaft von höheren Klassen über niedere, ein
auf Konkurrenz gegründetes wirtschaftliches System. Die Kirche
versucht die nationalen Ideale zu verklären, aber um dies tun
zu können, muß sie sie zuerst annehmen. Jn dieser Stunde der
Not wenden sich die Völker der Kirche zu und erwarten von ihr
moralischen Halt und nicht vergeblich! Einige Wenige tadeln die

Kirche dafür; Wenige erkennen den Ernst der Lage, der geschaffen
worden wäre, wenn die Kirchen sich geweigert hätten, diesem Krieg



— 325 —

ihre Sanktion zu geben; aber es ist die Frage, ob die Haltung, die
sie eingenommen haben, ihnen viel Segen bringen wird, wenn
der Krieg vorüber ist.

Diese Auffassung verlangt von einem Christen eine völlig
andere Denkweise und Lebenshaltung, als das neue Testament sie
voraussetzt. Wir lesen dort, daß Christus, als er den Weg zum
Kreuze ging, zum Hohn mit Purpur bekleidet und mit einer Dornenkrone

geschmückt, aber gerade dadurch „mit Ruhm und Ehre
gekrönt" gewesen sei. Ueberleget, was diese Worte heute in der
Sprache der internationalen Terminologie und der Zeitungsberichte

bedeuten und das Maß des Unterschiedes zwischen einst und
jetzt wird euch deutlich sein. Der Unterschied der gesellschaftlichen
Ideale ist so grenzenlos, daß keiner sich darüber wundern muß,
wenn man ihn einen Heuchler und Feigling nennt, weil er auf
den Gegensatz zwischen dem Gottesreich und dem Reiche dieser
Welt, wie der Ausbruch des Krieges ihn zeigte, aufmerksam machte.
Der Gegenfatz stellt sich nicht erst an diesem Punkte ein; er
beginnt schon tief unten bei den Grundlagen der Gesellschaft und
den herrschenden Voraussetzungen unseres Denkens.

Diese Entdeckung, so erschreckend und demütigend sie ist, wird
uns zum Heil gedeihen. Man meinte wohl da und dort, die
christliche Ethik sei allgemach ein wenig abgetragen; sie war
vielmehr ungetragen. Wir haben ein bischen allzurasch davon
geredet, daß wir Christen seien und am Kreuze Teil hätten. Wir
ruhten aus auf dem Gedanken der absoluten Erhabenheit über
uns und Getrenutheit von uns, die die Apostel Christus verliehen
hatten. All dieses Gerede ist jedenfalls für einige Zeit abgetan.
Wenn wir heute Christus überhaupt noch nachsolgen wollen, so

muß es auf eine Weise geschehen, die sehr weit führt.
2. Und doch erblickt das Christentum einzig in diesem Leben

eines Soldaten die Haltung, die seinem Wollen entspricht.
Der Christ ist in einem furchtbaren Kampf gegen übermenschliche

Gewalten begriffen. Diese werden oft als objektive Mächte dargestellt

und zu einem beinahe allmächtigen und allwissenden Geist, dem
Teufel, personifiziert; oder sie werden zu Legionen böser Geister;
oder endlich sie verdichten sich zu der Gestalt eines Widersachers
Christi, der so machtvoll und zum Schein Christus ähnlich ist,
daß er der Antichrist heißt. Ohne uns im Uebrigen auf eine
Erörterung der Wahrheit dieser lebensvollen Bildcrwelt einzulassen,
dürfen wir wohl anerkennen, daß sie das Prinzip des Bösen
darstellt als das, was es ist: als rastlos tätig, überall
gegenwärtig, auf den Höhen wie in den Tiefen wohnend. Es ist ein
schlauer und wachsamer Feind, gegen den wir vom Kopf bis zu den
Füßen gewappnet sein müssen und gegen den wir auf der Hut sein
müssen mit unaufhörlichem Gebet und schlaflosem Aufpassen. Dieser
Feind kann ja in unserem Innern verschanzt sein; die Zittadelle,



— 326 —

die wir verteidigen wollen, mng Spione und Verräter in ihrer
Mitte Huben: unser leidenschaftlich erregtes Fleisch, die Schwäche
unseres Willens, die feinern geistigen Gefahren. Hier fest zu bleiben,
erfordert stetigen Kampf. Wir stehen beständig in Gefahr, durch
Bestechung oder verräterischen Anschlag in die Reihen des Gegners
hinübergezogen zu werden. Kurz, das Leben der Frommen bewegt
sich beständig in Lagen, die eine genaue Parallele zu den
Bedingungen des Soldatenlebens abgeben.

Es werden darum auch manche ähnliche Forderungen an
den Christen gestellt, wie an den Soldaten. Es wird von ihm
erwartet, daß er Christus als seinem König und Feldherr
unbedingt Treue halte. Es soll eine Treue sein, die keinen Zweifel
zuläßt. Für den Christen ist Christus die Wahrheit; da gibt es
keine Unterhandlungen mit einer anderen Macht. Du hast auf
ihn geschworen. Wenn Dich Zweifel ankommen, dann mußt Du
desertieren; kein anderer Weg bleibt offen. Eine gewaltige Trennung
von der Welt ist damit gesetzt. Der Christ hat ein allbeherrfchendes
Lebensziel: die Heere des Bösen zu zerstören und Rekruten für
die eigene Partei zu gewinnen. Keine Art von Kompromiß oder
Vermischung mit andern Zielen ist möglich. Er darf nicht meinen,
daß er in der Welt fei, um gute Tage zu haben, Geld zu machen
oder Ruhm zu gewinnen. Er ist im Militärdienst. Dieser
verlangt harte Uebung und strenge Disziplin. Er hat Mühsal,
Einsamkeit, Unbehagen zu erwarten; er muß darauf eingestellt sein,
das Leben und was zum Leben gehört, nicht hoch einzuschätzen
und es auf den Ruf der Pflicht oder der persönlichen Loyalität
hin willig hinzugeben. Er muß alle Fähigkeiten des Leibes und
der Seele stets in Uebung erhalten, auf daß er kampftüchtig erfunden
werde, wenn der Schlachttag kommt und der Streit heiß wird.
Alles muß unterdrückt werden, was nach Weichlichkeit und Eigenwillen

aussieht. Er muß lernen, ohne weiteres, automatisch und sosort,
zu gehorchen.

II. Diese Gedanken sind für unser modernes
Christentum ein Schrecken.

1. Solch ein einfaches Entweder-Oder fcheint uns heute
unmöglich.

Wir sind nicht geneigt, einen so reinlichen Schnitt zwischen
Christus und seinen Hemden Zu machen. Wir sind nicht fo sicher,
daß Christus die einzige Wahrheit ist, die ganze Wahrheit, oder
überhaupt die Wahrheit in irgend einem absoluten Sinn. Die
liberale Deutung Christi betrachtet ihn als eine mehr oder weniger
vollkommene Verkörperung einer allgemeinen religiösen Wahrheit
oder eines religiösen Prinzips. Eine andere weitherzige
Ausfassung Christi ist der Anficht, daß die Welten durch ihn
geschaffen seien und daß daher alles Leben und jeder Mensch
gleichsam einen Funken von Christus enthalte. Wir müßten



— 327 —

darum vor allem jenen Wahrheiten und Prinzipien, wie sie
der Geist in unpersönlicher Form erfaßt, ihr Recht geben
und Christus nur insofern huldigen, als er jene Wahrheiten
verkörpere. Nicht alles Wahrheitsbedürfnis unseres Geistes
könne durch eine einzige Persönlichkeit befriedigt werden, Christus
sei nicht die absolute Wahrheit.

Wir haben auch nicht das Gefühl, daß zwischen der Welt
uud dem Reich Christi ein fo großer Gegensatz bestehe, wie ihn
die älteste Christenheit voraussetzte. Wir haben in dieser
Beziehung vielmehr ein ähnliches Gefühl, wie es Einige in Bezug auf
den heutigen Krieg haben: daß es sich dabei nicht um einen
einfachen Gegensatz von Gut und Böse handle. Aus diesem Grunde
können wir nicht Soldaten sein, die ihre eigene Sache für das
absolute Recht und die des Feindes für das absolute Unrecht halten.
Die ältesten Christen standen außerhalb des Staates und hatten
lange Zeit das Gefühl, daß eine offizielle Stellung für sie nicht
in Betracht kommen könne. Als dann Staat und Kirche sich
versöhnten, verließen viele von ihnen beide und begaben sich in die
Wildnis, um so jede Berührung mit einer verderbten und
untergehenden Welt zu vermeiden. Die Mönchsorden faßten die
Einsiedler zu einer Gemeinschast zusammen, in der Absicht, eine neue
Welt nach ihrem Sinn zu schaffen, die in Vollkommenheit das christliche
soziale Ideal darstellte, aber von der in der Welt herrschenden
sozialen Ordnung völlig geschieden wäre. Diese Bemühungen sind
in späteren Zeiten kaum mehr verstanden worden, weder in ihrer
Notwendigkeit noch in den Idealen, die sie, wenn auch auf falsche
Weise und ohne durchschlagenden Erfolg, erstrebten. Unsere
modernen Ideale sind ganz anders geartet. Wir leben in der Welt
und glauben, sie von innen her erlösen zu können. Schrittweise
Entwicklung und Fortbildung des Staates scheinen uns sicherere
Wege als die Abkehr von der Welt, wenn wir diese auch in vielen
Punkten verurteilen müssen. So wird die Kirche mit halbchristlichen
Gesellschaftsformen und halbchristlichen Volkstümern verflochten
und oft mit ihnen verwechselt. Aber wir meinen, dies sei der einzige

Weg, auf dem es vorwärts gehe, trotz der stetigen Konflikte
und Kompromisse, die er mit sich bringt.

2. Aber dieser moderne Kompromiß hat sehr beunruhigende
Züge.

Er hat unserem Christentum die Notwendigkeit des Kampfes
genommen. Es ist keine kriegerische Religion mehr. Es zeigt sich

unter der Mehrzahl unserer Christen ein ganz außerordentlicher
Mantzel M Angriffsgeist. Duldung für fremde Religionen und
fremde Art haben den MWonseifer zu Hause und draußen in
der Welt stark gedämpft. Das Wort „Christlich" hat jeden
bestimmten Charakter verloren und kann an alles, was man will,
geheftet werden; es ist ein Wort für etwas, das jedermann hat



— 328 —

und zu was jedermann ohne weiteres gelangt. Je weitherziger wir
werden, desto mehr halten wir es für richtig, in religiösen
Angelegenheiten das Prinzip der Nichteinmischung zu befolgen. Wir
drängen unfere Ueberzeugung Anderen nicht auf, wir geben uns
auch keine Mühe, sie offen zu bekennen, sogar unter Glaubensgenossen

nicht! Dergleichen überlassen wir bigotten Leuten, wie die
römischen Katholiken oder Fanatikern wie die Heilsarmeeleute sind.
Es ist nichl überraschend, wenn cs unter solchen Umständen schwer
fällt, irgend einen Menschen zu veranlassen, sich der christlichen
Kirche anzuschließen. Man sieht eben nicht, daß die Kirche für
irgend etwas einsteht.

Diese Haltung fcheint doch nicht ganz die wahre zu fein; denn
statt die Welt zu retten, haben wir sie in Not und Unheil schlimmster

Art gestürzt. Ein neuer Atheismus hat sich nach und nach
eingeschlichen. Weil die Menschen den Glauben an Gott verloren
haben, so haben sie dafür den Glauben an die Gewalt angenommen.
An die Stelle Christi ist der Antichrist getreten. Sogar unter die
Fahne Christi selbst hat sich ein praktischer Atheismus geflüchtet.
Wir behaupten an Gott zu glauben und weisen den Atheismus mit
Schauder zurück, aber was macht das in der Krisis, durch die
wir heute gehen, für einen Unterschied? Wir kennen ja doch keinen
andern Schutz gegen unsere Feinde, als das Bollwerk der Gewalt;
wir kennen keinen anderen Weg, um die schreckliche Lehre, daß
Macht Recht sei, zu widerlegen, als wieder die Macht. Dieser Krieg
ist kein Ergebnis des Zufalls, Er ist die Frucht des Glaubens, der
unfer wahrer Glaube geworden ist, nämlich des Glaubens an die
Gewalt. Einige von uns hoffen freilich, daß dies alles nur für
kurze Zeit fei, daß es eine Notwendigkeit sei, die sich uns in diesen:
Augenblick aufdränge, daß wir aber später, wenn dies vorbei
sei, die Welt wieder zum Christentum zurückführen und nnt dem

Feinde richtige Beziehungen herstellen müßten. Wir kämpfen, meinen
wir, für unfer Leben, und alles, was uns lieb und heilig ist,
und es bleibt kein andrerer Weg sür uns. Wenige unter uns sehen

ein, daß dies eigentlich schon preußischer Militarismus im Keime
ist. Die Hoffnung, daß dieser Krieg den Militarismus zerbrechen
werde, die Meinung, daß es, wenn alles vorüber ist, leichter sein
werde, das Christentum zu verkündigen, ist ein Zeichen der Zähigkeit,

womit der Glaube sich zu behaupten sucht, aber das ist alles
wenig mehr als ein letztes pathetisches Aufflackern des Glaubens,
bevor die Lampe erlöscht. Andere meinen — und es bedeutet

für sie eine Tragödie, deren Schwere Worte nicht ausdrücken
können — daß es unmöglich sei, ein Christ zu sein. Aber was bleibt
dann übrig? Nichts als die höllische Verehrung der Dreieinigkeit

von Mammon, Mars und Minotaurus. Und doch — wenn
in der Wahrheit Rettung ist und Buße der erste Schritt zur
Wiederaufrichtung, dann, meine ich, dürfen wir von Christus



— 329 —

her einen neuen Ruf vernehmen. Wir find durch einen feinen
Betrug verraten worden, aber es ist noch nicht alles verloren.

III. Ein neuer Ruf ergeht an den Christen als
Soldaten.

1. Er muß eine entschiedenere Stellung einnehmen.
Christus muß alles sein oder nichts. Es ist klar, daß er

feine Herrschaft nicht mit andern Mächten teilen kann. Wenn
er die Wahrheit ist, muß er wahr sein in Philosophie und Wissenschaft

und im praktischen Leben. Das ist keineswegs an sich

unmöglich. Die Wahrheit ist eine persönliche Sache und kann nur
in der Persönlichkeit ihren Ausdruck finden; sie ist keine abstrakte, in
Formeln darzustellende Theorie. Damit ist freilich die ganze heutige
Art des Denkens in Frage gestellt, aber ist nicht heute all unser
Wesen bis auf den Grund in Frage gestellt? Wenn der Christus,
der hilflos am Kreuze stirbt und in Verzweiflung aufschreit,
dennoch die Fleischwerdung der Allwissenheit und die Verkörperung
der Allmacht ist, dann haben wir daran ein Banner, das wir gegen
eine Kultur des Intellektualismus und den Götzendienst der
Gewalt ausrichten können und das uns zu Kampf und Revolution
führt. Nicht anderes schafft uns Rettung von den falschen Idealen
und dem falschen Glauben, die unsere schöne Welt in den
Höllenabgrund geführt haben.

Aber es ist wohl nicht das Gebiet der Theologie, auf dem dies
den Menschen klar gemacht werden kann. Es kann Frömmigkeit
orthodox genug und doch weit davon entfernt sein, Christus auch
nur die geringste persönliche Gefolgstreue zu leisten. Die Theologie
hat versucht, auf ihre Weise diese Haltung der persönlichen Gefolgstreue

gegenüber Christus auszudrücken, aber nach der Natur der
Dinge vermag sie dies niemals. Was wir nötig haben ist mehr:
der Ausdruck unserer Gefolgstreue gegen Christus in einer neuen
Gesellschaftsordnung. Unfere Gesellschaft ist ethisch und ökonomisch
verkehrt. Das sehen mit uns Viele ein. Was aber weniger allgemein

gesehen wird, ist die Tatsache, daß dieser Zustand die natürliche

Frucht des unwiedergeborenen Herzens ist und daß, ob der
Mensch wiedergeboren ist, am sichersten daran erkannt werden kann,
daß er das starke Verlangen fühlt, die Verhältnisse, in denen er
lebt, umgestalten. Aber von Kritik und theoretischer Rekonstruktion

ist in der Welt genug vorhanden und diefe bleibt dabei, wie
sie ist. Daß du das sozialistische Credo annimmst, läßt die Welt
gänzlich unverändert; sie weiß, daß deswegen nichts geschieht, wenigstens

noch auf lange Zeit nicht, und daß auch dann der Unterschied

nicht groß sein wird. Was die Welt braucht, ist ein neues
Beispiel. Sie muß eine Gesellschaft sehen, die völlig vom Geiste
Christi regiert ist. Zu diefem Zwecke wird sich vielleicht ein Teil
der christlichen Kirche oder eine Gemeinschaft in ihrer Mitte auf
sehr deutliche Weise von dieser Welt trennen müssen, um den



— 330 —

Versuch zu machen, in Politik, Regierungsform und wirtschaftlicher

Ordnung die Prinzipien und Ideale Christi praktisch zu
verwirklichen. Diese sind entweder möglich oder sie sind nicht möglich.
Laßt es uns mit ihnen versuchen oder der Welt sagen, daß wir
nicht an ihre Durchführbarkeit glauben, daß kein anderer Weg
ist als der, den wir gegangen find und daß dies sein Ende
ist. Nm dieses neue Beispiel Müssen wir beten, darüber müssen
wir nachdenken, davon träumen, bis es Tatsache wird, auf Wegen,
die man bisher nicht gekannt hat. Wir müssen mit Lehre und
Verheißung Christi die Probe machen.

2. Dieses Leben wird dann das Leben eines Soldaten sein.
Es wird dies sein in der Kraft der persönlichen Hingebung

an das eigene Volk und Reich, nämlich an die Kirche und
die Weltherrschaft Christi^) die Besiegung des Bösen und die
Erlösung der Welt müssen die Ziele sein, denen dieser Krieg gilt.
Sie allein werden die Träume von Weltmacht und Rassenherrschaft,
die diesen Krieg herbeigeführt haben, verdrängen können. Falsche
Ideale können nur durch edlere Ideale besiegt werden. Lehret
die Völker, daß nur die Heiligen die Welt regieren sollen und regiert
sie durch das Beispiel eines heiligen Lebens, indem ihr eine vom
Gottesgesetze beseelte Gesellschaft herstellt, die sich erobernd über
die Welt ausbreitet, und ihr werdet deren schlimme Nachahmungen
und Surrogate aus ihren Gemütern vertreiben; es wird auf keine
andere Weife geschehen.

Wenn dieser Feldzug geführt werden foll, müssen die, so ihn
führen, ihr Leben in der Hand tragen. Solche Gedanken sind
für die vorhandene Ordnung der Dinge gefährlich. Sie würden,
wenn sie aufkämen, in der gegenwärtigen Krisis jedes europäische
Volk in Gefahr bringen. Aber was für die vorhandene Ordnung
der Dinge nicht gefährlich ist und nicht in seiner Gefährlichkeit
erkannt wird, wird sür die Erlösung der Welt wenig Wert haben.
Wenn daher der Ruf erschallt, dann muß die Bereitwilligkeit
vorhanden sein, dies schwerste Opser zu bringen und dies wird
vielleicht auf eine bisher noch nicht erlebte Weise geschehen müssen.

Eine solche Auffassung der Aufgabe, die vor uns liegt, und
der Bedingungen, unter denen allein sie angefaßt werden kann,
mag wohl den Tapfersten bedenklich machen. Ist denn irgend eine

Hoffnung vorhanden, daß irgend jemand von uns schwachen, schwank-
kenden, verwöhnten Geschöpfen einer seelisch entnervten Zeit sich

zu einer solchen Höhe erheben könnte? Zwei Dinge allein machen
es möglich; dieser Krieg macht sie uns klar: gute Führerschaft und
gute Kameradschaft. Ueber die Führerschaft brauchen wir nichts
zu sagen. Wenn Christus wirklich an der Spitze dieses Heeres

') Der Leser wird beachten, daß der Begriff der „Kirche", von dem Prediger
in einem so weiten und idealen Sinne gebraucht wird, daß er nnt „Reich Gottes"
zusammenfällt. D. Uebers.



— 331 —

steht, dann ist die Frage erledigt. Warum aber sterben Menschen
so getrost in Bataillonen, die sich so sehr fürchten würden, in ihrem
Bette zu sterben? Was ist das Geheimnis dieser singenden und
scherzenden Tapferkeit, womit die Jugend Europas dem Tode ent-
gegenmarfchiert? Zunächst sicherlich das Bewußtsein, daß man einer
großen Sache dient; aber viel mehr noch das Gefühl, daß eine
andere Schulter der eigenen nahe ist, daß ein Anderer nicht weit
ist, dessen kühüe Haltung Vertrauen einflößt, daß ein Lied im
Chor gesungen wird, das solche Kleinigkeiten wie Wunden und
Tod, vergessen macht. Nicht wenige Männer schließen sich dem
Heere an, well darin schließlich doch mehr Kameradschaft zu finden
ist, als das gewöhnliche Leben sie bietet. Es ist schöner in
Gemeinschaft zu sterben, als in Vereinzelung zu leben. Gerade in
diesem Punkte aber sollte es der Kirche ein Leichtes sein, die
Anziehungskraft des Heeres zu überbieten. Unsere Sache ist die größere:
es ist die Rettung der Welt aus der gegenwärtigen Hölle von
Haß, Elend und Jammer. Wenn es uns gelingt, die Menschen
zusammenzuführen zu einem Leben in Gemeinschaft, zu gemeinsamem

Dienen, zu einer Brüderschaft, einer Armee, dann wird
es nicht an Rekruten von der rechten Art fehlen, an tauglichen,
willigen, hochgemuten Seelen, die der Not spotten. Die Kirche
soll in diesen Tagen auf die Armee schauen und sich fragen,
warum diese die jungen Manner gewinnen konnte, während sie
es nicht vermochte. Die Antwort liegt ziemlich auf der Hand.

W. E. Orchard (übersetzt von L. R.).

«eklesgewatt und faustgewalt.

F F Dir find viel zu sehr im Bann der Worte. Wir verabscheuen
^Z^D die sinnlos brutale Gewalttat und sehnen uns doch nie

leidenschaftlicher als heute nach menschenbewegender, richtunggebender

Geistesgewalt. Und beide Mal meinen wir offenbar etwas
fehr Verschiedenes. Drum gilt es hier wie überall zu unterscheiden.

Es ist ein Zeichen mächtigster Wortgewalt, wenn heute noch
Menfchen im Innersten erbeben vor Sätzen, die vor 2000 Jahren
gesprochen wurden. Es ist unmittelbarste Seelengewalt, wenn wir
erschüttert vor Kunstwerken stehen, vor Werken, die unseren
geheimsten Herzenswünschen vorzufühlen verstehen. Es ist Gewalt
der Musik und Gewalt der Rede, wenn eine sonst so sehr
auseinanderklaffende Menge einig und begeistert zu lauschen gezwungen
wird. Es ist gewiß auch Macht des Geistes, welche die Werke


	Der Christ ein Soldat

