
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 9 (1915)

Heft: 7

Artikel: Ein Dokument christlichen Erwachens

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-133543

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-133543
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 314 —

tapferer Freund. Hat's eigentlich weh getan? Es scheint, Du hast
das Gesicht verzogen, armer Kerl!

Im Ernst, nicht wahr, es ist merkwürdig, wie dieser rote Tropfen
allen andern gleicht! So fehr, daß man meinen könnte, es sei Dein
Blut, das in diesem Augenblick aus den tausend Wnnden fließt, die

auf dem Schlachtfeld geschlagen werden. Wirklich Dein Blut! Nur
fühlst Du keine Schmerzen, weil nicht Du es bist, der die Verletzung
davontrug. Und doch hat der Nadelstich Dir weh getan. Ja, mein
Freund, wenn Du hier wärest und Deine Hände tauchen könntest in
die frischen, noch rauchenden Wunden der Menschen, Du würdest
glaube ich in einem Tag begreifen, was für Aufgaben das Leben

für dich bereit hat, welche Arbeit es von Dir fordert.
Werden Dir die Augen endlich aufgehen? Wird Dein Herz nun

zn schlagen anfangen? Wirst Du die Binde zerreißen, init der verruchte
Hände Deinen Blick verhüllt haben? Du muß es tun, mußt es wollen!
Es wird eine Zeit kommen, da wird alles gesühnt werden, die Hände
werden ihre Verruchtheit büßen. Ein Gericht kommt über alle Menschen,

es ist schon da. Wenn dann die Stimme des Anklägers aus
den Eingeweiden der Erde dringt, wenn sie dröhnt, daß die Erde
unter ihrem Dröhnen erschauert, dann habe den Mut nicht die Ohren
zuzuhalten, mögen sie Dir auch gellen! Die Stimme ist da, sie redet
laut, wer Ohren hat zu hören, der höre.

kin vokument christlichen Erwachens.

IRie Kirchenpflege der Gemeinde Wipkingen, die eine der stadt-I zürcherischen Kirchgemeinden ist, hat an sämtliche Kirchenpflegen
des Kantons Zürich einen Appell gerichtet, den wir hiemit

abdrucken. Das Dokument spricht für fich selbst und könnte durch einen
Kommentar nur verdorben werden. Wir beschränken uns daher auf
folgende Bemerkungen:

1. Nach unserer Meinung sollte dieser Weckruf an alle schweizerischen

Kirchenpflegen ergehen.
2. Der Verfafser ist ein „Laie".
Und nun das Dokument!

Un Sie tit. Mcdenpriegen aes yanton; Syrien.
Unsere Kirchenpflege besprach im Lause des vergangenen Winters und Frühlings

in besonders hierfür angeordneten Zusammenkünften wiederholt allgemeine
kirchliche Fragen und insbesondere die Stellung unserer Kirche bei der gegenwärtigen
Wettlage.

Die Diskussion bestätigte dabei die Auffassung, die ein Mitglied der Pflege
in den beigefügten Thesen zum Ausdruck gebracht hat. Durchdrungen von dem



— 315 —

einzigartigen Ernst der heutigen Verhältnisse für unsere Kirche sowohl wie für unser
Vaterland, ja die gesamte abendländische Kultur, bitten wir Sie, die darin
ausgesprochenen Gedanken zu erwägen und dazu Stellung zu nehmen.

Wir glauben, daß der Augenblick gekommen sei, da entgegen der herrschenden
materialistischen Weltauffassung eine tiefere Besinnung und Neuorientierung der
Gesellschaft an den ursprüngliche» christlichen Grundsätzen stattfinden muß. Insbesondere

scheint eS uns die Aufgabe unseres Volkes zu sein, das ja wegen seiner
Neutralität und seiner Eigenschaft als Kleinstaat nicht in Versuchung kommen kann,
sich in die Welthändel zu verflechten, mit den positiv ethischen Grundsätzen im
Völkerleben Ernst zu machen. Wir glauben auch, daß heute in weiteren Kreisen
dafür Verständnis herrscht, als dem oberflächlichen Blick scheinen mag. Doch wie
dem auch sei: Auf alle Fälle ist es die Aufgabe der Kirche, eben in dieser Zeit die
Forderungen des Evangeliums in ihrer ganzen grundsätzlichen Tiefe zu vertreten.

Es will uns aber scheinen, daß dies nicht immer mit der wünschenswerten
Unerschrockenheit und Entschiedenheit geschehe; daß zuviele Kompromisse mit den
herrschenden Meinungen des Tages geschlossen werden. Das drängt uns zu
unserem Vorgehen.

Nicht richten wollen wir. Wohl aber möchten wir allen kirchlichen Behörden
die Frage ins Gewissen schieben: Was verlangt in dieser ernsten Zeit das
Evangelium, und was tun wir, um seinen Forderungen Gehör zu
verschaffen?

Mit aller Hochachtung!

Für die Kirchenpflege Wipkingen,
Dcr Präsident: L. 5treull ffsön.

Der Aktuar: L. »Utt«.
Ziiiricd.WipKiNgtN, im Juni 1915

LKtten Uder Mede «nâ Hvrîîstungzsrage.

I.
Die unüberbrückbare Kluft zwischen dem

human-christlichen Empfinden und der Ausübung
des Waffenhandwerks ist uns in diesen Kriegsmonaten zum
tiefen Erlebnis geworden: hier die unbedingte Heilighaltung des
Menschenlebens, dort die Verpflichtung zum Massenmord.

Auch unsere Stellung als Neutrale ändert diese Spannung
zwischen christlichem und militärischem Geist nicht; denn auch der
Neutrale ist bereit, unter Verleugnung des Grundsatzes der Nächstenliebe,

egoistisch-materielle Interessen mit Waffengewalt zu
verteidigen.

Es ist klar, daß der christliche Brudergedanke vor keinen
Landesgrenzen halt machen darf, sondern in der Milderung und
schließlichen Ueberwindung aller wirtschaftlichen, sozialen und
nationalen Gegensätze sich betätigen muß.

Selbst wohlverbriefte nationale Vorrechte verblassen, wenn sie

nur aufrecht erhalten werden können durch Vernichtung von
Menschenleben, die nur der blinde Zufall militärischer Gewalt uns
gegenüberstellte. Gemildert wird die Furchtbarkeit einer solchen Lage
nicht, wenn andere das Mordgeschäft für uns besorgen.



— 316 —

Auf alle Fälle bildet die unsagbare Verelendung großer
Menschenmassen eine solche moralische Belastung gerade des Sregers,
daß ohne künstliche Züchtung des nationalen Patriotismus sich bald
nur noch ein paar gewissenlose Kriegsinterefsenten gegenüberstünden.

Heute mahnen die stets raffinierter werdende Mordstechnik,
der stets größeren Umfang annehmende Rüstungswahnsinn und
die daraus hervorgehende Bedrohung der ganzen menschlichen Kultur
zu besonderem Aufsehen.

Wird fo der Zwiespalt zwischen christlichem Empfinden und
Militärischem Vorgehen selbst für den einfachsten Bürger immer
unerträglicher, so sollte vorab von der Landeskirche erwartet werden,
daß sie sich ihrer Aufgabe, die nur in der Belebung und Vertiefung
des religiöfen Empfindens bestehen kann, bewußt sei. Dem ist aber
nicht fo. Nicht nur fehen wir einzelne Geistliche sich zu Anwälten
kriegerischen Geistes auswerfen, fondern die Kirche selbst billigt
durchwegs militärische Maßnahmen, nicht nur durch ihr passives
Verhalten in prinzipieller Hinsicht, sondern auch durch Entsendung
von Feldpredigern in Kriegs- und Friedenszeiten. Dabei wird ihnen
offenbar weniger die Aufgabe zugemutet, in dieser Umgebung Vertreter
des christlichen Prinzips zu sein, als vielmehr der Organisation höheren
Schwung zu verleihen und den sogenannten patriotischen Geist
der Truppen anzufeuern.

II
Aus der Natur tritt uns das harmonische Zusammenspiel

aller in ihr wirkenden, schöpferischen Kräfte entgegen. Ein schöpferisches

Zusammenspiel aller menschlichen Kräfte wird auch allein
die Erhaltung des Gesellfchaftsverbandes ermöglichen. Der
gegenwärtige Krieg zeigt uns, wie weit wir davon entfernt sind.

Wie in frühesten Zeiten ist jede Partei darauf bedacht, den

Gegner völlig zu vernichten. Gemeinschaftlich aufgestellte
Völkerrechtsbestimmungen werden nicht innegehalten. Feierlich beurkundete
Verträge werden nicht respektiert. Das gegebene Wort hat seinen
Wert verloren. Noch in frischer Erinnerung steht der Ausspruch
eines im Kampfe stehenden Generals: „Für ein zerstörtes Dorf
die Zerstörung von drei feindlichen Dörfern." Man fühlt sich
zurückversetzt in das Zeitalter der Barbarei.

Die Zeitepoche Mosis muß uns moralisch höherstehend
erscheinen, denn der damals aufgestellte Grundsatz: „Aug' um Aug',
Zahn um Zahn" bedeutet, in Verbesserung früherer Zustände, die
Einschränkung der Blutrache auf gewiffe Grenzen.

Weit tiefer jedoch klafft der kulturelle Unterschied zwischen
unserer Zeit und der ersten Christengemeinschaft, deren Gründer
jede Rache und Anwendung von Gewalt verwarf. Vielmehr sollte
in Konfliktsfällen durch die Haltung des geistig Ueberlegenen auch
der Gegner gehoben werden. Dieser höchste Standpunkt findet seinen



— 317 —

theoretischen Ausdruck in dem Gebot der Feindesliebe, den praktifchen
in Jesu Selbstaufopferung. Damit ist der Punkt gegeben, wo die
Menschheit ihre endgültige Harmonie und Gleichgewichtslage finden
kann. Niemals ist die sittliche Grundfrage des Lebens
für den Einzelnen und die Gesellschaft tiefer
beantwortet worden, noch ist eine tiefere Lösung des
Problems überhaupt denkbar.

Wenn trotz Zunahme der internationalen Beziehungen der
Völker das Leben sich nicht in dieser Richtung entwickelt, so beweist
das nur, daß die sich christlich nennenden Völker sich — zumal in
ihrem wirtschaftlichen und politischen Verhalten — nicht von christlichen

Prinzipien leiten laffen.
Eine christliche Kultur läßt sich eben nicht herbeiführen durch

Gründung von Staatskirchen, durch bloße Anrufung der Heiligen,
durch irgendwelches Bekenntnis und Kirchenwesen, sondern nur
dadurch, daß eine aktionsfähige Großzahl der Bevölkerung jenen
lebendigen, gemeinschaftbildenden Geist in sich aufgenommen hat,
den wir bei Christus finden, und der allein imstande ist, das Ganze
zu binden und lebenskräftig zu erhalten.

Aufgabe der Kirche wird es fein, für eine solche christliche
Lebensgestaltung einzutreten und damit ein richtiges Verständnis
sür die in den gegenwärtigen Verhältnissen sich bekundende Abirrung
und Korruption zu wecken.

III.
Mit den gegenwärtig zur Anwendung kommenden Mitteln

der bewaffneten Gewalt ist es nicht möglich, einen dauernden Frieden
herbeizuführen. Im Gegenteil müssen wir sehen, wie sich tagtäglich
weiterer Brennstoff anhäuft. Wenn nicht — infolge des Kriegselends

— eine von unten herauf einsetzende revolutionäre Bewegung
mit Gewälttätigkeiten anderer Art neue Wege weist, so ist mit
Sicherheit vorauszusehen, daß nach Beendigung der Kriegszeit die
allseitige Kriegsrüstung neuerdings aufgenommen wird.

Angesichts dieser bedenklichen Aussichten, welche — ohne
Sinneswechsel — keine Besserung der Verhältnisse erhoffen lassen,
erhebt sich die Frage: Welche Stellung haben wir als
kirchliche Behörden und damit als Vertreter der
christlichen Lebensauffassung gegenüber dieser
verderblichen Strömung der Zeit einzunehmen, um uns
nicht als Mitschuldige der heutigen und der erst kommenden
Katastrophe erklären zu müssen?

Sollen wir der vorherrschenden Stimmung Raum geben, welche
leidenschaftlich die Kriegsrüstung immer auf der Höhe der Zeit zu
halten wünscht? Die immer mit der Frage bereit ist: „Wie ständen
wir da, wenn wir nicht beizeiten gerüstet hätten?"

Auf diese Fragen gibt es nur ein entschiedenes Nein.



— 318 —

Der alltäglichen, in ihren Folgen für die Menschheit so

verderblichen Handlungsweise gegenüber gilt es den ganzen Ernst der
christlichen Lebensauffassung zu vertreten und für diese zu wirken,
gerade jetzt, da die verhängnisvollen Folgen des entgegengesetzten
Verhaltens mit jedem Tage klarer werden.

Die Kirche und ihre Organe müssen sich bewußt werden, daß
sie nicht nur die individuelle Frömmigkeit zu Pflegen, sondern mit dem
Licht des Evangeliums auch in die aktuellen Tagesfragen hineinzuleuchten

und dem Gesellschaftsverband die allein zur Ordnung führenden

Richtlinien anzugeben haben. Nur fo wird sich die Kirche wieder
die Beachtung erzwingen, die ihr heute von den weitesten Kreisen versagt

wird.
IV.

Die besondereAufgabe, die derSchmeiz aus dem
gegenwärtigen europäischen Konflikt erwächst, kann
nur die aus dem Geiste des Christentums herauswachsende bedingungslose

Abrüstung sein.
Sie ist berufen und damit verpflichtet, in dieser Richtung

bahnbrechend vorzugehen, erstens durch die im europäischen Völkerleben ihr
eingeräumte Ausnahmestellung, zweitens durch das mit der freien
Gesetzgebung dem Volke gewährte Selbstbestimmungsrecht.

Eine im vollen Bewußtsein ihrer moralischen Tragweite
vollzogene Abrüstung würde zweifellos auch auderswo ihre Würdigung
finden und den besten Schutz gewähren, dcr unserem Volke je geboten
werden kann.

Sollten unserem Lande kriegerische Uebergriffe trotzdem nicht
erspart bleiben, so wäre zu bedenken, daß zu allen Zeiten durch mannhaftes

Einstehen für die Ueberzeugung bis zur Selbstaufopferung die
ê stärksten Kräfte für den geistigen Fortschritt ausgelöst worden sind.

Es ist gewiß, daß keine Arbeit und keine Opfer umsonst sein können,
die uneigennützig im Dienste der Allgemeinheit geleistet werden. Sie
allein geben dem Menschen das Bewußtsein, daß er nicht geistlos lebt
und nutzlos stirbt, sondern daß er noch im Tode im Geiste weiterlebt.

Die Wahrnehmung, daß die tieferen Geisteskräfte immer wieder
durchbrechen, begründet den Glauben an eine weitere geistige
Entfaltung der Menschheit, deren Ziel nur die vollständige Verbrüderung
sein kann.

Wie weit unser Volk für die ihm hier zugemutete Aufgabe reif
sei, hängt davon ab, wie weit die christlichen Grundsätze in ihm
lebendig seien. Jedenfalls aber wird eine Kirche, die sich ihr Lebensrecht

nicht selbst absprechen will, mit aller Kraft für die Möglichkeit
und Dringlichkeit einer christlichen Lebensgestaltung eintreten müssen.


	Ein Dokument christlichen Erwachens

