
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 9 (1915)

Heft: 7

Artikel: Von Gottesreich und Weltreich : ein Gedankenaustausch : Teil I und II

Autor: Brunner, E. / Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-133538

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-133538
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 262 —

Von «ottesreicd uns Weltreich.
Hin SeSankenauZtauzcd.

Verehrter Herr Professor!
unserer Zusammeukunft in Bern hat mich das religiöse Pro-

blem des Krieges wieder so mächtig gepackt, daß es mir ein Be-
dürfnis ist, mit Ihnen die damals geweckten Gedanken noch

etwas weiter zu spinnen.
Ich kann mir wohl denken, daß Sie in einem Punkte etwas

enttäuscht waren; ich bin es in gewissem Sinne auch. Und doch bin
ich für den Abend ungemein dankbar. Denn er hat eben doch die
beiden Denk- und Empfindungsweisen, auf die es hier ankommt, in
wunderbarer Klarheit gezeigt, und ich glaube, daß Sie mir darin
gegenüber Zc. recht geben werden, daß es mehr als bloß
akademischtheoretisches Interesse hat, sich in diesem Dilemma innerlich, d. h.
gedanklich, zurechtzufinden. Denn es ist eben nicht jedermann wie
Herrn X. gegeben, sich mit einem innern Zustand zufrieden zu geben,
wo das Ideal und d i e Gesinnung, die schließlich die Tat bestimmt, in
diametralem Gegensatz zu einander stehen. Ich kann (innerlich) nicht
darauf verzichten, daß mein Ideal auch wirklich zur Norm meines
Tuns werde, und daß ein Ideal, das ich aus irgend einem Grunde
nicht in Tat umzusetzen wage, in eben diesem Maße kein richtiges
Ideal ist.

Denn das scheint mir in der Tat gerade bei uns „Religiös-
Sozialen" das Unerquickliche: Das Zurückschrecken vor den letzten
Konsequenzen — nicht bloß (was ja begreiflich wäre) äußerlich, sondern
auch schon in der Gestaltung des Wollens.

Entweder ist die Tolstojfche Haltung die richtige — dann müssen
wir auch den Mut haben, als tolstojfche Märtyrer zu leben, oder doch
es zu versuchen. Oder dann ist doch der dunkle Instinkt, der uns
davor zurückhält, etwas anderes als bloße Schwachheit und Feigheit,
und dann müffen wir versuchen, ihn in klare Prinzipien umzuwandeln
und nicht mehr nach dem andern als dem „eigentlich doch höheren"
zu schielen, und nicht an denen, die sich, frisch entschlossen, auf diese
Seite gestellt haben und ganz dafür leben, herumnörgeln, als ob

nun doch das andere das Bessere wäre. Verstehen Sie bitte wohl,
das geht gegen mich, nicht gegen Sie. Wenn ich davor zurückschrecke,
das tolstojsche Verständnis der Bergpredigt vorbehaltlos zur Norm
meines Lebens zu machen, so ist es darum, weil mir das als ein
furchtbarer Sprung ins Unbekannte erscheint. Denn selbstverständlich
ist, wie Sie ja gerade im letzten Artikel der Neuen Wege betont haben,
die Friedensfrage nicht zu isolieren. Sie Habens ja auch in Bern
gesagt: Kriegsdienst verweigern heißt den Staat preisgeben, Anarchis-



— 263 —

mus. Auf den Staat verzichten aber bedeutet auf Rechtsschutz und
all die vielen andern Güter verzichten, die heute den Staat zur
notwendigen Voraussetzung haben, z. B. Schulzwang, soziale
Gesetzgebung «. Aber schon die Notwendigkeit, den Rechtsschutz aufzugeben,
ist für sich allein genommen ein furchtbarer Schritt. Ich kann einfach
den ungeheuren Glauben nicht aufbringen, daß heute sittliches Leben
ohne Recht möglich wäre. Recht aber unterscheidet sich vor allem
dadurch von der freien Form der Sittlichkeit, daß es dem Willen
entspringt, für richtig erkannte Formen des Lebens mit Gewalt
durchzusetzen gegen entgegenstrebenden Willen. Es gibt kein Recht ohne
Sanktion und Sanktion ist immer irgendeine Form der Gewalt.
Und ob sich nun diese Gewalt gegen innen, gegen die
„Staatsvertragskontrahenten", oder gegen Außen, z. B. einen andern Staat
richtet, ist für die ethische Beurteilung gleichgültig. Polizei- und
Militärgewalt stehen und fallen mit dem sittlichen Recht oder Unrecht,
um des sittlichen Gutes „Staat" willen, Gewalt zu gebrauchen.

Die gleiche Betrachtungsweise würde aber auch andere kollektive
Lebensformen verneinen müssen, z. B. die Arbeiterorganisationen.
Auch sie beruhen auf Gewalt, nur in einer etwas komplizierten Form:
auf der wirtschaftlichen Isolierung der Nichtorganisierten, die ihrerseits
die Sicherheit des Eigentums (sei es des kollektiven oder privaten) zur
notwendigen Voraussetzung hat. Dem Nichtorganisierten die Erwerbs-
gelegenheit rauben (die formale Grundlage der Organisation) hat nur
Sinn, wenn garantiert ist — durch die Polizei — daß der Arbeitslose

nicht sich einfach stehlen kann, was er wünscht.
Sie werden mir gewiß auch zugeben, daß auch die Familie nicht

als allgemeine Lebensform möglich wäre ohne das Recht, die
latente Gewalt. Wenn auch die Vertreter der freien Liebe — sofern
sie Anhänger der Monogamie sind — das Gegenteil behaupten für
das Verhältnis von Mann und Frau, so doch sicher nicht für
dasjenige zwischen Eltern und Kindern. Man braucht nicht Vertreter der

Prügelpädagogik zu sein, um die Gewalt als unerläßlich für die
Erziehung sowohl, wie für die Zusammenhaltung der Kinder im
Familienverband unerläßlich zu halten.

Kurz, ich kann nicht umhin, das Recht, diesen Mischling aus
Vernunft und Gewalt, als unter den heutigen Umständen sittlich
notwendige Institution zu betrachten. Etwas anderes ift es, einen
menschlichen Zustand, in dem Recht überflüssig wäre, als sittlich höher
anzuerkennen. Das berechtigt mich aber nicht, deshalb das Recht zu
diskreditieren. Ist es heute noch sittlich notwendig, so ist es meine
sittliche Pflicht an seiner Erhaltung — natürlich auch an seiner
Verbesserung — zu arbeiten. Es ist also sittlich notwendig, daß ich auch
die ihm notwendige Gewalt als rechtmäßig zuerkenne.

Daneben werde ich das Möglichste tun müssen um den
gegenwärtigen, das Recht erfordernden Zustand der Menschheit dem höheren
zuzuführen. Damit habe ich aber schon dem tolstoischen Ideal abge-



— 264 —

sagt, — nicht weil es mir zu schwer wäre, sondern weil es mir als
das unter den jetzigen Umständen unrichtige, sittlich minderwertige
vorkommt, trotz seiner abstrakten — und an und für sich geltenden —
höheren Idealität.

Damit scheint mir auch die Frage des Kriegs nach ihrer
prinzipiellen Seite hin gelöst: Gewaltsame Verteidigung des Staates ist,
solange Gewalt zu feinem Bestehen und damit zum Bestehen der von
ihm geschützten Rechtsordnung notwendig ist, sittliche Pflicht. Aber
hier erhebt sich nun von Fall zu Fall die Frage, ob jene Prämisse
auch zutrifft: daß Gewalt zu seiner Verteidigung notwendig sei. Und
die andere, prinzipielle: ob nicht ein Staat denkbar sei, zu dessen

Verteidigung nach außen Gewalt nicht notwendig ist. Endlich die dritte,
ob die Staaten, die à« tuoto mit Gewalt verteidigt werden, oder

insofern sie solche sind, daß sie jetzt nur mit Gewalt verteidigt
werden können, auch solche sittlichen Güter seien, die den Gebrauch
der Gewalt rechtfertigen.

Es scheint mir klar, daß ebenso notwendig wie für das Recht,
so für das Verhältnis von Staaten zueinander die Gewalt Voraussetzung

ist. Denn Staat ist nun einmal Abschließung eines Güter-
kreifes gegen (andere) Güterbegehrer, genau entsprechend der Definition

des Eigentums. Wie aber im Individuellen ein überrechtlicher
und damit gewaltloser Zustand denkbar und sittlich das zu Erstrebende
ist, so auch kollektiv ein überstaatlicher, wo die Güter abs on der ung
aufhört, dcr Universalstaat. Und der ist auch heute schon fehr wohl
denkbar, so gut wie ein Bundesstaat oder Staatenbund. Die Rechtsoder

Staatsfunktion uach innen ist damit durchaus nicht anfgehoben.
Wer also z. B. aus sittlich-religiösen Gründen auf gewaltsame
Verteidigung des Staates verzichtet, verzichtet nicht auf den Staat
überhaupt, sondern auf feinen Sonderstaat, ist also nicht dem Verbrecher,
der jedes Recht, fondern dem Reformer, der falsches Recht bricht,
zu vergleichen.

So ergibt sich also: 1. Aus ethischen Gründen ist es unstatthaft
die nationale Verteidigung aus dem prinzipiellen Verbot der
Gewaltanwendung zu verbieten. Sie kann im Gegenteil — möglicherweife,
vielleicht in Wirklichkeit nie — sittlich gefordert sein.

2. Aber ebenso ist es aus ethischen Gründen gefordert, im
einzelnen Fall zu prüfen ob eine ethische Pflicht der Gewaltanwendung
bestehe, und wie die Gewalt auf ein Minimum reduziert werden könne.

Daß nun hier das Fragen erst recht angeht, daß auch von hier
ans prinzipielle Fragestellungen möglich und notwendig sind, ist
klar. Nur eins. Es ist denkbar, daß wir aus ethischen Gründen
besondere Formen der Gewalt als unter keinen Umständen zulässig finden
würden, und somit zu prinzipiellen Gegnern des Krieges würden;
(nur würde daun die ganz allgemeine tvlstoifche Begründung
wegfallen) — oder zu praktischen Gegnern jedes Krieges der Jetztzeit.
Auf jeden Fall würden wir auf festerem Boden stehen, wo Konsequenz



— 265 —

möglich wäre, ohne die ganze^Kultur aufs Spiel zu setzen; oder
umgekehrt, wo wir das Positive des Staates anerkennen nnd genießen
könnten, ohne inkonsequent zu werden.

Doch ich bin jetzt schon zu lang geworden. Ich hoffe, Sie
werden es mir glauben und verstehen, daß diese Gedanken für mich
keine akademischen sind. Ein anderer mag sich einfacher seine Unklarheiten

vvm Halse fchaffen, aber Klarheit ift doch eine sittliche
Notwendigkeit. Wie könnte ich ein gutes Gewisseu haben, wie könnte ich

zu Gott beten, ohne den Willen, mir über seinen Willen, der mit dem
sittlich Notwendigen identisch ist, klar zu werden. Die Leidenschaft
hat nicht während des Denkens, sondern vorher und nachher ihren Platz.

Ich verbleibe in tiefster Dankbarkeit
Ihr ergebener

E. Brunn er.

II.
Lieber Herr Bruuner!

s ist mir eine Freude, Ihren Brief, wenn auch etwas spät,
zu beantworten; denn Ihnen ist es ehrlich und sachlich um
die Wahrheit zu tun. Wo man dies spürt, da kann man gut

miteinander reden. Es ist ein Jammer, daß man so selten in
diefe Lage kommt. Wie viel leichter und schöner wäre der Kampf
um die Wahrheit, wenn dieser Geist häufiger, wenn unter uns
mehr Adel wäre! Daß meine Antwort diesen großen und schwierigen

Gegenstand gleichsam systematisch erschöpfend nach allen Seiten
hin behandle, werden,sie allerdings nicht erwarten, es wäre unmöglich.
Aber darauf kommt es weder Ihnen noch mir an. Diese Dinge
werden uns noch viel zu schaffen machen. Wer wollte behaupten,
daß er damit innerlich fertig sei? Die Hauptsache ist, daß die
beiden Denkweisen, die hier aufeinanderstoßen, in ihrem Zusammenhang,

Sinn und Recht deutlich heraustreten und wir nachher besser
wissen, um was es sich handelt und wo die wahren Streitpunkte
liegen.

Da hat nun Ihr Brief das Verdienst, klar, und kräftig
gerade die Probleme hervorgehoben zu haben, auf die es m. E.
ankommt. Es ist ein großer Vorteil, daß ich Ihrer Problemstellung
völlig zustimmen kann; so kommen wir rasch zum Kern des Gegensatzes

und das ist Gewinn.
Ich bin vor allem darin ganz Ihrer Meinung, daß man

das Problem des Krieges von dem Problem der Gewalt
(worin das Staatsproblem begriffen ist) trennen muß. Man kann
radikal und leidenschaftlich gegen den Krieg sein, ohne daß man
jede Art von Gewaltanwendung sür falsch hielte oder den Swat
ablehnte. Die normalen Anhänger der Friedensbewegung, die
sogenannten Pazifisten, sind meistens begeisterte Freunde des Staates



— 266 —

und des Rechtes. Auf das Recht wollen fie den Frieden bauen;
das ist ihre Losung, ihr Glaubensbekenntnis. Ihr Staat soll der
vollkommene Rechtsstaat sein, das heißt: es foll nicht nur inmitten
der einzelnen Staaten ein vollkommener Rechtszustand herrschen
und das Faustrecht beseitigt sein, sondern dieser Rechtszustand soll
auch das Verhältnis des einzelnen Staates zu den andern beherrschen,
so daß auch hier das Faustrecht verschwinde. Erst wenn er diesen

Schritt getan hat, wird der Staat völlig Rechtsstaat, auch nach innen.
Denn so lange nach außen das Faustrecht besteht, wird dieses
auch nach innen abfärben, Oder hört nicht während des Krieges
auch innerhalb der kämpfenden Staaten das Recht zum guten Teil
auf? Und nicht nur während des Krieges — der Militarismus
ist auch während des Friedens der Todfeind alles wirklichen Rechtes.
Er ist eben das Prinzip der eisernen Faust. Ich brauche bloß das Wort
Zubern zu nennen und sofort ist klar, was ich meine. Wir haben
aber leider nicht nötig, ins Ausland zu gehen, um auf diefe
Tatsache zu stoßen.

Man kann also aus Begeisterung für das Recht und den
Staat gegen den Krieg sein. Auch braucht man dabei, wie gesagt,
keineswegs alle Anwendung von Gewalt zu verabscheuen; man
behauptet bloß, daß die bestimmte Art von Gewalt, die man Krieg
nennt, unnötig geworden sei. Man will sie dann wohl durch eine
bessere Gewalt ersetzen, etwa durch ein internationales Tribunal
mit einer internationalen Polizei, die an Stelle der heutigen Militärmacht

zu treten hätte. Auf diefem Boden stehen wieder die meisten
„Pazifisten", auf ihm steht auch die Sozialdemokratie. Ihre
Führer sind, wie ihre Soldaten, sicherlich in der großen Mehrzahl
nicht Leute, die eine besondere Neigung zeigen, demjenigen, der
sie auf den rechten Backen geschlagen hat, auch den linken hinzuhalten.

Auf diesem Staats- und Rechtsboden ist sogar ein radikaler
Antimilitarismus möglich, wie er in einem Teil der Sozialdemokratie
von jeher vorhanden war und nun zweifellos stärker auskommen
wird. Man erklärt dann eben, daß es gelte, gerade im Namen eines
wahren Rechtes und wahren Staates den Krieg, das Faustrecht im
Zusammenleben der Völker, aufzuheben. Man schreitet, wenn nötig,
zu revolutionären Maßregeln fort. Zur Verweigerung des

Militärbudgets mag sich die der Militärsteuer und zuletzt die des

Wehrdienstes gesellen. Ich denke, Sie würden einem solchen Vorgehen
das sittliche Recht nicht grundsätzlich abstreiten. Denn sicherlich
gehören Sie nicht zu denen, die schon vor dem Wort „Revolution"
erschrecken. Nebenbei: es ist doch eigentümlich, wie die gleichen Leute,
die sich vor dem Wort „Revolution" bekreuzen, den europäischen
Bürgerkrieg mit seinen Bergen von Leichen und Ozeanen von Blut
verteidigen (etwa mit theologischen Gründen!) und daß die gleichen
Leute, die uns stets schlechtgemacht haben, wenn wir den Klassenkampf,
zwar beileibe nicht als einen an sich wünschenswerten Zustand, sondern



— 267 —

bloß als eine traurige Notwendigkeit, besser: als eine natürliche
Frucht falscher Zustände, bezeichneten, nun den greulichen Völkerkrieg
ganz in der Ordnung finden. Man sieht da in die wahren
Gesinnungen und Beweggründe der Menschen hinein. Wir haben
eben immer den Frieden gewollt. Sozialismus und
Arbeiterbewegung waren uns auch teuer als Wege zum Frieden und
die Aufhebung der Klassenherrschaften und Klassenkämpfe
unser Ziel. Dabei kann nicht nur Klassenkampf, sondern auch
Revolution unblutig und mit einem Minimum von Gewalt
verlaufen, vielleicht sogar ohne jegliche Gewalt. Jedenfalls — um nun
zur Hauptlinie unserer Erörterung zurückzukehren ^ kann ein
solches antimilitaristisches Verhalten sittlich nicht angefochten werden.
Es ist auch noch nicht Anarchismus.') Die Leute, die fo stehen, können,
wie gesagt, auf dem Boden des heutigen Staates für einen künftigen
kämpfen; fie können fich von einem schlechteren Recht auf ein
besseres berufen, ein Weg, ohne den es überhaupt nie zu einem
Fortschritt käme. Auch sie brauchen dabei nicht einmal
Gewalt anzuwenden; sie brauchen sich bloß zu weigern, Militärdienst zu
tun und militärische Einrichtungen zu unterstützen und können sich

dafür bestrafen lassen. Freilich können sie sich auch gewaltsam
zur Wehr setzen, da sie ja nicht jede Gewalt ablehnen. Beides wird
wohl eines Tages in großem Stil geschehen.

So ist das Friedensproblem von dem Problem der Gewalt
zunächst zu scheiden. Der Pazifismus kann fest auf dem Boden
des Rechtes und des Staates stehen. Der dargestellte Standpunkt
ist einfach, klar, sittlich unanfechtbar und der höchsten Achtung
wert. Ich gestehe aber, daß mein eigenes Denken noch ein wenig
anders orientiert ist. Ich glaube, daß von jenem Boden aus
bis zur Höhe Jesu noch ein Schritt zu tun, vielleicht müßte
ich sagen: ein Sprung zu machen ist.

Also Tolstoi und die ^«u-Its8i8tuu<Z6? „Ihr wisset, daß
zu den Alten gesagt ist: Auge um Auge, Zahn um Zahn. Ich
aber sage Euch: Ihr sollt Euch nicht zuwiderstellen dem Bösen,
sondern wo Dir einer auf den rechten Backen schlägt, dem biete
auch den linken dar."

Hat Tolstoi in diesem Punkte das Evangelium richtig
gedeutet? Nein und Ja — freilich mehr Ja! Er hat eine Wahrheit

gefehen, die lange zugedeckt war. Diese Wahrheit hat er
mit der Einseitigkeit des Entdeckers und Vorkämpfers vertreten;
er hat vielleicht den Zusammenhang, worin sie allein ihr gesundes
Leben und ihren vollen Sinn hat,' nicht immer genügend
hervorgehoben; er hat vielleicht den Schein erregt, daß ein Gesetz
werden solle, was doch nur als Aeußerung der höchsten Freiheit

') Was ich in Bern von „Anarchismus" gesagt habe, gehört in einen andern
Zusammenhang, Davon nachher.



— 268 —

der Seele Wert hat. Aber es bleibt dabei — darin hat Schädelin
durchaus recht — daß er Wahrheit aufgedeckt hat, die zum Zentrum
des Evangeliums gehört und die nicht nur in einem Jesuswort,
sondern irnplieits in allen enthalten ist. Wir können diefe Wahrheit

vielleicht am ehesten mit freier Seele erfassen, wenn wir sie

zuerst in einer Uebersetzung auf uns wirken lassen. Eine solche gibt
uns Paulus in dem Worte: „Laß dich dnrch das Böse nicht besiegen,
sondern besiege das Böse durch das Gute" (Römerbrief 12, 21).
Das Wort Jefu verliert durch die Uebersetzung etwas von seiner
wunderbaren Kraft, das empfinde ich stark, aber wir bekommen so

einen handlichen Schlüssel zu seinem Sinn. Es wendet sich, wie
auf der Hand liegt, gegen die tiefwurzelnde Neigung unserer Natur,
Böses mit Bösem zu vergelten, das iu8 talionis. Davon erwartet
Jesus keinen Sieg über das Böse. Wer das Böse mit seinen eigenen
Waffen bekämpft, der hat sich ihm schon ausgeliefert. Denn er stellt
fich mit ihm auf den gleichen Boden, er anerkennt das Prinzip des

Bösen; er ist nicht Sieger, sondern Besiegter, und ist am meisten
Besiegter, wenn er am meisten Sieger zu sein scheint. Wirklich
besiegt wird das Böse nur, wenn wir uns auf einen höheren Boden
stellen, wo das ganze Gesetz und Lebensrecht des Bösen nichts mehr
gilt, jenen Boden göttlichen Wesens, der auch in der Bergpredigt
beschrieben ist, wo man, wie Gott selbst es tut, seine Sonne aufgehen
läßt über Gute und Böfe. Hier allein wird man auch frei. Denn
nichts macht den Menfchen so zum Sklaven, wie der Trieb nach
Rache, der oft auch im Verlangen nach Recht und Gerechtigkeit liegt.
Dies allein ist der Weg der Erlösung des Menschen durch die
Erlösung Gottes im Menschen. Es ist ja nur eine Art der Entfaltung
der Liebe, es ist ja der Sinn des Kreuzes.

Darum ist diese Wahrheit ein Stück jener völligen Umkehrung
der Welt, die die Wahrheit des Gottesreiches überall bedeutet, wie
ja das Kreuz das große Aergernis der Welt und die Wende der
Geschichte ist. Es ist nicht ein vereinzeltes sittliches Fündlein, sondern
cin neues Reich; es ist nicht ein Gesetzlein, sondern es ist jenes hohe,
freie, adelige Wesen der Söhne und Töchter Gottes, die nicht von
der Dürftigkeit der Welt leben, sondern von dem Reichtum des

Gottes, der ihr Bater ist.
Fassen wir diese Wahrheit richtig, wenn wir sagen, daß sie auch

die Aufhebung der Gewalt bedeute? Wieder Nein und Ja! Wir
müssen uns l)ier in Acht nehmen, Opfer der Worte zu werden.
Es gibt eine Gewaltanwendung, gegen die auch die Liebe, die am
Kreuze für die Brüder stirbt, nichts einwenden kann, im Gegenteil:
gibt es etwas Ergreifenderes, etivas das uns näher an das

Kreuz, führte, als wenn eine Krankenschwester, eine zarte und milde
Frau, mit einem Fieberkranken — vielleicht einem mit ansteckender

Krankheit Behafteten — ringt, um ihn mit „Gewalt" zu verhindern,
sich aus dem Fenster zu stürzen? Die „Gewalt", die der Schwimmer



— 269 —

braucht, der einen Versinkenden und sich verkehrt Benehmenden
retten will, wird kein Mensch mit gesunden Sinnen sür
„unchristlich" erklären. Auch die geistig geartete „Gewalt", die Eltern
gegen Kinder, Lehrer gegen Schüler etwa anwenden müssen,
geht gewiß nicht immer gegen den Sinn Jesu.

Freilich wird auch solche Gewaltanwendung etwas Peinliches
für uns haben und zwar wird dies in dem Maße der Fall
sein, als wir Menschen geworden sind. Denn jede Gewaltanwendung

ist, um es stark zu sagen, etwas Unmenschliches, etwas
was wir einem zur Freiheit berufenen Wesen lieber nicht antun möchten.
Wir können sie darum auch nur dort verantworten, wo wir es

nicht mit einem ganzen Menschen zu tun haben, d. h, da, wo
dcr Mensch unmündig oder nicht zurechnungsfähig ist; je mehr wir es
mit dem reifen und mündigen Menschen zu tun haben, muß die Gewalt
aufhören und zur Menschwerdung des Menschen gehört sowohl in
Bezug auf das Einzelleben als auf das ganze Geschlecht die
Aufhebung der Gewalt. Dabei spielt die körperliche Gewalt eine
besondere Rolle. Sie ist nicht die schlimmste Form der Gewalt. Man
kann mit einem gemeinen Wort einen Menschen ärger antasten, als
mit einem Faustschlag. Aber sie ist ^ in ihrer rohen Form —
deswegen besonders abscheulich und entehrend für Täter und Opfer,
weil sie ein besonders krasser Ausdruck unmenschlichen Wesens ist.

Aber so sehr die volle Menschwerdung des Menschen mit der
Aufhebung aller Gewalt verbunden ist, so wird diese doch erst böse,
wenn sie sich mit einem bestimmten G ei st verbindet. Es gibt in
diefem Sinn eben doch zwei Arten von Gewalt. Etwas
anderes ist Gewalt und etwas anderes ist Vergewaltigung.
Ich glaube, daß diese Unterscheidung uns völlige Klarheit schafft.
Zu den stärksten Trieben des natürlichen (und des nur scheinbar
wiedergeborenen!) Menschen gehört der nach Vergewaltigung des
Mitmenschen. Darunter verstehe ich den Willen, ihn zu beherrschen, ihn,
wenn nötig, niederzuwerfen, ja zu vernichten. Diefer Drang kann
in gröberen oder feineren Formen auftreten und die feineren find
die schlimmsten. Man kann in religiösen Formen vergewaltigen:
wie oft „Religion" nur maskierter Machttrieb von diefer Art ist,
liegt heute klarer als je zu Tage, freilich noch nicht klar genug! Mau
kann aber auch im Namen einer Liebe, die im letzten Grunde Selbstsucht

ist, dem Anderen seelisch Gewalt antun. Wie ist die Welt voll
von solcher Qual!

Damit ist auch schon das weitere Wort gesprochen, das diese
Sache aufhellt: diese Vergewaltigung stammt aus jener Art von
Selbstbehauptung, die dem nicht aus dem Geist geborenen Menschen
natürlich ist und die wir ruhig Selbstsucht nennen dürfen,
Damit aber haben wir den weltweiten Unterschied zwischen Gewalt
nnd Gemalt dargetan: zwischen der Gewalt, die aus der Liebe

stammt und die die Freiheit und Ehre des Andern will und der



— 270 —

Gewalt, die aus dem Trieb stammt, sich selbstisch zu behaupten und zu
erhöhen und die eben Vergewaltigung ist. Sie sind so wenig das

Gleiche, daß sie vielmehr entgegengesetzten Welten angehören; sie

sind sich so fremd wie Liebe und Selbstsucht. Im einen Fall ist
Gewalt ein Mittel, das man ungern anwendet — wie eine bittere
Arznei —um dem Andern zu helfen, im andern Fall ist sie Selbstzweck,

ist sie begehrter, süßer Besitz; im einen Fall hilft sie dem

Menschen zu sich selbst, im andern entmenscht sie ihn. Es besteht zwischen
diesen beiden Arten von Gewalt ein ähnlicher Unterschied wie der
zwischen Geld und Geld, Geld kann eine harmlose, ja eine sehr nützliche

Sache sein. Man kann Geld im Dienste Gottes verwenden. Die
Form des Geldes hat nichts Böses und Gottwidriges an sich.
Und doch reden wir, ohne mißverstanden zu werden, von „dem
Gelde" als dem großen, ja größten Feind Gottes und des Menschen.
Wir meinen dann einen bestimmten Geist, der sich mit dem Gelde

verbindet, dem es dient; wir denken an eine Macht. Das Wort
gewinnt einen prägnanten Sinn. Eine ganze Welt steht dahinter.
Hier haben wir nun glücklicherweise auch ein besonderes Wort, das
wir an der Stelle von „Geld" brauchen können, wenn wir „Geld"
im zweiten Sinne meinen: wir sagen Mammon. Schade, daß
wir für „Gewalt" im verwerflichen Sinne nicht auch ein besonderes
Wort haben. Diese Gewalt ist eine ähnliche Macht wie Mammon, wie
sie auch mit ihm verwandt und verbündet ist. Wir meinen einen

bestimmten Geist, eine bestimmte Welt, eine Macht, wenn wir in
abgekürzter Redeweife von der Gewalt (oder auch der „Macht")
reden, als von etwas zu Bekämpfendem.

Gegen diesen Urtrieb der Vergewaltigung, gegen die Gewalt,
wendet sich Jesus. Damit vollzieht er eine der größten Befreiungen,
damit führt er auf die letzte Stufe der Menschwerdung des Menfchen.
Es ist die Ehrfurcht vor Gott und dem Menschen, woraus
Ehrfurcht vor Gott im Menfchen wird, die bis zu diesem Punkte
führt. Darum versteht jeder von uns Jesus an diesem Punkte
genau in dem Maße, als er Ehrfurcht vor Gott und Mensch
empfindet, und am allermeisten, wenn die Ehrfurcht zur Liebe
wird. Macht und Gewalt (im prägnanten Sinne verstanden)
sind unmenschlich und ungöttlich. Das fpüren wir vielleicht
weniger, wenn wir sie felbst üben, als wenn sie an uns oder den uns
nahe Stehenden geübt werden. Wo rohe Gewalt uns oder die uns
nahe Stehenden antastet oder niedertritt, da wisfen wir, daß Gott
nicht dabei ist. Da schreien wir auf zu dem Gott, der ein Richter
solcher Gewalt ist. Wo in einem Menschen oder einem Volke dieser

Machtdrang stark hervortritt, seis als bloßes Strebertum, seis als
Herrschsucht, aumußender Herrenanspruch, da wissen wir, daß Gott
sehlt. Ja, man darf sagen, daß das Maß seiner Ueberwindung des

Machtdranges auch das Maß seines wirklichen Lebens mit Gott ist.

Gott, und „Macht" gehen so wenig zusammen als Gott und



— 271 —

Mammon. Ich gestehe, daß ich in diesem Sinne Macht und Gewalt
hasse, mit dem tiefsten Haß, dessen meine Seele fähig ist. Sie ist
mir gottloses, ja sehr oft geradezu teufliches Wesen.

Darum wiederhole ich: es erschließt sich in diesem Wort Jesu,
das den Sinn der Welt so sehr vor den Kopf stößt, eine andere
Welt, eine „neue Welt". Da tritt eben das Gottesreich (das auch
das wahre Menfchenreich ist) dem Weltreich und den Weltreichen
gegenüber. Das ist freilich eine gewaltige Revolution, die gewaltigste
von allen, eine Revolution, der gegenüber alles, was bisher so.
geheißen hat, ein Kinderspiel ist. Es schwindelt uns, wenn wir die
Folgerungen aussprechen und doch müssen wir es tun, wenn wir
Jesus treu fein wollen. Wohlan denn!

Aus diefem Prinzip des Gottesreiches ergibt fich, daß das
Ziel all unserer Arbeit an uns und an Anderen ein Zustand sein
soll, wo der Mensch dem Menschen in einer Freiheit begegnet, die
aus Ehrfurcht und Liebe quillt. Diefer Zustand liegt über dem
Reich der Gewalt (diese immer im zweiten Sinn verstanden). Damit
ist aber gesagt, daß er nicht nur über den Krieg, sondern auch
über den Staat hinausführt. Was wir unter Staat zu verstehen
pflegen, das ruht, wie Sie selbst sagen, auf der Voraussetzung des

Zwanges, den man im Notfall anwendet^ um das Recht
durchzusetzen. Das Gottesreich aber kennt keinen solchen Zwang, es kennt
nur das freie Walten des Geistes, es ist vollkommene Freiheit.
Ein „christlicher Staat" ist ein Widerspruch an sich felbst, wenigstens
wenn man unter „christlich" das versteht, was zum Gottesreich
Jesu gehört. Wenn man — um das nächstliegende Beispiel zu
nennen — eine geradezu vollkommene foziale Ordnung fchaffen
könnte, die der Staat als folcher erzwänge und verbürgte, so wäre
das noch nicht ohne weiteres Gottesreichsart, denn vielleicht fügten
sich Viele nur gezwungen dieser Ordnung, innerlich dagegen
knirschend. Aber wo Zwäng ist, da ist das Gottesreich nicht. Es
führt aber anch über das Recht (im strengen Sinn des Wortes)
hinaus. Wer sein Recht sucht, sucht (grundsätzlich geredet!) sich selbst; die
Liebe aber sucht nicht sich selbst. Jn allem Recht liegt, wie bemerkt,
etwas vom ius talionis, etwas vom Rachetrieb. Besonders wird
das Strafrecht durch das Prinzip Christi aufgehoben. Denn es

ruht doch auf dem Prinzip, daß man den „Bösen" dadurch
überwinden will, daß man ihm „Böses" zufügt; es lebt Rachegeist darin.
Ich gehe aber noch weiter und sage Dinge, die vielleicht einigen etwas
auffallend vorkommen: Auch die Arbeiterbewegung geht nicht
auf den Bahnen Jesu, soweit sie bloß das Recht anruft und noch

weniger, soweit sie der Macht der Anderen bloß die eigene entgegensetzt;
ebenso der Klassenkampf, wenn er um seiner selbst willen, geschweige
denn, wenn er aus Haß, Neid oder Rachsucht geführt wird. Daß ich
dies sage, braucht aber niemand zu überraschen: nie habe ich
behauptet, daß die üblichen Methoden der sozialistischen Arbeiter-



— 272 —

bewcgung auf der Höhe Christi stünden. Ich habe stets nur das
relative Recht dieser Methoden verteidigt und tue dies auch jetzt,
nie aber habe ich sie dem Weg Christi gleichgesetzt. Freilich: wer
geht denn wirklich den Weg Christi, etwa die „Christen"? Hier
wird auch klar, warum ich behauptet habe, daß auch die
Friedensbewegung, soweit sie bloß das Recht zur Grundlage nimmt,
nicht ganz zur Höhe Christi heranreiche.

Kurz, die Revolutionierung der Welt durch das Prinzip Christi
ist so vollständig als möglich. Wenn man für einige Seiten dieser
Umwälzung absichtlich Worte wählen will, die anstößig, aber auch
paradox.sind und so die „Umwertung der Werte" durchZJesus ins schärfste
Licht setzen, fo mag man allerdings sagen, es folge darcmssAnarchismus
und Antimilitarismus, Man müßte vielleicht von einem religiösen
oder christlichen Anarchismus und Antimilitarismus, oder einem
Anarchismus und Antimilitarismus des Gottesreiches reden. Denn es
handelt sich hier um etwas, das über alle politischen und sozialen
Theorien hinausführt. Es ist eben die „neue Welt", die Welt der F r ei -
he it und der Liebe, die im Reiche Christi vor uns aufleuchtet,
und die allerdings nicht mit dem Maße unserer Welt gemessen
sein will. Dieser ..christliche Anarchismus" bedeuteten natürlich nicht
Gewalttat oder Zügellosigkeit, sondern eine freie, bloß durch den
Geist der Brüderlichkeit zusammengehaltene Gesellschaft, dieser
„Antimilitarismus" einfach den vollkommenen Bruch mit der Welt, der
der Krieg angehört. Das alles mag freilich in den Ohren solcher,
die gewohnt sind, das Christentum als eine heilige Jnkrustierung
alles dessen zu verstehen, was schon lange dagewesen ist und znm
eisernen Inventar unseres Weltwesens gehört, abscheulich, ja lästerlich
klingen, bei denen aber, die sein echtes Wesen ersaßt hatten, ist darüber
eigentlich zu allen Zeiten Uebereinstimmung gewesen, Franziskus
und Luther, Georg Fox und Kierkegaard kommen in diesem Urteil
zusammen. Allerdings ziehen sie daraus nicht die gleichen
Folgerungen, aber desto bedeutsamer ist ihre Einigkeit in dem, was nach
ihrer Meinung der Geist Christi und seiner echten Jünger ist.

Nun weiß ich freilich wohl, daß ich mit den von mir gebrauchten
Formulierungen den Gegensatz zwischen dem Gottesreich und dem
Reich der Welt nur ganz ungenügend dargestellt habe. Ich weiß
wohl: man kann Sinn und Wesen des Staates, des Rechtes im
allgemeinen, des Strafrechtes im Besondern, und der damit zusammenhängenden

Einrichtungen auf eine Art und Weise verstehen, daß der
Gegensatz kleiner wird, ja fast zu verschwinden scheint. Man kann das,
indem man nämlich gerade das wegnimmt, was ihren besonderen
Gehalt ausmacht und an seine Stelle das setzt, was zum Gottesreich
gehört. Man behält dann eben bloß leere Gefäße übrig, in die
man jeden möglichen Inhalt gießen kann. So ist es sogar möglich,
den „Krieg" dem Gottesreich einzugliedern. Aber damit wird doch
nur die Wahrheit und Wirklichkeit der Dinge verwischt. Denn es



— 273 —

handelt sich im letzten Gründe nicht um Formen, sondern um
Mächte und Gewalten. Ich betone dies mit aller Kraft, die
mir zn Gebote steht. Dieser Streit kommt, wie so mancher andere,
zu keinem Ziele, solange er sich um bloße Worte und Begriffe dreht,
die jeder fo verstehen kann, wie es ihm beliebt; es handelt sich nicht
um Worte und Begriffe, sondern um Wirklichkeiten, um Tatsachen.
Man kann in die Staatsform allerlei Hohes und Ideales tun, aber
„der S ta at" im prägnanten Sinne des Wortes ist ein Gebilde von
bestimmter, bleibender Eigenart, das, aus gewissen in der Tiefe des

Menschenwefens liegenden Wurzeln erwachsend, stets wieder die
gleichen Tendenzen zeigt. Das Recht kann zu einem Mittel und
Ausdruck für etwas gemacht werden, das weit über das Recht
hinausgeht, man kann m sogar von einem „Recht der Liebe" sprechen,
aber das ändert nichts daran, daß „das Recht" ein anderes Reich hat
als die Liebe und daß der Geist des Rechtes einen ganz bestimmten
Charakter besitzt. So kann man auch dem Begriff des Gesetzes
einen beliebigen Inhalt geben, aber wir wissen dennoch, was „das
Gesetz" bedeutet. Man kann, wie gesagt, sogar den Krieg
vergeistigen, aber der Krieg bleibt — „der Krieg" Und so kann

man, um ans diesen Hauptpunkt zurückzukommen, von Macht und
Gewalt in mancherlei gutem und notwendigem Sinne reden,
aber wer weiß nicht, was es heißen soll, wenn wir von „der Gewalt",
„der Macht" reden? Noch einmal: nicht um Konstruktionen handelt
es sich eben, die man beliebig gestalten kann, sondern um Mächte,
Gewalten, die ihr eigenes Recht und Leben haben, und diese Mächte
und Gewalten sind es, die gegen das Gottesreich stehen. Man kann
dies freilich besser fühlen als beschreiben. Die christliche
Empfindung hat darin auch trotz allen theologischen Beschwichtigungen

stets deutlich gesprochen. Wer unter uns, der im Ernst
„Christ" sein will, fühlt nicht eine fchwere Hemmung, wenn er etwa
gegen eine Beleidigung das Recht anrufen möchte? Wer fühlte sich

wohl, wenn er Gewalt brauchen mußte? Wer, wenn gewisse Dinge,
die aus dem Geist kommen sollten, durchs Gesetz durchgesetzt
werden mußten? Wer spürt nicht, daß gewisse Staatsämter und
Jüngerschaft Christi nicht leicht vereinbar sind? Wer sieht gern den

Cruzifixus im Strafgerichtssaal? Wer auf den Kriegsfahnen? Wer
hat an einem Feldprediger eine ungetrübte Freude? Es gibt ein
Gottesreichsgewissen, das uns bei all diesen Dingen beunruhigt.

Das ists, was Tolstoi gesehen und gewaltig empfunden hat;
von hier aus hat er im Namen des Christentums seinen Angriff
gegen unfere verkirchlichte, verweltlichte, verstaatlichte, militarisierte
und verheuchelte Christenheit eröffnet, ähnlich wie es auf seine
Art Kierkegaard getan hat. Wenn Sie sein Buch: „Das Reich Gottes
ist inwendig in Euch" — um nur dies zu nennen — lesen, spüren Sie
den inneren Zusammenhang seiner Stellung und die Notwendigkeit
ihres Gegensatzes zu unserer heutigen Welt mit überwältigender



— 274 —

Klarheit, Aber ist es nötig, daß wir, um dies zu erleben, zu Tolstoi
gehen? Spricht die Bibel hierin nicht deutlich genug? Ist nicht
die Welt der Propheten und vollends die Welt Jesu etwas durchaus
anderes als die Welt des Staates, des Rechtes, des Krieges? Man
muß das Evangelium schon dnrch die konservative Brille lesen,

um etwas anderes herauszufinden. Ich denke, den besten Kommentar
dazu liefert uns doch die älteste Christenheit. Von ihr wissen wir,
daß das, was die gewaltigste und ewig typische Ausprägung von
Staat und Recht bleibt, das Imvsriuiu Uoinauuin, ihr erschienen ist
als die Verkörperung des Weltgeistes, die vor dem Reich Christi
dahinstürzen muß. Der Gedanke, daß ein Jünger Christi Kriegsdienst

tun könnte, blieb ihr jahrhundertelang undenkbar und wurde,
sobald diese Möglichkeit auftauchte, den Ernsthaftesten ein Aergernis.
Diese Christen waren „Anarchisten" und „AntiMilitaristen" des

Gottesreiches. Noch sehr spät, im fünften Jahrhundert, in Augustins
gewaltigem Buch über den Gottesstaat („Os «ivituts Osi") wirkt
dieser Geist in aller Schärfe und Kraft. Ich werde vielleicht
gelegentlich einiges daraus veröffentlichen, zur Heilfamen Erinnerung
an das, was das Christentum in seiner Kraft immer sein wollte.
Aber brauchen wir zu Augustinus zu gehen? Liegt diese Wahrheit
uns nicht nahe genug? Was bedeutet denn das Kreuz? Wer hat es

aufgerichtet? Hat nicht, neben der Religion, der Staat es getan?
Hat nicht das Recht den Sohn Gottes getötet? Ist der, der am
Holze hängt, nicht ein von der Gesellschaft Geächteter, Gerichteter,
ein Auswürfling? Das Kreuz Jefu steht außerhalb der Stadt,
wo der Tempel und das Prätorium ist. Das Kreuz ist das Aergernis
der Welt und die Weltwende.

Und nun, verehrter Freund, was sagen Sie dazu? Will ich

mich mit alledem in einen Gegenfatz zu Ihnen stellen? Mit Nichten!
Ich bin vielmehr so kühn, anzunehmen, daß Sie mir bis Hieher
in allem Wesentlichen recht geben. Warum habe ich denn dies alles
gesagt? Nun, ich meine, es sei großer Gewinn, wenn gezeigt ist,
wieweit wir einig sind; es tritt dann der Punkt, wo die Wege sich

trennen, mit aller Klarheit hervor, wobei ich übrigens dahingestellt
lasse, ob unsere Wege sich dort wirklich trennen!

Nun entsteht ja die große Frage: „Was sollen wir tun?"
Wir sind — so fetze ich also voraus — darüber einig, was das
Wesen des Reiches Gottes aus der einen und das Wesen des Reiches
der Welt auf der andern Seite ist. Nun frckgt es sich, was für uns
daraus folgt. Das Problem ist dieses: wir wollen Bürger des

Gottesreiches sein und sind doch in das Reich der Welt hineingestellt

und damit auf alle Weife verbunden. So ist die Frage,
um die fich der Streit bewegt, die nach dem Verhältnis
von Gottesreich und Welt, besser, nach dem rechten Verhalten
der Bürger des Gottesreiches zum Reich der Welt. Das ist
aber das Zentralproblem der ganzen christlichen



— 275 —

Gefchichte. Soll ich nun versuchen, dieses Problem der Probleme
in einem Briefe zu behandeln, der freilich jetzt schon mehr ein
Sendschreiben geworden ist, aber doch nicht ins Ungemessene wachsen
darf? Ich denke doch, daß ich mir die Aufgabe anders stellen
darf und muß. Es ist einmal, wie gesagt, schon ein großer Fortschritt
in der Klarheit, wenn wir sehen, daß die Probleme, die uns heute
beschäftigen, ein Teil dieses einen Problems sind und daß ihre Lösung
von der seinigen abhängt. Es wird so alles einfacher und ernster.
Diesen Zusammenhang möchte ich nun noch etwas weiter aufdecken
und damit noch weiter klar machen, worum es sich in der heutigen
Krise handelt.

Es gibt, so viel ich sehe, zwei Hauptwege, auf denen man
versuchen kann, das Verhältnis von Gottesreich und Welt zu regeln: man
kann das Gottesreich mit der Welt zu versöhnen trachten oder
man kann versuchen, die Welt durch das Gottesreich zu
überwinden. Beide Wege sind versucht worden bis auf diesen Tag.
Es ist eine Geschichte, die Sie kennen und an die ich nur rasch zu
erinnern brauche.

Man hat je und je versucht, die Welt für das Gottesreich
zu gewinnen, dadurch, daß man ihr ^einem Schritt oder mehrere
entgegenkam. Man hat fich mit dem Staat verbündet und sich

seine Hilfe gesichert, mit dem Hintergedanken, daß er mehr oder
weniger christlich werde. Man hat die Rechtsordnung des Standes
angenommen und getrachtet, ein christliches Recht zu schaffen. Nachdem

man sich so mit den Interessen des Staates solidarisch gemacht
hatte, mußte man auch den letzten Schritt tun: man mußte mit
ihm in den Krieg gehen, mußte für seinen Waffensieg beten.
Man kam dazu, zuletzt fo ziemlich alles, was jeweilen zum
Bestandteil einer herrschenden Gesellschaftsordnung geworden war, zu
rechtfertigen. Auch weiß man ja, was daraus geworden ist. Wir wollen
uns zwar nicht mißverstehen. Sie wissen, werter Freund, besonders
aus meinen Vorlesungen, welche Ehrfurcht ich vor dem Ringkampf
empfinde, den der Geist Christi in einer neunzehnhundertjährigen
Geschichte gekämpft und wie viel Siege er nach meiner Ansicht darin
errungen hat. Aber Sie wissen auch so gut als ich, daß es auf der
andern Seite doch auch wieder eine Geschichte des Abfalls von
Christus gewesen ist. Man hat Jesu Erwartung des Reiches Gottes,
das zu uns kommt, preisgegeben und das Reich Gottes
jenseits des Grabes verlegt. Die katholische Kirche ist im Bestreben,
die Welt für Christus zu gewinnen, vielfach felbst auf erschreckende
Weise Welt geworden. Der kirchliche Protestantismus hat im Bestreben,
Gottesreich und Welt zu trennen, auf die entgegengesetzte Weise
Christus der Welt ausgeliefert, und besonders hat dies das Luthertum
getan, während fich der Pietismus aller Art zwar von der Welt
frei hielt, aber sie auch der Hoffnungslosigkeit preisgab. Heute zeigt
sich, wohin dieser Weg zuletzt geführt hat. Die Welt hat gesiegt.



— 276 —

Man ist in Weltverherrlichung, Staatsbegeisterung, Kriegsverhimme-
lung'hineingeraten, alles im Namen Gottes! Und nun tobt sich die
Welt furchtbar aus und nimmt für ihre weltliche und teuflische
Leidenschaft das Gottesreich in Anspruch. Die „Christen" gehen mit
ihren von höchst weltlichen Beweggründen getriebenen Reichen, nicht
etwa bloß aus einer Solidarität des Schnldtragens, die auch christlich
gerechtfertigt wäre, sondern aus weltlicher Leidenschaft, die sich

religiös maskiert, religiös steigert; sdie Theologen gehören mit den
Philosophen, Literaten, Politikern zu den Kriegstreibern, die am
meisten „durchhalten". Was sie an sophistischer religiöser Begründung

des Krieges und feiner Greuel auftreiben, ist wahrhaft grauenvoll.
Wenn einer von ihnen, dazu noch ein Schweizer, schließlich dazu gelangt
ist, Jesus an das Maschinengewehr zu stellen, und es als ein Zeichen
dekadenter Schwäche zu bezeichnen, wenn man vor diesem
Gedanken zurückschaudere, so ist das Bedeutsame daran, daß er damit
als suluut tsrridls nur das letzte Wort einer sehr verbreiteten Denkweise

gesprochen hat und daß es nun ausgerechnet ein Theologe
sein muß, der diese für mein Empfinden wüsteste Lästernug Christi
die mir bekannt ist, eine Lästerung, die sicher kein General
aussprechen würde, auf dem Gewissen hat. Das ist der Geist der „Religion",
der das Gottesreich verrät, die Leidenschaft der Religion, die sich
der Leidenschaft der Welt zur Verfügung stellt. Aehnlich haben
übrigens auch Andere geredet, während wieder Andere die einfache
Wahrheit durch allerlei religiösen „Tiefsinn" verrieten. Dabei
wurden Scharen nicht religiös verbildeter Menschen an Gott irre.
So find wir zu dem furchtbaren Ergebnis gelangt, das aus der

ganzen heutigen Weltkatastrophe am deutlichsten hervortritt: dem

Zusammenbruch des Christentums, d. h. der ganzen Art, die Sache
Christi zu vertreten, die ich vorhin gekennzeichnet habe. Das ist
cine viel gewaltigere Tatsache, als ich jetzt zu sagen vermag. Mit
erschütternder Gewalt haben es Viele mit mir empfunden: es ist ein
unerhörter Abfall von Christus, zum Teil unter der Führung des
offiziellen Christentums, ein Absall vom Gottesreich zum Weltreich,
von Christus -zu Cäsar, ja sogar zum Antichrist.

Diese Katastrophe hat aber nach meiner starken Ueberzeugung
und Empfindung den Sinn, daß wir nun entschlossen auf die andere
Seite treten sollen: Wir müssen nun das Gottesreich in
seinem Gegensatz zum Weltreich vertreten. Nach meiner
Meinung kann dies auf zwei Weisen geschehen.

Es ist denkbar, daß ein Mensch, der sich ganz auf die Seite des

Gottesreiches stellt, sich doch nicht einfach von feinen in dieser Welt
stehenden und leidenden Brüdern trennen will, vielleicht schon darum
nicht, weil er fühlt, daß in uns selbst noch so viel „Welt" ift. Er
stellt sich also in diese Welt hinein mit ihren mammonistischen,
etatistischen, juristischen, mllitaristischen Ordnungen und macht
äußerlich mit, wie die Andern. Aber er tut es mit Protest, mit



— 277 —

tiefem Schmerz, daß es sein muß; er kämpft gegen diese Ordnungen
an, wo und wie er kann und hilft so, sie von innen her zu
untergruben und bessere vorzubereiten. Aus dieser Gesinnung kann einer
auch in den Krieg gehen und all sein Grauen auf sich nehmen, auch
das Töten, alles in der Hoffnung und Sehnsucht, damit das Kommen
einer neuen Zeit, vor allem dte Beseitigung des Krieges, zu
fördern.

Ich empfinde vor einer solchen Haltung die tiefste Ehrfurcht;
ich fegne jeden, der diesen Weg geht. Es ist ein heroischer Weg
und führt jedenfalls in unmittelbare Nähe des Kreuzes Jesu: denn
was ist mehr jesusgemäß, als die Schuld der Welt mitzutragen?
Nur möchte ich sagen: es ist wohl nur ein vorläufiger Weg, er wird
vielleicht an einem bestimmten Punkte aufhören. Und ich füge hinzu:
man soll aus diesem Weg kein Dogma machen. Es ist nicht der
einzige Weg. Es gibt Menschen, die ihn nicht gehen könnten.
Ich fühle mich zu dem Bekenntnis verpflichtet, daß ich auch zu diesen
gehöre. So wie ich geführt worden bin und innerlich stehe, wäre
es für mich geistiger Selbstmord, wenn ich das Gewehr nähme.
Ich verleugnete in diesem Augenblick alles, was mein Leben ist.
Damit verurteile ich aber Keinen, der anders fühlt und handelt.
Auch würde es mir nie einfallen, fowie heute noch die Dinge liegen
— später könnte es einmal anders werden — einen Menschen
aufzumuntern, den Waffendienst zu verweigern, wohl aber habe ich
mehrfach Gelegenheit gehabt, Menschen, die diesen Schritt tun
wollten, dringend zu ermahnen, ihn nur zu tun, wenn sie nicht
anders könnten, fich seine Tragweite wohl zu überlegen und fich
auf die Reinheit und Reife der Beweggründe aufs Ernsteste zu
prüfen. Aber gerade darum, weil diese Sache so ernst und heilig
ist, glaube ich, daß sie eines Tages noch im Kampfe gegen den Krieg
eine entscheidende Rolle spielen wird. Dieser wird erst aufhören,
wenn Menschen in großer Zahl einfach nicht mehr Krieg führen
können, gerade wie das Menschenopfer erst dann aufhörte, als
viele Menschen es einfach nicht mehr ertragen konnten. Dabei werden
aber zunächst Einzelne vorausgehen müssen. Es handelt sich um den

Kampf gegen eine „Macht" im vorhin geschilderten, neutestament-
lichen Sinn. Eine solche wird nur gestürzt durch Martyrium (zu
deutsch Zeugnis), das heißt: durch das Leiden der Wahrheitszeugen.
Ich weiß nun freilich, daß man auch in Kreisen voir mir, wie Ihnen, sonst
lieben Menschen ini Namen eines scheinbaren religiösen Tiefsinns
das Martyrium für eine unnötige Sache erklärt, eine Sache
sozusagen für die Oberflächlichen, daß man beinahe über die lächelt,
die meinen, daß es zur^ Nachfolge Christi gehöre, wie man ja
fast auch über die Nachfolge Christi selbst lächelt und auch über
den Gedanken lächelt, daß man die Bergpredigt leben könnte.
Merkwürdig ist, wenn dies in den gleichen Kreifen geschieht, wo
man auf das „Zeugnisablegen" sonst ein besonderes Gewicht legt.



— 278 —

Soll dieses denn nur in Worten, beileibe aber nicht in Taten
geschehen, und auch nur in solchen Worten, die keine Taten sind?
Man fügt etwa noch hinzu, daß es gelte, Gott allein walten
zu lassen und auf ihn zu warten.

Es fällt mir schwer, gegen die ganze Art, die zu folcher
Verquickung von tiefer Wahrheit mit schlimmem Irrtum führt, nicht
bitter zu werden. Denn es ist feit langem deutlich, welche Verwirrung

und Zerstörung sie anrichten kann. Diese Methode besteht darin,
eine Wahrheit, die nur in einem bestimmten Zusammenhang ihr
Recht und gesundes Leben hat, von ihm loßzureißen, sie zu einem
Dogma, einem Schlagwort zu machen, vielleicht sogar zu einem Mittel
zur Herabsetzung Anderer und damit zu einer schweren Unwahrheit.
So wirkt sie in unserem Fall: was Trost einer heroischen Seele ist,
kann eine Verführung zur Bequemlichkeit, ja zum Deckmantel der Feigheit

werden; was eine Stärkung im Kampfe zum Kampfe sein soll,
eine religiöse Rückgratserweichung. Daß es gilt, auf Gott zu warten,
weiß ja der am besten, der arbeitet und kämpft, und nur er weiß
es; daß Gott waltet, bedeutet ja auch, daß er durch Menschen
waltet, die sich ihm zur Verfügung stellen. Was für einen
Sinn hätte sonst die Sendung Christi? Daß man das Martyrium
nicht suchen soll, weiß ja am besten, wer^schon etwa feine Bitterkeit
geschmeckt hat, seis auch nur im Kleinen — und wer wäre ihm
entgangen, der Gott auch nur ein wenig im Ernste dienen wollte?
Aber solche wissen auch, daß das Leiden sich mit mathematischer
Notwendigkeit einstellt, wo immer ein Mensch die Gerechtigkeit des

Gottesreiches leben will; sie spüren es in allen Fibern und haben es

oft genug erlebt, daß keine der dämonischen Mächte, die das
Menschenleben verstören, besiegt wird ohne das Kreuz, Wir wollen
keinen Kultus des Martyriums einführen, aber wir wollen einer
weltselig und leidensscheu gewordenen Christenheit sagen, daß es

nicht von selbst weiter geht, daß, wenn an bestimmten Punkten
ihres Weeses ein „Unmöglich" geschrieben steht, es ein Mittel gibt,
es in ein „Möglich" zu verwandeln: das Opfer. Wir fragen uns,
woher es kommt, daß Taten eines befreienden Heldentums immer
weniger von religiösen Kreisen ausgehen und können nur mit äußerstem
Mißtrauen Theorien gegenüberstehen, mit denen der träge und
feige alte Adam, wenn er dazu Lust hat, sich so schön drapieren kann.
Wir wollen keinen religiösen Epikureismus. Darum verzichten wir
auf trügerischen Tiefsinn und bleiben bei der altvaterischen Wahrheit
vom Kreuze, das die Welt überwindet.

Solches Martyrium nun mag sich heute, soweit der Krieg in
Frage kommt, vorwiegend in duldender Form, ich meine: im
leidenden Mitmachen, äußern, aber es kann ein Tag kommen, wo
die Dinge weiter gediehen sind und es vorwiegend die andere,
angreifende Form annehmen wird. Der heutige Krieg bringt uns
diesen Tag rascher nahe, als sonZ lange Entwicklungen getan hätten. Ob



— 279 —

aber so oder so, wir werden jedenfalls nicht durch Kongresse und
Weltbünde, nicht durch Schiedsgerichtsverträge und Zollunionen diesen furchtbaren

Feind besiegen, sondern durch ganz persönliche Tatett und
Opfer, Ich segne alle Versuche, die durch poliUsche, soziale, rechtliche
Neuordnung der Welt, durch Aufklärung und neue Erziehung den
Völkerfrieden schaffen wollen; sie sind alle durchaus wichtig und nötig;
aber die letzte Kraft des Sieges, der letzte Stoß wird nach meiner
sichern Empfindung von einer anderen Seite her kommen Müssen:
von Menschen, die das Gottesreich vertreten bis zum Aeußersten,
ohne Kompromiß!

Man mag das „Antimilitarismus" nennen, obschon man dafür
ein edleres, positiveres Wort brauchen könnte: Nachfolge Christi! Ich
will vvn diesem „Antimilitarismus" sobald als möglich ausführlich
reden. Es ist eine Sache, die fehr besonnen angefaßt werden muß.
Nur e i n Bedenken will ich heute wenigstens streifen, weil es in Ihrem
Briefe eine Rolle spielt: Kann man denn auf diesem Wege z u E n d e

gehen? Wird nicht, auch wer den Wehrdienst verweigerte und dazu
die Wehrsteuer, doch in vielen andern Dingen die weltlichen
Ordnungen gelten lassen müssen? Wird er nicht im Staate bleiben, seine
rechtlichen Ordnungen, seine Gewalt ertragen und dadurch stützen
müssen, ja sie benützen und genießen? Wird er nicht mit jedem Stück
Geld, das er ausgibt, dem Mammonismus huldigen, der das heutige
Weltwesen durchdringt? Was hat es denn für einen Sinn, an einem
Punkte aus diesem Weltwesen herauskommen zu wollen, wenn man
doch an allen andern darin gefangen bleibt?

Ich antworte: Nach meiner Meinung sollen wir auch an andern
Punkten daraus emporsteigen und können es auch; aber wenn wir
es nicht sofort an allen könnten, sollte das heißen, daß wir's an
keinem tun sollten? Gehören nicht der Alkoholismus und die Prostitution

auch zu den scheinbar notwendigen Bestandteilen dieser Welt?
Wer von uns wird deswegen meinen, er müsse daran Teil haben,
weil er nicht aus der Welt heraus kann? Zu den Dingen, die jetzt
möglich sind, gehört nach meiner Ueberzeugung, und nach der
Ueberzeugung Zahlloser, die Beseitigung des Krieges. So wollen wir denn
an dieser Stelle durchbrechen und dann sehen, wie's weiter geht. Wer
weiß, ob mit diesem zentralen Sieg dann nicht neue Möglichkeiten
erschlossen werden? Wir werden das ganze Reich der Gewalt
bekämpfen und für das ganze Reich der Liebe einstehen, soweit uns
Kraft und Geist gegeben ist. Gewiß werden dabei noch Schranken
bleiben, die jetzt nicht zu überwinden sind. Auch ich sehe solche vor
mir. Es gibt Dinge des Gottesreiches, die heute noch nicht reif sind.
Aber sie werden gerade dadurch reif, daß wir die heutigen Möglichkeiten

verwirklichen. Es ist im Kommen des Gottesreiches etwas
Wachstümliches und das „Alles oder Nichts" ist, in diesem Sinne
verstanden, eine falsche Losung. Wir werden uns auch mit Gesetz, Recht,
Staat und andern Weltdingen einrichten müffen, werden ihnen jeden-



— 280 —

falls alles geben, was ihnen gehört. Ein gewisses zeitweiliges Recht
streiten wir ihnen nicht ab und auch eine gewisse Ehrfurcht versagen
wir ihnen nicht. Wir bilden uns sogar ein, der Welt durch unsere
Haltung in einem höheren Sinne mehr zu nützen, als die reinen Diener
der Welt. Alles das im Sinne des recht verstandenen: „Gebet dem
Kaiser, was des Kaisers und Gott, was Gottes ist." Davon werden
wir noch öfters und gründlich zu reden haben.')

„Also gibt es doch auch für Euch Kompromiß? Wo bleibt dann
der Unterschied?" Ich antworte: Es gibt für uns Grenzen, aber
keinen Kompromiß. Kompromiß ist da, wo man sich von seinem

Prinzip etwas abmarkten läßt, nicht da, wo man kämpft, im Vordringen
aber zeitweilig Halt machen muß. Was uns von unsern Gegnern
unterscheidet, ist eine andere Orientierung: sie gehen von dem
gegebenen Weltbestande aus und halten ihn für im Wesentlichen
unveränderlich, wenn auch einige bescheidene Möglichkeiten des Gottesreiches
zugebend, ja sie verteidigen ihn auch religiös; wir gehen aus vom Glauben
an den Sieg des Gottesreiches über die Welt, müssen aber zugeben,
daß wir dabei auf zeitweilige Grenzen stoßen. Das ist ein Unterschied,
der, prinzipiell betrachtet, ungeheuer groß ist und „zwei Religionen"
schafft. Dabei kommt es, wie mir bei jeder Auseinandersetzung immer
wieder von neuem klar wird, auf einen Punkt vor allem an: ob

man nämlich das Reich Gottes als etwas faßt, was auf die Erde
kommen soll, oder als etwas, das nur jenseits des Grabes eine Stätte
hat. Denn schließlich muß doch jeder zugeben, daß das Reich Gottes
den Charakter hat, den wir ihm zuschreiben. Wer also glaubt, daß es

zu uns kommen soll, natürlich unter Veränderung der vorhandenen
Welt, der wird auf unseren Weg gelangen müssen; wer diesem entrinnen
will, der muß, wenn er folgerichtig sein will, das Gebet: „Dein Reich
komme zu uns" aufgeben. Hier ist der Scheideweg.

Jn der Austragung dieses Gegensatzes dürfte wohl das
Entscheidungsvolle der Entwicklungen bestehen, die nun so drängend
geworden sind. Die Zentralfrage der christlichen Geschichte wird in einer
Weise brennend, wie seit den Tagen des Urchristentums nicht mehr.
Wir stehen nach meiner festen Ueberzeugung an einer Wende der
Geschichte des Christentums, so gut wie an einer Wende der
Weltgeschichte. Dieser Weltkrieg hat einen gewaltigen Hintergrund. Es
ist gut, wennwirdarüber so groß als möglich denken.

Aber wenn wir vor so großen Dingen stehen, vielleicht größeren,
als wir ahnen, haben dann solche Auseinandersetzungen viel Wert?
Sollen wir nicht lieber schweigen und in diesem Sinne Gott walten
lassen, der die Wahrheit zum Siege führen wird?

Damit komme ich zum Schlüsse noch auf den Ausgangspunkt
Ihres Briefes zurück. Zuerst ein Wort vom Schweigen. Diese

') Vorläufig darf ich in dieser Beziehung wohl auf die Predigt „Zwei Wege"
in Nr. S und auf die Abhandlung „Christentum und Vaterland". Nr. 9, 1911,
verweisen.



— 281 —

Losung ist von allerlei Seiten ausgegeben worden, Sie kann einen
guten Sinn haben, aber das Merkwürdige ist, daß gerade solche,
die sie am eifrigsten ausgeben, sich in der Veröffentlichung von
Predigten, Vorträgen, Aufsätzen und dergleichen nicht genug tun
wollen. Diese Leute erinnern mich an jene Anekdote, wo Darwin
von Carlyle erzählt, er habe in einer Gefellschaft zwei Stunden lang
vou — der Heiligkeit des Schweigens geredet, fodaß außer ihm
niemand zu Worte gekommen sei. Ich fürchte, diese Losung sei

vielfach nur eine Maske gewesen, einer jener Sophismen der Leidenschaft,

die in diesen elf Monaten die Welt umnebelt haben! Im
Uebrigen bin ich mit Ihnen einverstanden, daß wir ohne eine
gewisse Klarheit über unsern Weg nicht handeln können. Sie werden
aber Ihrerseits gern zugeben, daß wir nicht alles zu wisfen
und mit allen Problemen fertig zu fein brauchen, bevor wir ans
Handeln gehen. Es genügt oft ein inneres Licht, dem man gehorcht,
dem Verstand zum Trotze. Sehr oft gelangt man nur durch Handeln
in der Erkenntnis weiter, ja, es schafft eigentlich nur das Handeln
Erkenntnis. „Im Anfang war die Tat." Der Fluch unserer Kreise,
in denen soviel von Unmittelbarkeit ge—redet wird, ist die Ueber-
reflektiertheit. Sie ist schuld daran, daß wir auch neuerdings wieder
dringende Aufforderungen zum Handeln versäumt haben. Es fehlt
uns an Einfachheit und Natürlichkeit, darum können wir das Reich
Gottes nicht erfassen und laufen Gefahr, als dummgewordenes Salz
weggeschüttet zu werden. Wenn diese Auseinandersetzung einen
Nutzen hat, fo hoffe ich, daß sie helfe, die Nebel der religiösen
Künstlichkeit zu zerstreuen, die die so einfache Wahrheit des Gottesreiches

zu verhüllen drohen.
Ich kann aber nicht schließen, ohne noch etwas zu sagen, was

zwar selbstverständlich genug ist, dessen Fehlen aber sicherlich falsch

ausgelegt würde. Ich habe versucht, die Wahrheit des Gottesreiches
zu entfalten, wenigstens einige ihrer Seiten, um die es sich hier
allein handelte. Ein Anderes aber ist Erkennen, ein Anderes
Vertreten. Ich möchte weder von mir, noch von Andern, die
meine Auffassung teilen, den Eindruck erwecken, als ob wir nun
etwa meinten, mit unferm Tun und Wesen auf der Höhe Christi
zu stehen. Es handelt sich, mit Kierkegaard zu reden, darum, die

„Ideale" klarzulegen, nicht persönliche Leistungen abzuwägen. Auch
die Leute, die die hier vertretenen Gedanken teilen, können zunächst nur
solche sein, die sich zu einem bestimmten „Ideal" be ken nen ; wie weit
sie in der Verwirklichung gelangen, ist eine Sache für sich. Ich hoffe allerdings

und traue ihnen zu, daß sie nicht'mit „Idealen" spielen, sondern
wissen, daß „Ideale" eine gefährliche Sache sind und sich die Kosten
rechtzeitig überlegt haben. Auch glaube ich, daß sie nicht zum Luxus
sich „Ideale" geschaffen haben, sondern auf dem allein rechtmäßigen
Wege zu ihnen gelangt sind: von Gott und von der Not aus. Im
übrigen habe ich auch hier, wie immer, nur in meinem eigenen Namen



— 282 —

gesprochen, ein persönliches Credo abgelegt, nicht mehr und nicht
weniger.

Eins ist ja gewiß: das Reich Gottes ift überall nur in
dem Maße da, als G o tt da ist, Nur in dem Maße, als Gott zu uns
kommt, kommen wir gegen die Welt vorwärts. Aber wie schade
wieder, daß man dies besonders sagen muß, wenn man nicht in
den Verdacht kommen will, es ohne Gott machen zu wollen! Hier
möchte ich gern wieder eine Klage aussprechen, die in diesen ganzen
Zusammenhang gehört: Wann werden wir einmal aufhören, Gott zu
brauchen, um uns selbst groß und Andere klein zu machen? Wann werden
wir aufhören, zu meinen, er sei da am meisten, wo man am lautesten
von ihm redet, überhaupt am ehesten da, wo man von ihm redet?
Da muß noch eine große Befreiung kommen, auch eine der Befreiungen
von der „Religion" durch das Gottesreich. Der wirkliche Gott
allein kann uns davon, wie von allem andern, erlösen, er, der
über all unseren menschlichen (auch frommen) Nebeln steht. Ja,
das ist selbstverständlich auch meine Meinung: ihn zu suchen und
zu finden, das ist die Lösung aller Probleme und die Einheit
aller ehrlich Streitenden.

Ich habe, so gut ichs vermochte, gesagt, was ich sagen mußte.
Und nun Gott befohlen!

Ihr L. Ragaz.

Vergangenbett und Zukuntt.

I. Einleitung.

^n seinem Artikel „Der Zusammenbruch der Internationale" in
I Nr. 5 der Neuen Wege zitiert Prof. I. Matthieu die folgenden

Worte eines deutschen Sozialdemokraten: „Die deutsche
Sozialdemokratie hat nun die größte Aehnlichkeit mit der Kirche zur Zeit
Konstantins. Sie ist zur großen, wunderbar organisierten, technisch
tadellos funktionierenden Form geworden. Aber es fehlt der Geist,
die Seele. Sie wartet auf den Cäsar, der die Form brauchen wird,
wie er will. Und der Verfafser fügt hinzu: „Der Cäsar hat nicht lange
auf sich warten lassen. Es war kein persönlicher Imperator, aber der
nationale Machtgedanke."

Diese Worte enthalten die Wahrheit. Aber wie die christliche
Religion eine lange Zeit der Abwärtsentwicklung brauchte, bis zu
ihrer Preisgabe an die herrschenden Mächte zur Zeit Konstantins, so

hat auch der Sozialismus von den Tagen des kommunistischen Manifest's

an, bis auf unsere Zeit seine eigene Entwicklung durchgemacht.


	Von Gottesreich und Weltreich : ein Gedankenaustausch : Teil I und II

