
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 9 (1915)

Heft: 6

Artikel: Die zwei Wege (Matth. 6, 25-33)

Autor: Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-133532

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-133532
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


S8

vit êwêi Atge.
Matth. 6. 25—33.

W^iebe Gemeinde! Ist es Unbedachtheit oder Kühnheit, wenn wir inI den Tagen, wo der Kanonendonner und der Schrei des Hasses
unser geistiges Ohr betäuben, gerade diese zartesten und

lieblichsten Worte der Bergpredigt, diese Worte, die wie aus einer andern
Welt zu stammen scheinen, vor uns aufsteigen lassen? Aus einer
andern Welt stammen sie — das ist in der Tat richtig und damit
ist auch schon gesagt, was ihr letzter Sinn ist: wir haben hier
den Gegensatz zweier Welten vor uns. Man hat ja über
den Sinn und die Wahrheit dieser Worte viel gesonnen und gestritten,
oft auf recht verkehrte Weise. Man hat sich an die einzelnen Bilder
gehalten, die der Herr braucht, um das, worauf es ihm ankommt,
auszudrücken. Man hat sie, wenn ich so sagen darf, schulmeisterlich
behandelt, hat Dogmen daraus gemacht, hat die paradoxe Art nicht
verstanden, womit der Meister die Wahrheit des Gottesreiches darzustellen

pflegt. Man hat gefragt: „Müssen denn nicht auch Lilien des
Feldes verdorren, weil es ihnen an Tau oder an Erdreich fehlt?
Werden sie nicht vom Fnß des Menfchen zertreten? Und müssen nicht
auch Vögel des Himmels verhungern oder erfrieren? Wie können sie

uns denn ein Beispiel dafür fein, daß wir nicht sorgen müssen?
Wohin kämen wir, wenn mir nicht arbeiteten und dafür sorgten, daß
wir und die Unserigen das Nötige bekommen?" Als ob er, der sich

uns überall so realistisch zeigt, so nüchtern im höchsten Sinne des
Wortes, der Welt und Menschenwesen mit so scharfem Auge betrachtet,
so billige Weisheit nicht gekannt hätte! Als ob er meinte, daß wir
nicht arbeiten und Fürsorge üben sollen! Als ob er vielleicht gar die
Unnötigkeit sozialer Reformen hätte behaupten wollen! Nein, so aus
der Welt heraus führt uns Jesus nicht. Aber das ist freilich richtig:
er zeigt uns eine andere Welt, als die, worin die Meisten von uns
leben und unser Wesen haben. Zwei Arten zu leben gibt es, sagt
er uns. Da ift einmal die Art der reinen Kinder der Welt.

') Predigt, gehalten am 6. Juni in der Kirche von Oberstraß in Zürich.



— 218 —

Sie leben für die Welt und von der Welt. Ihr Bemühen ist auf
die natürlichen Güter des Lebens gerichtet, die doch schließlich am
kürzesten und besten durch die Frage beschrieben werden: „Was
werden wir essen? Was werden wir trinken? Womit werden wir
uns kleiden?" Es sind ja die wirtschaftlichen Dinge, die das natürliche

Leben der Menschen in solchem Maße beherrschen, daß man auf
die Meinung kommen kaün, es gebe neben ihnen überhaupt keine

Mächte und Kräfte mehr, die für die Gestaltung des Menschendaseins
ernstlich in Frage kämen. Gewiß erhebt sich des Menschen Herz noch
höher: es begehrt Freude, Glück, Ehre, Macht, Liebe — aber es

bleibt dabei doch verzweifelt stark an jene Elemente des Lebens
gebunden, besonders an das Geld. Es wird zur Bedingung alles
Uebrigen, zur allbeherrschenden Macht, zum Gott, kurz: es wird
Mammon. Er ist der Gott der Welt; die Welt regiert ganz gewiß
er — darin hat das Sprüchwort Recht. Aber ob nun Geld oder
höhere Güter, jedenfalls find es Güter der Welt. Jn diese sind die

Menschen, die Jesus im Auge hat, verstrickt. Er nennt sie einfach
„Heiden". Damit will er wohl nicht sagen, daß kein Heide etwas
Besseres kenne, sondern bloß, daß bei ihnen diese Art begreiflich und
natürlich sei. Denn sie kennen keinen Gott, der mehr wäre als die
Welt. Er tadelt diese Heiden auch nicht eigentlich, er sagt bloß, daß
sie sich in Sorge verzehren müssen. Sie sind in dem Trachten
nach diesen natürlichen Gütern gefangen, kommen darin nicht zu
Atem und sind in aller Freude und Herrlichkeit Sklaven. Und wie
leicht geschieht es, daß ihnen diese Freude und Herrlichkeit über Nacht
zunichte wird! Denn es waltet ein Gericht über allem, was bloß
von der Welt ist; es wird vom Glutwind der Vergänglichkeit verzehrt.
— Es gibt aber einen andern Weg und er ist's, den Jesus mit diesen
viel mißverstandenen Worten zeigt. Es ist der Weg höchster Freiheit,
den die Bürger des Gottesreiches, die Söhne und Töchter des

himmlischen Vaters, gehen. Sie leben nicht von der Welt, wie sie

auch nicht für sie leben. Sie kennen eine höhere Wirklichkeit, an die
sie gebunden sind: das ist der Vater selbst und sein Reich. Ihr Gott
ist nicht, wie der Heiden Gott, nur das letzte Wort der Welt, nur ein
anderer Ausdruck für Natur und Naturordnung oder Schicksal, er ist
der, der die Welt in der Hand hält, der im Regiments sitzt, der
lebendige Gott, der helfen kann, der treue Vater, der helfen will,
der Gott, ohne dessen Willen kein Sperling vom Dache fällt und der
die Haare auf ihrem Haupte gezählt hat. Sie aber sind feine Kinder,
seine Söhne und Töchter, von seinen Engeln umgeben, von seiner
Treue getragen, der Ewigkeit teilhaftig und von unendlichem Wert.
Wenn sie das wissen, wenn dieser Gott ihnen eine Wirklichkeit, ja
d i e Wirklichkeit ist, dann sind sie in der Lage, ein völlig anderes
Leben zu führen, als die Heiden. Sie leben von Gott und für sein
Reich. Zwar leben auch sie in der Welt, selbstverständlich. Sie
müssen essen, trinken, sich kleiden. Sie müssen arbeiten, fürsorgende



— 219 —

Gedanken walten lassen. Vollends ist ihnen das soziale Problem
wichtig genug. Es scheint da auf den ersten Blick kein Unterschied
zu sein. Und doch ist er da und ist riesengroß: das Schwergewicht

liegt jedesmal auf der entgegengesetzten Seite. Die Kinder des

Reiches — die. die es wirklich sind — kennen jene Sorge nicht, die
die anderen bindet. Sie arbeiten und sinnen, aber sie wissen, daß zuletzt
doch nicht sie es sind, die mit ihrem Sorgen und Sinnen die Dinge
machen. Welch eine Torheit, zu meinen, daß wir unser Leben machen!
Alles wirkliche Leben wird geschenkt, unser Geschick kommt aus
großer Tiefe! Wir werden nicht im Stiche gelassen. Es wird für
uns gesorgt. Und zwar ist dies in dem Maße der Fall, als wir
entschlossen das Leben leben, das allein wahres Leben ist: als wir aus
Gott leben und für sein Reich. Es wird uns dann einfach
gegeben, was wir brauchen: Gesundheit, Leben, Kraft, Nahrung,
Liebe, Freude. Wir werden vom Mammon, dem Gott der Welt, frei,
und frei von der Sorge. So ereignet sich das hohe Wunder : während
den Kindern der Welt, den „Heiden", ob all ihrem Sorgen schließlich
doch entschwindet und zu Trümmern geht, um was sie sorgten, wird
den Bürgern des Reiches, die nicht darum sorgen und gerade weil
sie nicht darum sorgen, alles hinzugefügt, was sie von der Welt
brauchen. Es wird ihnen das Sklavenjoch abgenommen und der
Weg zu einer seligen Höhe der Freiheit gezeigt.

Und nun, liebe Freunde, stehen wir nicht erschüttert vor der
Möglichkeit, die sich hier vor uns auftut? Wenn es eine solche Welt
gibt und einen solchen Weg, und wir diesen Weg betreten könnten
— das wäre ja eine ungeheure Umwälzung unseres Lebens, das wäre
ja eine Erlösung ohnegleichen, ob der unsere Seele aufatmete und
aufjauchzte Denn wer von uns möchte nicht das Joch der Weltgefangenschaft

abwerfen und den Weg der Freiheit gehen, der Freiheit von
der Sorge und vom Mammon? Aber nicht nur um uns Einzelne
handelt es sich — wenn das, was Jesus uns zeigt, Wahrheit ist, dann
muß es, sobald damit Ernst gemacht wird, zu einer Revolution dieses
Weltwesens führen, mit der verglichen alle politischen, sozialen und
andern Revolntionsgedanken ein Kinderspiel sind. So hätten wir
also in diesen Worten Jesu nicht etwas wie ein schönes Märchen,
ein freundliches Gedicht, eine edle Schwärmerei vor uns, sondern
einen gewaltigen Angriff ans unsere Welt, einen Posannenstoß, der
einen neueu Menschheitstag verkündigt, die mit ungeheurer Wucht
gestellte Frage des wahren Lebens. Sv wären wir auf einmal vor
eine Wahl, eine Entscheidung gestellt, je nach deren Ausfall unser
Leben eine ganz verschiedene Gestalt annehmen müßte. >

Ja, liebe Freunde, das ist es nnd nichts Anderes! Wir sind,
vielleicht ohne es zu ahnen, ins Zentrum der Gottes- und Menschenfrage

gelangt. Das sind die Dinge, auf die es letztlich
ankommt. Das ist der Ernst und die Gewalt der Sache Jesu.
Warum aber reden wir gerade heute davon? Wir reden davon, weil



— 220 —

wir damit auch mitten in das Zentrum des Kampfes geführt werden,
der heute die Welt bewegt. Und nun müffen wir zuerst wiederholen,
was wir zum Beginn unseres Weges festgestellt haben: die Welt,
wie sie sich uns heute darstellt, ist das Gegenteil der Welt, die Jesus
uns zeigt. Was heute die Menschen zum Weltkrieg gegen einander
führt, zu diesem Weltkrieg, der nicht nur einer der Kanonen und
Bajonette, sondern auch einer der Seelen ist, das ist das Trachten
nach dem Reiche der Welt und seiner Gerechtigkeit. Was für
Beweggründe auch die einzelnen Völker und Menfchen dabei haben
mögen, die letzte Ursache des Zusammenstoßes ist doch der Kampf nm
die Macht. Die Völker wollen groß sein; sie wollen sich entfalten,
wollen einen möglichst ausgiebigen Anteil an dem Reiche der Welt.
Dabei stellen sich aber Unterschiede ein in den Beweggründen, aus
denen man Macht erstrebt. Es gibt Naturen, vielleicht auch ganze
Völker, die nach Macht dürst en einfach um der Macht willen
oder auch, weil Macht auch Reichtum gewährt und allen Genuß, der
mit dem Reichtum verbunden ist. Wir können sie die Realisten
der Macht nennen. Es ist der Geist Roms, der dem natürlichen
Menschen mehr oder weniger stets innewohnt. Da ruft man uns zu:
„Die Menschengefchichte ist nun einmal, nicht anders als die
Naturgeschichte, ein Kampf um die Macht. Jeder nimmt davon, was er
kann und der Stärkere hat recht." Aber über diese Art erheben fich
die, die ich die Idealisten der Macht nennen möchte. Sie
erklären uns: „Wir begehren die Macht keineswegs bloß um der Macht
willen, sondern um eines höheren Zweckes willen. Reine Macht ist
auch uns verhaßt und der Kampf um die Macht auch uns etwas
Schreckliches. Aber dieses Schreckliche ist uötig, weil es den Weg zu
Höherem und Höchstem bildet. Denn über dem Fundament der Macht
und Gewalt erhebt sich die Selbständigkeit und Freiheit des Volkes
und noch mehr als dies: es kann sich, wenn einmal die materiellen
Vorbedingungen verwirklicht sind, eine höhere Kultur entwickeln, Kunst,
Wissenschaft, höhere Menschlichkeit. Es muß zuerst ein Leib da sein,
damit die Seele sich entfalten kann. So müssen sich die einzelnen
Völker zuerst national entfalten, nachher mögen sie sich dann zu einer
Menschheit zusammenschließen. Es muß vielleicht ein Volk die andern
mit Gewalt zu einer gewisfen Einheit, einem Imperium, zusammenfügen

und muß dies tun durch den Hammer, der Schwert heißt; auf
dieser Grundlage mag dann das Haus des Weltfriedens errichtet werden."
So reden auch die Christen, besonders die Theologen. Man merkt
ihnen wenig an, daß sie die Bergpredigt gelesen haben. Noch viel
leidenschaftlicher als die Andern verteidigen sie das Trachten nach der
Welt: „Das Gottesreich", sagen sie, „mag das letzte Ziel der Geschichte
sein, aber wir gelangen zu ihm nur dadurch, daß zunächst die einzelnen
Völker für fich selbst sorgen, stark und groß werden. Wenn sie zu
diesem Zwecke Krieg führen, fo ist dies eine heilige Sache und auch im
Sinne des Christentums. Es heißt Gott widerstreben, wenn man einen



— 221 —

andern Weg vorschlägt." Das heißt mit andern Worten: diese Christen
und Theologen erklären den Weg Jesu für einen Irrweg. Nicht soll
es nach ihnen heißen: „Trachtet am ersten nach dem Reiche Gottes
nnd seiner Gerechtigkeit, so wird euch das Uebrige hinzugefügt werden",
sondern: „Trachtet zuerst nach dem Reiche der Welt und seiner
Gerechtigkeit, fo soll euch das Gottesreich hinzugefügt werden." Aehnlich
redet man übrigens nicht nur in Bezug auf die nationale, sondern
auch auf jede andere Macht. Man spricht: „Wir wollen eine
sozialistische Macht schaffen, so gut wir können. Wir wollen die Menschen
da fassen, wo wir sie fassen können und sie zunächst als Bausteine
dieser sozialistischen Macht benützen. Da man die Menschen aber am
sichersten haben kann, wenn man mit ihrem Egoismus rechnet, fo
wollen wir sie hier fassen. Haben wir aber einmal die Macht, so soll
dann auch der sozialistische Geist an die Reihe kommen." Oder man
sagt: „Wir wollen eine genossenschaftliche Gesellschaft
aufbauen, eine Gesellschaft, die nicht beherrscht wird durch den Trieb nach
gegenseitiger Ausbeutung, sondern durch das Verlangen nach
gegenseitiger Hilfe und treue Arbeit für einander; aber weil die meisten
Menschen hiefür nicht reif sind, so wollen wir zuerst einmal versuchen,
sie bei ihrem kurzsichtigen Gewinnstreben zu fassen, möglichst viel
Mitglieder zu bekommen, möglichst viel wirtschaftliche Macht zu
gewinnen — später muß man dann sorgen, daß genossenschaftlicher
Idealismus diesen Leib beseelt." Und fo fort.

So ist der Weg der Welt und des gewöhnlichen Christentums
dem Weg Jesu entgegengesetzt. Man geht von der Welt aus und
lebt von den Kräften der Welt; von da aus kommt man dann
vielleicht zu Gott und seinem Reich. Man erwartet vielleicht, daß Gott
diesen Weg segne. Man fügt der Weltlichkeit eine Religion hinzu,
die im Grunde nur eine Verklärung der Welt ist. Gott soll die
höchste Befriedigung des natürlichen Verlangens der Herzen sein. Er
soll für Brot und Macht sorgen, wo man selbst nicht mehr weiter
kann; er soll Sieg geben, wo die Kanonen ihn nicht zu verschaffen
vermögen; er soll der Welt ihren Willen tun; er soll den Menschen
die Reiche der Welt und ihre Herrlichkeit geben, nachdem sie sich doch
dem Versucher verschrieben haben.

Liebe Gemeinde! Wer behält recht, der Weg Jesu oder der Weg
der Welt?

Werden wir wohl behaupten, daß der Weg der Welt unter allen
Umständen sein Ziel verfehle? Nein, das wäre viel zu schablonenmäßig

geurteilt. Es mag der Welt gelingen, die Welt zu gewinnen.
Wer fein Herz an das Geld gesetzt hat, mag Geld bekommen, wer an
die Ehre, mag Ehre bekommen. Wo ein Volk von einem gewaltigen
Machtdurst beseelt ist, da mag es schließlich diese Macht erobern. Die
Welt gibt ihren Dienern bis zu einem gewisfen Grade, was sie zu
geben hat. Der Ausläufer auf der Straße von New-Iork, der ein
hundertfacher Millionär zu werden trachtet, mag, wenn er kein Mittel



— 222 —

scheut, eines Tages diese hundert Millionen in den Händen haben,

genau wie einst Rom, das machthungrige, die Weltherrfchaft
genommen hat. Auch werden wir zugeben, daß Gott schließlich auch die

niedrigen, aus der bloßen Natur stammenden Triebe und Werke der
Einzelnen, wie der Völker für den Aufbau seines Reiches brauchen
kann. Er hat dafür Asfur, Babylon und Rom gebraucht, er kann
dafür auch den heutigen Weltkrieg brauchen. Aber das ändert nichts
daran, daß über diesem Wege Gericht ist. Daß es nicht sein Weg
ist, zeigt sich besonders an Einem: Die Welt gibt mit all ihren
Geschenken eine Zugabe — die Sorge. Unendlich viel Mühe kostet
es, diese Dinge zu bekommen und vielleicht noch mehr, sie zu
behalten. Das Wort von den Sorgen des Reichtums ist keine Lüge;
sie sind verzehrender Art, und Menschen, die des Reichtums wirklich
froh würden, wirst du nicht leicht antreffen. Aehnlich verhält es sich

mit der Ehre. Es gibt nicht leicht eine schwerere Last. Wie viel
Angst um die Erhaltung seines Rufes, seiner Stellung, wie viel heimliche

oder offene Kränkung, wie viel Furcht vor vielleicht aufkommenden

Nebenbuhlern und Eifersucht gegen vorhandene ist damit
verbunden! Es ist ein Gesetz: Welt und Sorge gehören zusammen.
Sorge aber ist Knechtschaft. Nun treibt die Sorge aber dazu, immer
mehr von den Gütern der Welt zu gewinnen, damit man die Sorge
ledig werde, immer mehr Geld, immer mehr Ehre — und der Erfolg
ist, daß man nur immer tiefer in Sorge und Knechtschaft gerät. Das
gilt aber nicht nnr von den Einzelnen, sondern auch von den

Völkern. Wie viel Sorge haben sie um die Gewinnung und
Erhaltung ihrer Macht! Unaufhörlich haben sie auszuspähen, wo ihnen
ein Borteil winke oder eine Gefahr drohe, unaufhörlich müssen sie

Angst haben vor der überlegenen Kriegsrüstung der Andern oder vor
einem Bündnis, das sie mit einander schließen könnten. Diese Sorge
treibt sie an, immer mehr Macht zu gewinnen, weil sie meinen, mit
größerer Macht sei größere Sicherheit gewonnen — bis sie erfahren,
daß damit vielmehr die Unsicherheit gewachsen ist. So ist es die

Sorge, die sie zuletzt in den Krieg treibt. Wir wissen, daß der Weltkrieg

viel weniger deswegen entstanden ist, weil die Völker üble
Absichten gegen einander wirklich gehabt, als weil sie sich solche gegenseitig

zugetraut haben. So ist das Ende dieses Weges doch der
Bankrott.

Und das ist das Zweite, was wir von dem Weg der Welt sagen
müssen: er h e b t s i ch s elb st auf. Es ist nicht eine fromme Redensart,

sondern eine der Grundwahrheiten, die in aller Wirklichkeit waltet,
daß das reine Weltwesen in sich eitel ist. Wer den Lebenslauf von
Familien verfolgt, die wesentlich auf den Reichtum gestellt sind, der
wird in neunzig von hundert Fällen beobachten, wie fchon im Leben
der erstens großen Geldanhäufer selbst ein gewisser Zerfall eintritt,
der dann gewöhnlich schon bei ihren Kindern sehr offenbar wird. Das
Gleiche ist bei denen der Fall, deren Hauptleidenschaft der Ehrgeiz



— 223 —

war. Mag das Gebäude der Ehren und Erfolge noch so stattlich
gewesen sein, es bekommt eines Tages Risse; vielleicht daß ein Erdbeben
es plötzlich und völlig umwirft und der Mann, der vor einigen Wochen
noch ein fast allmächtiger Gebieter war, geschmäht und verachtet in die
Einsamkeit wandern muß. Und nicht anders geht es im Leben der
Völker. Ein großer Teil der Geschichte erzählt uns von Aufstieg und
Fall von gewaltigen Reichen, die die Hand nach der Krone der
Weltherrschaft ausstreckten, um nach kurzem Glanz znsammenzubrechen.
Babylon, Ninive, das Werk Alexanders, die Reiche, die das Schwert
des Islam gegründet, sie sind mit merkwürdiger Schnelligkeit von der
Höhe des Erfolges in die Tiefe gestürzt. Nicht anders ist es der
spanischen, dem portugiesischen, der holländischen Macht und dem Reiche
Napoleons gegangen. Und vor allem Rom — das Urbild dieser
Reiche! Es ist, als in aller Weltmacht ein Gericht arbeitete, das sie

jäh zu Falle bringt, wenn sie's am wenigsten denkt; es ist, als ob
ein Tieferes, das in der Menschengeschichte wirkt, der menschlichen
Anmaßung, die sich in solcher Machtanhäufung kund tut, spotte und jeden
Turm von Babel mit Lust umwerfe. Auch bei modernen Weltreichen
können wir die Beobachtung machen, wie genau mit der Steigerung
ihrer Macht eine gewisse Verderbnis über sie kommt und mitten in
den Sommertag ihrer Herrlichkeit der Schatten der Nemesis fällt. Es
ist etwas Dämonisches in dieser Herrlichkeit und der Dämon ist immer
unheimlich. Das gilt von allen solchen Gebilden, die auf dem Weg
der Welt zustande gekommen sind. Ein Sozialismus, dessen Streben
einseitig auf Machtgewinnung gerichtet war, stürzt über Nacht zu
Boden, eine Genosfenschaftsbewegung, die diese Bahn ginge, würde
das gleiche Schicksal erleben. Haben wir es nicht in riesigem
Maßstabe an unserer ganzen Kultur erlebt? Die tiefste Meinung
dieser Kultur war ohne Zweifel die, durch eine ungeheure
Entfaltung der Kräfte der Welt ein Reich des Glückes und der
Herrlichkeit auf Erden zu schaffen. Es ist uns auch gelungen, ein
Weltreich der Kultur aufzurichten mit seiner besonderen Gerechtigkeit,

mit seiner Anbetung des Erfolges, seiner Ueberschätzung der
bloßen Technik des Lebens, seiner Verkennung der Seele — und nun
erleben wir, daß im Donner der Kanonen, in einer Weltkataftrophe,
die ein Weltgericht ist, dieses Reich der Welt, dieses neue Rom,
zusammenbricht.

Aber wir hätten eigentlich auch ohne diese Erfahrung wisfen
können, wohin dieser Weg führt. Ist sie nicht eine Torheit und aller
tiefern Lebenswahrheit zuwider, die Meinung, daß man zuletzt zum
Gottesreich gelange, wenn man nur entschloffen den Weg der Welt
gehe? Sollte es wirklich möglich sein, zum Frieden dadurch zu gelangen,
daß man mit einer Menschenabschlachtung beginnt, die unerhört und
unausdenkbar gräßlich ist? Ist es denkbar, daß man zum Internationalismus

dadurch gelange, daß man den Nationalismus pflegt?
Wird eine Anhäufung von Egoismen den Sozialismus ergeben, eine



— 224 —

Sammlung von Profttberechnungen die Genossenschaft? Wird eine

Entfesselung der Weltleidenschaft wirklich eine Vorbereitnng auf das

Gottesreich sein? Das ist jedenfalls nicht die Meinung Jesu. Wer
nach ihm ins Gottesreich eingehen will, der muß umkehren. Er
muß einen neuen Sinn bekommen, ein neues Wesen annehmen. Das
geht keineswegs im Spiel; es kostet Kampf, Selbstüberwindung,
Absterben. Das Gottesreich kommt nicht als natürliche, selbstverständliche

Folge der Weltentmicklungen, es fordert eine Wiedergeburt der
Welt und des Einzelnen und an feinem Wege ragt das Kreuz. Und
so tönt uns aus dem Gerichtswetter dieser Zeit die Losung entgegen,
die heißt: Umkehr auf einen andern Weg!

Liebe Zuhörer! Wenn der eine Weg falsch ist, so muß der andere
recht fein: „Trachtet am ersten nach dem Reiche Gottes und seiner
Gerechtigkeit, so wird euch solches zufallen." Und nun lasset mich
gestehen, daß nach meiner tiefsten Ueberzeugung und Erfahrung dies
die oberste Regel ist, die über allem menschlichem Tun stehen muß,
daß dies in allen Dingen, die immer ein Mensch zu erledigen haben
mag, ohne Ausnahme der Weg ist. Von oben mußt du anfangen,
nicht von unten, von der Seele, nicht vom Leib, vom Geist, nicht
von der Masse, von Gott, nicht von der Welt. Wenn du den größten
Erfolg haben sollst, so darfst dn am wenigsten nach dem Erfolg
fragen; wenn du sicher sein willst, daß du den richtigen Weg gehst,
so bekümmere dich ausschließlich darum, welches der Weg des Rechten
und Guten, welches Gottes Weg und Wille ist. Tue Gottes Willen
und frage entschlossen nach nichts anderem; gehe auf Gottes
Weg, so wie du ihn verstehst, und alles andere wird gut.

Lasset uns wenigstens in Kürze andeuten, was für eine

Umwälzung der Welt sich aus dieser Taktik ergibt. Sie bedeutet, auf die
Völker angewendet, daß sie an die Stelle der Frage: „Was muß ich

tun, um zu Macht und Ehre zu gelangen?" die andere setzen: „Wie
werde ich den Aufgaben gerecht, die mir durch die Geschichte gestellt
sind? Habe ich überhaupt eine Aufgabe, die mir ein Daseinsrecht vor
Gott und vor den Menschen gibt?" Da wird ein Volk dann, anstatt
einen Krieg zu beginnen, der ihm eine sogenannte Großmachtstellung
erhalten oder verschaffen foll, sich besinnen, ob es nicht wichtiger wäre,
zunächst einmal seine sozialen Verhältnisse im Geiste der Gerechtigkeit
zu ordnen; es wird bedenken, ob wohl eine Großmachtstellung einen
Sinn hätte und Bestand verspräche, wenn in einem Volke ungesunde
Zustände herrschten, und ob nicht umgekehrt ein Volk, das zunächst
einmal selbst im Zentrum seines Lebens gesund und stark geworden
wäre, ganz von selbst auch den Einfluß im Rate der Völker bekäme,
den es verdiente. Es ist eine seltsame Verirrung, wenn heute auch
geistig bedeutende Männer behaupten, der „Gedanke" ihres Volkes
müsse in der Welt mehr bedeuten, und dies geschehe, wenn das
Volk mehr Macht gewinne. Als ob es sich nicht umgekehrt so

verhielte, daß in dem Maße, als in einem Volke große und starke



— 225 —

Gedanken wachsen, auch die Bedeutung dieses Volkes für das Leben
der Menschheit zunimmt. Am meisten aber haben bis jetzt in der
Geschichte die Völker bedeutet, wenn sie sich selbst vergaßen und
die großen Aufgaben des Menschentums vder des Gvttes-
reiches ergriffen. Welches Volk ist denn das einflußreichste der
Geschichte geworden? Etwa die Assyrer oder Babylonier mit ihrem kriege«
rischen und kulturellen Glanz, oder Rom, das weltgebietende? Nein,
vielmehr jenes Völklein, das in seiner Kleinheit und Schwäche immer
wieder unter den Fuß dieser Weltmächte geriet, wo sich aber in
entscheidenden Augenblicken immer wieder ein Mensch oder ein ganzer
Kreis von Menschen fand, die sich Gottes großen Gedanken zur
Verfügung stellten und ihnen Treue hielten in Not und Sturm und
Finsternis. So ist Israel mehr geworden als Rom. Aus diesem
Israel ist an der Wende der Zeiten der Mensch hervorgegangen, der
als ein Einzelner, ohne Macht und Glanz, in Knechtsgestalt wandelnd
ein kurzes Leben lebte und einen Tod der Schände starb, von allen
Weltmächten, auch einer weltlichen Religion, befeindet und getötet, der
aber Eines tat, was keine der Weltmächte tat: der Gott im Menschen

vertrat und verkörperte, Gottes Kraft und Leben aufschloß,
fein Reich aufleuchten ließ auf Erden. Dieser Mann ist stärker
geworden als alle Weltreiche, sein Leben und Sterben die Erlösung der
Welt vom Bann der Tvdesmächte, seine Niederlage der größte Sieg.
Vvr diesem Manne am Marterholz erblaßte der Cäsar auf seinem
goldenen Thron. Der Geist, der von diesem Manne ausging, erhielt
das, was an dem Werke Roms des Lebens wert war und ries eine
neue Welt ins Leben. Wo dieser Geist ein Volk berührte, da blühte
es auf und wurde auch als Volk groß. Was hat Deutschland seine
wahre Größe gegeben? Nicht seine kriegerischen Taten, alte imd neue,
sondern die Tatsache, daß es mehr als einmal seine Seele an eine
Sache hingab, die Sache der Menschheit, die die Sache Gottes war,
und daran fein Leben wagte, besonders jene eine Tat, daß es im
sechzehnten Jahrhundert sich dem Werk der Erneuerung des Geistes
Christi hingab und im siebzehnten Jahrhundert während dreißig furchtbaren

Kriegsjahren dafür beinahe verblutete. Daraus ist ihm bis auf
diesen Tag sein bestes Leben gequollen. Wie ist das englische Weltreich

entstanden? Etwa durch die bloße Gunst des Schicksals oder eine
Reihe von Taten der List und Gewalt? Nein, vielmehr durch die
Tatsache, daß namentlich im siebzehnten Jahrhundert im englischen
Volke eine religiöse Erhebung stattfand, deren heilige Glut und
gewaltige Kraft bis auf diesen Tag nachwirkt. Was lst's, das unfere
Schweiz, der kleinen, ihre Größe verliehen hat? Etwa unsere
Freiheitsschlachten? Auch diese haben ihr Verdienst gehabt, aber was uns geistig
gehoben und getragen hat bis zu dieser Stunde, das ist der Geist und
das Werk von Zwingli und Kalvin, dem unser Volk sich zum Träger
hergegeben hat. Was unsere Geschichte an Werken der Kultur, au
äußerem Gedeihen, an Stunden der Ehre und des Glückes aufzuweisen



— 226 —

hat, ist zum größten Teil aus dieser tiefsten Quelle geströmt.
Gewaltig predigt uns die Geschichte die Wahrheit: „Trachtet am ersten
nach dem Reiche Gottes und seiner Gerechtigkeit, so wird euch das
Uebrige zufallen."

Und es ist auch heute so: das Volk, dessen Name am hellsten
in der Geschichte strahlen wird, wird nicht das sein, das am meisten
Siege auf dem Schlachtfelde erringt, sondern das Volk, das sich einem

großen Gottesgedanken, einer großen Gottesaufgabe der Gegenwart
oder Zukunft hingibt, dafür streitet und leidet. Welches Volk wird
es sein? Und wer will seinem Volk Führer auf diesem Wege sein?
Heute meinen so viele von denen, die zu einer geistigen, ja religiösen
Führung ihres Volkes berufen find, sie müßten durch Dick und Dünn
mit ihrem Volke gehen, müßten für feine Weltreichstellung eintreten,
feine Tugenden preisen und seine Fehler entschuldigen oder leugnen.
Sie nehmen sogar die Wahrheit des Gottesreiches und stellen sie in
den Dienst des nationalen Machtstrebens. Wenn sie den Weg gehen
wollten, den die wirklichen Gottesmänner des alten und neuen Bundes
gegangen sind, dann müßten sie das Umgekehrte tun: ihr Kampf müßte
sein, daß ihr Volk nicht im gewollten oder gefundenen Gewinn der
Welt Schaden leide an seiner Seele, sie würden gegen den Rausch
der Welt Gottes Sache vertreten — vielleicht unter schwersten Leiden
— aber so ihrem Volke den höchsten Dienst tnn, den es gibt.

Es leuchtet ein, wie von hieraus auch das Zusammenleben
der Völker umgestaltet werden müßte. Ans diefem Wege wäre der

Weltfriede gesichert. Denn nun wäre jene Sorge von den Völkern
genommen, die sie gegen einander hetzt. Nun auch der unruhige
Machtdrang. Denn nun ruhten sie sicher und froh in dem Glauben,
daß sie, solange sie redlich an der Lösung ihrer göttlichen Aufgabe
arbeiteten, darin besser geborgen seien, als im Schutz von Riefenflotten
und Millionenheeren. Das ist wirklicher Gottesglaube, Glaube an den

lebendigen Gott, den Gott Christi. Das ist der Gott, der nicht bloß
das letzte Wort der Leidenschaft der Welt ist, sondern der Gott, dessen

Wille die einzige wahre Macht ist. der Gott, der dem Menschen nicht
einfach zu willen ist, wenn er auf seinem weltlichen Wege nicht mehr
weiter kommt, der aber dem Menschen, der auf seinem Wege geht,
die unbedingte Gewißheit gibt, daß er in dem, was er braucht, nicht
im Stiche gelassen wird. Dieser Gott ist unser Friede, während der
andere Krieg erzeugt.

Das ist aber der Weg überhaupt für jede gute und große Sache.
Nicht um des Erfolges willen das Große, das man will, verleugnen,
fondern in dessen treuer Bewahrung den Erfolg suchen! Nicht meinen,
daß das Höhere von felbst komme, wenn man das Niedrigere pflege,
sondern glauben, daß vom Höheren her auch das Niedrigere gesegnet
werde! Sich nicht der Natur ausliefern, in der Meinung, sie führe
von selbst zum Geist, fondern den Geist suchen, der die Natur erlöst!
Nicht zuerst die Welt suchen, um auf ihren Stufen zu Gott zu ge-



— 227 —

langen, fondern Gott suchen, der aus seiner Schöpfertiefe immer wieder
Welten schafft! Wenn wir zum Internationalen kommen wollen, so können
wir es dadurch, daß wir alles Menschenverbindende heute dreimal so stark
als sonst betonen. Wenn wir zum Frieden gelangen wollen, dann
müssen wir alles tun und alles sagen, was aus dem Frieden stammt
und das Reich des Friedens baut. Wenn wir Sozialismus wollen,
dann haben wir damit zu beginnen, daß wir aus dem Geiste des
Sozialismus handeln. Wenn wir Genossenschaftlichkeit wollen, dann
laßt uns zuerst dafür sorgen, daß Genossenfchaftsgeist unter uns fei.
Wenn wir das Gottesreich wollen, dann müssen wir die Kräfte des
Gottesreiches in möglichster Reinheit zur Geltung bringen. Dann
wird das Uebrige hinzugefügt! Das ist das Gesetz der Welt
Gottes. Dann kommt zu seiner Zeit auch die Macht, die gut und
nötig ist. Dann kommt auch äußeres Gedeihen. Von innen strömt
der Segen nach außen. Der Geist baut sich den Körper. Vom
Gottesreich her blüht alles natürliche Leben auf. Ohne
die Sorge des reinen Weltdienstes wird es hinzugefügt. Während auf
dem Weg der Welt auch die Welt verloren geht, gehört dem Gottesreich

zuletzt anch die Welt.
Aber wenn die Welt auf diesen Weg kommen soll, müssen zuerst

Einzelne ihn gehen. Er ist nicht leicht. Wenn auch dieser Weg
eine sichere Verheißung hat, so können ihn doch nur tapfere Seelen
betreten. Es bedarf dazu des Vertrauens. Wir müssen dazu vieles
aufgeben können, vielleicht die ganze bisherige Existenz. Aber wie,
wenn dieser Weg gerade auch für jeden Einzelnen seine Erlösung
wäre?

Ich meine tatsächlich, liebe Freunde, daß mit unferer Lösung nicht
nur für die Welt im Allgemeinen, fondern auch jedem von uns für
sein persönliches Leben das gesagt fei, worauf es ankommt. Es
enthüllt sich von da aus das Geheimnis unserer Verirrungen und
Mißerfolge. Ich will nicht von denen reden, die sich ganz und gar auf
den Weg der Welt begeben haben und nun seine Sorge und' sein
Gericht ernten. Wir wollen nicht zu ihnen gehören, sonst wären wir
ja nicht hier. Aber einen großen Fehler haben wir vielleicht doch
gemacht und machen ihn fortwährend: wir wollen zwar Gott
dienen, aber zuvor die Welt in Ordnung bringen; wir
wollen nach dem Reiche Gottes trachten, aber es foll nicht zuerst,
sondern, wie sich ziemt, zuletzt kommen. Ganz besonders bleiben
wir dabei am Gelde hängen. Wir wollen uns nicht dem Gelde
verkaufen, aber soweit müssen wir doch für uns sorgen, daß wir nicht
ganz auf's Unsichere gestellt sind. Wenn wir mit unserm Trachten
nach dem Gottesreiche bis zu dem Punkte kommen, wo wir hier völlig
auf's Unsichere stoßen, so kehren wir um. Und fo tnn wir in andern,
verwandten Dingen. Was aber ist die Folge dieser Halbheit? Daß wir
weder der Welt noch Gottes froh werden. Gewöhnlich verlieren wir
auch die Welt. Darf ich nicht an eine der tiefsten Lebenserfahrungen



— 228 —

erinnern, die gewiß nicht Wenige von uns gemacht haben? Wir sollten
einen Weg gehen, von dem wir wußten, daß er der rechte sei. Aber
aus diesem Wege warteten gewisse Nöte, gewisse Schmierigkeiten. Auf
einem andern schienen diese zu vermeiden. Wir betraten ihn und
was erfuhren mir? Wir erfuhren, daß auf diesem Weg fich jene Nöte
und Schwierigkeiten erst recht einstellten. Wir verloren das Höhere
und bekamen das Andere nicht. Und haben wir nicht auch das Gegenteil

erfahren: daß mir auf einen Weg traten, den wir für den rechten
hielten, wo uns aber die schwersten Gefahren drohten, und siehe, diese

Gefahren ließen sich überwinden oder erwiesen sich als nicht vorhanden,
üble Verstrickungen lösten sich, Wege der Hilfe taten sich auf, alles
wurde zuletzt gut. Haben wir nns ob solchen Erfahrungen, den guten
und üblen, nicht immer wieder Eines gesagt: Nur auf dies käme
es an, daß wir ganz nnd fest würden im Rechten, und
alles würde recht; nur auf dies käme es an, daß wir
Gott unbedingt trauten und die Welt läge unter unsern
Füßen. Wir gingen mit Siegerhaltung, wo wir jetzt unter einem
Joche schreiten. Nur Gottes Wirklichkeit trauen und du erlebst immer
wieder das hohe Wunder, das Wunder, daß er ist und regiert! Wie
ganz anders würde von da aus unser Verhältnis zu den Menschen;
wie ganz anders behandelten wir unsere Gesundheit, unser Geld! Wie
hätten wir Fülle, wo wir jetzt arm sind; wie wären wir frei, wo ivir
jetzt Sklaven sind! Es ist nun einmal so: wie die Welt ihren treuen
Dienern ihre Gaben, fo gibt das Gottesreich den feinen, aber nur
wenn sie ihm ganz dienen! Aber wer ihm wirklich dient, der wird
dadurch, daß er sich der Sache Gottes hingibt, selbst erlöst.

Liebe Zuhörer! Die zwei Wege liegen nun vor uns, wir haben

zu wählen. Aber nicht nur jeder von uns als Einzelner, sondern
die ganze Welt ist heute vor diese Entscheidung gestellt: entweder
geht sie den jetzigen Weg weiter und dann ist das Ende der Abgrund,
oder sie kehrt um, dann blüht sie, die verheerte, aus den Tiefen Gottes
her wieder auf und es beginnt ein neuer Tag Gottes und des

Menschen. Die Entscheidung der Welt besteht aus Entscheidungen
der Einzelnen und diese hängen zusammen mit der Krise der
Welt. Es ist eine furchtbare Krise, ein Sterben, aber wir wollen
dafür dankbar sein, daß wir vor die Frage gestellt werden,
ob wir wahrhaft leben wollen oder nicht. Wie aus der sinkenden
Titanic tönt es aus dem Zusammenbruch unserer Kultur: „Näher,
mein Gott, zu Dir!" L. Ragaz.


	Die zwei Wege (Matth. 6, 25-33)

