
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 9 (1915)

Heft: 5

Artikel: Das verlorene Paradies

Autor: Reinhard, Erwin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-133530

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-133530
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 194 —

lichkeit und unsern Egoismus. Wir müssen ehrlich und gewissenhaft
unser eigenes Herz fragen, was in jedem Falle Recht oder Unrecht
ist, was Menschenliebe und was Eigenliebe, und wir müssen auf seine
Antwort hören und einzig und allein darnach handeln, unbekümmert
darum, ob die öffentliche Meinung, oder felbst die uus Nahestehenden
damit einverstanden sind. Wir müssen die Liebe leben!

Und wenn wir damit einmal angefangen haben, wenn wir nur
ein paar Beispiele an uns selbst erlebt haben, daß wir Herr geworden
sind über die Schwäche in uns, und Liebe geübt haben in jenem
Sinne, daß wir unser Ich einmal vergessen haben über einer Tat für
etwas Großes und Hohes, dann fangen wir auch an, an uns selbst

zu glauben; das glückliche Bewußtsein erwacht in uns, daß wir an
der unendlich großen Arbeit, das Reich Gottes auf Erden zu schaffen,
doch auch ein ganz kleines, winziges Stück mitarbeiten können. Und
helfen zu können, daß das Ganze einmal groß und herrlich geschaffen
wird, ist gewiß noch viel schöner, als wir es uns heute in unsern
Idealen vorstellen können, da wir dem Höchsten und Besten ja noch

zu ferne stehen, um es in feiner ganzen Kraft und Klarheit voraus
zu ahnen.

Und zugleich mit dem Glauben an uns felbst, kommt auch der
Glaube an die Menschheit überhaupt. Denn wer über alle Zweifel
und Versuchungen hinweg, doch in sich selbst den Willen zur Tat,
zum Guten gefunden und aufrecht erhalten hat, der weiß auch, daß
so gut wie er jeder andere die Möglichkeit dazu in sich trägt und
deshalb berufen ist am Reiche Gottes auf Erden mitzuarbeiten; und
wenn wir mit dem Auge der Liebe das Fünkchen Gotteskraft in allen
unsern Mitmenschen suchen und verehren und unsere ganze Lebenskraft
dafür einsetzen, alle diese Fünkchen, die wir so entdecken, zu einem
großen Feuer zu vereinigen, fo wird einst von dem hellen Schein,
der von diesem Feuer ausgeht, die Selbstsucht verblassen, und das
Reich der Liebe wird triumphieren über das Reich der Macht und
Gemaltherrfchaft! P, L.

vas verlorene parafes.

M » Dir haben seit Jahren so etwas wie eine religiöse Bewegung ge-
UMl habt. Ein Zug nach religiöser Vertiefung und Verinnerlichung

geht durch die Gegenwart. Ein neuer, religiös gefärbter
Idealismus erhebt fich wie ein Phönix aus der Asche und dieselben Menschen,
die noch vor kurzem über alles spotteten, was sich mit den fünf
Sinnen nicht wahrnehmen und mit dem Verstände nicht ergründen
und erklären ließ, besuchen heute spiritistische Sitzungen und lauschen
den geistreichen Ausführungen der Theofophen; dieselben Menfchen



— iö5 —

die für alles Uebersinnliche und Unsichtbare nur ein mitleidiges
Achselzucken und ein überlegenes Lächeln übrig hatten, erinnern
sich wieder an das Wort aus Shakespeares „Hamlet": „Es gibt
mehr Ding' im Himmel und auf Erden als unsere Schulweisheit

sich träumen läßt."
Freilich: Diefe ganze idealistische Neu-Orientierung der

Gegenwart ist noch allzusehr angekränkelt von des Gedankens Bläffe. Es ist
mehr ein unbestimmtes, unbewußtes Ahnen und Träumen, denn
ein festgegründetes, lebendiges Glauben und Hoffen. Wie ja trotz
allem unser Geschlecht im großen und ganzen dem christlichen Glauben
und der Kirche recht ferne steht. Wir dürfen uns da durchaus
keinen Täuschungen hingeben. Unsere Zeit war seit langem eine
fast ausschließlich diesseitig orientierte Zeit. Wenn sich auch immer
deutlicher eine idealistische Richtung anbahnte und der theoretische
Materialismus auch wissenschaftlich eigentlich längst überwunden
ist, so ist es doch der praktische Materialismus noch lange nicht.
Während es in den Kreisen der Gebildeten allmählich zu dämmern
und sich zu erhellen beginnt, so lagert doch auf den Massen, auf
dem Volke, noch dunkle, finstere Nacht.

Das kommt daher, weil unser Gefchlecht Gott aus den Augen
verloren hat. Man hat sich immer entschiedener und entschlossener
von ihm losgelöst. Man wollte nichts mehr von ihm wisfen. Man
erwartete allen Fortschritt, alles Gute, alles Wünschenswerte, alles
Begehrenswerte von den glänzenden Erfolgen der nlenschlichen
Kultur. Von den Fortschritten in Wissenschaft und Technik
erwartete man den Anbruch einer neuen Zeit. Was brauchte man da
noch einen Gott, dessen Gebote einem doch nur lästig fielen und
in die Quere kamen? Was brauchte man noch einen Himmel,
wenn man das Paradies auf Erden haben konnte?

So dachten die Menschen. So haben sie gerechnet. Aber
eines Tages, da haben sie einsehen müssen, daß ihre Rechnung
falsch war. Da haben sie erkennen müssen, daß sie in ihrem
Weisheitsdünkel und in ihrem Fortschrittsfieber die alte Wahrheit

vergaßen, die in dem Wort Hiltys ausgesprochen liegt: „Alle
wirksame Verbesserung und Hebung der Menschen ohne Religion
ist eine bloße Illusion." Da hatten die Menfchen nicht nur ihren
Gott verloren; da verloren sie auch das Paradies. Denn da kam der
Krieg.

Und nun geht es den Menschen mit dem Frieden wie es ihnen
etwa mit der Gesundheit geht: man erkennt ihren unschätzbaren,
unersetzlichen Wert gewöhnUch erst, wenn man sie verloren hat.
So lange es Friede war schien es uns eigentlich ganz
selbstverständlich und natürlich, daß es immer so bleiben müsse. Und
jetzt liegt diese Zeit wie ein verlorenes Paradies hinter uns.
Und uns will scheinen, als ob wir es zurückerobern, zurückgewinnen

müßten, sobald einmal der Tag erscheint, da es die Glocken



— 196 —

mit Jubelton allem Land und allem Volk wieder künden werden:
Friede auf Erden!

Täuschen wir uns aber nicht! Wir haben das Paradies nicht
erst mit Ausbruch des Weltkrieges verloren: Wir verloren es längst
zuvor! Wir haben ja seit Jahrzehnten den Kampf und Krieg
der sozialen und wirtschaftlichen Gegensätze. Und diesem unblutigen
Krieg sind schon unendlich viel mehr Menschen zum Opfer gefallen,
als der ganze gegenwärtige Weltkrieg, auch wenn er Jahre dauern
sollte, an Gefallenen fordern wird. Wie die Keime einer Krankheit

oft jahrelang im menschlichen Organismus vorhanden find,
bis dann eines Tages plötzlich und unerwartet die Krankheit
ausbricht, so war es auch mit dem gegenwärtigen Kriege. Die
Ursachen liegen Jahrzehnte zurück. Wir haben die Keime nirgends
anders als in unsern so verkehrten politischen und gesellschaftlichen
von Gott losgelösten Verhältnissen zu suchen. Es ist eine selbstverschuldete

Krankheit, die wir uns zugezogen haben, es ist ein
selbstverschuldetes Gericht, das über uns hereingebrochen ist; ein Gericht
aber auch, in dem ganz unzweideutig und unmißverständlich Gottes
Urteil offenbar werden wird.

Das Gericht aber führt uns zur Buße hin. Wir müssen
umdenken. Wir müssen umlenken. Wir müssen umkehren von den

verkehrten Wegen, auf denen wir bisher gewandelt sind. Nicht
nur die politischen Zustände, nicht nur die gesellschaftlichen
Verhältnisse, auch die Menfchen müffen von Grund aus anders werden,
wenn in der Völkerwelt ein dauernder, bleibender, wahrhaftiger
und aufrichtig gemeinter Friede Einkehr halten soll. ^

Ludwig Fulda hat ein soziales Drama geschrieben: „Das
verlorene Paradies." Er stellt darin der reichen Fabrikantenfamilie
Bernardi die Arbeiter von Bernardis Fabrik gegenüber und hält
darin speziell den Begüterten, den obern Zehntausend einen Spiegel
vor. Die Forderung der Fabrikarbeiter um Lohnerhöhung fällt
zeitlich zusammen mit der Verlobung von Bernardis Tochter Edith mit
dem Baron Richard von Ottendorf. Dieser hat als junger
Lebemann sein ganzes väterliches Erbe verjubelt und sucht nun durch
die reiche Heirat seine zerrütteten Finanzen wieder ins Gleichgewicht
zu bringen. So tritt er als Teilhaber in die Fabrik seines
zukünftigen Schwiegervaters ein, fest entschlosfen die berechtigten
Forderungen der Arbeiter abzuweisen. Er braucht ja den Gewinn
für sich — um seiner zukünftigen Gattin das Paradies zu
erhalten, das die Eltern ihr in ihrem Heim seit den Tagen
der Kindheit geboten hatten. Jn einer seltsamen Laune kommt
da eines Tages Edith — zum ersten Mal in ihrem Leben ^
in die Fabrik. Sie erschrickt ob dem ohrenbetäubenden Lärm der
Maschinen, ob der drückenden Stickluft der Fabrikräume und ob
den kümmerlichen Verhältnissen, unter denen die Arbeiter bei kargem
Lohn ihr sonnenarmes Dasein fristen müssen; sie lernt eine Seite



— 197 —

des menschlichen Lebens kennen, die ihr, die in Luxus, umgeben
von Reichtum und Schönheit, aufgewachsen, bis dahin völlig fremd
geblieben war. Dabei wird sie Zeuge einer heftigen Auseinandersetzung

ihres Verlobten mit einer Deputation der Arbeiter, deren
Forderungen er rücksichtslos und schroff ablehnt; sie wird Zeuge
davon, wie Ottendorf den verdienten Leiter des ganzen Betriebes,
der Kraft und Gesundheit in den Dienst der Fabrik gestellt und nun
zu vermitteln sucht, indem er die berechtigten Ansprüche der Arbeiter
verteidigt und in königlicher Hoheit über den Parteien steht, seine
Wege gehen heißt. Da bricht der Streik aus. Edith ist vom
Gesehenen und Gehörten ergriffen und erschüttert. Sie wirft fich
ins Mittel. Sie bricht das Verlöbnis mit Ottendorf und bittet
ihren Vater die Forderungen feiner Arbeiter zu erfüllen. Jn
wahrer Seelengröße ist sie bereit das Paradies zu verlieren, das
ihr die Eltern geboten hatten, das aber nur aus dem ungerechten
Gut ausgebeuteter Menschenarbeit aufgebaut war. — Das Stück
Fuldas ist nicht neu. Daß es die sozialen Verhältnisse wahr und
lebendig schildert wie sie heute noch sind, beweist, wie wenig wir
trotz aller Reformen in den letzten Jahren vorwärts gekommen
sind. Zweifellos sind die Gegensätze in der Handlung etwas zu
stark betont; auch in den Charakteren sind wohl die Gegensätze
etwas zu scharf herausgemeißelt. Dennoch ist das Stück lebenswahr
bis in jede Einzelheit. Wenn auch der Schluß mehr idealistisch
als realistisch gefärbt ist, so find doch die Gegensätze in nacktem
Realismus geschildert wie sie in Wirklichkeit find, während man
sie im gewöhnlichen Leben beschönigt und verschleiert und die brutale
Härte mit einem schönen Mäntelchen salbungsvoller Worte drapiert.
Da bringt uns Fuldas Stück eben Wahrheit.

Er zeigt uns Menfchen, wie wir sie alle Tage antreffen
können. Der brutale Egoist von Ottendorf, der die Rechte seiner
Mitmenschen mit Füßen tritt und in pietätlosem Ehrgeiz sein Leben
oberflächlichem Genießen opfert, ist ebenso lebenswahr geschildert,
Wie Bernardi, der im Grunde gutmütig ein Meiches Herz hat,
sein Idol aber die einzige Tochter ist und der sich über seine
ungerechte Handlungsweise gar nicht Rechenschaft gibt.MNicht minder
lebenswahr ist der Charakter von Frau Bernardi, die aufgehend
in Toilettenfragen und gesellschaftlichen Anlässen für tiefere Lebensfragen

kein Verständnis hat, sowie der im Stück auftretende Poet,
der im Suchen nach immer neuen Eindrücken seine Zeit verbummelt
und im Leben nicht vorwärts kommt. Besonders aber haben wir
etwas zu lernen aus dem Verhalten Ediths. Es machen's viele
Menschen wie sie. Sie kümmern sich nicht um die Verhältnisse
ihrer Mitmenschen. Sie wollen nichts wissen vom sozialen Elend,
das sie umgibt; sie gehen achtlos daran vorbei; sie verschließen
die Augen; denn sie wollen sich nicht stören lassen im Lebensgenuß.

Mancher würde sich zur sozialen Frage vielleicht anders



— 198 —

stellen, wenn er fich nur einmal Zeit nähme die traurigen Wohnungsund

Familienverhältnisse zu studieren, in denen Jahr um Jahr
Tausende und aber Tausende von Menschen körperlich und feelisch

zu Grunde gehen. Mancher würde da vielleicht das Paradies der
Wohlhabenheit und der gesicherten Existenz dahingehen um
mitzuhelfen, daß aller Not und allem Elend endlich einmal gründlich
abgeholfen wird.

Dazu brauchen wir vor allem Menschen, wie sie uns der
Dichter im technischen Leiter der Fabrik schildert. Menschen, die
einstehen für Recht und Wahrheit. Menschen, die über den Parteien

stehen. Menschen, die Brücken bauen herüber und hinüber
Wir brauchen Menschen, die uns das verlorene, Paradies

zurückerobern. Wir haben es ja verloren. Und zwar die Reichen
und Begüterten mit ihrem Leben voll Lebenüberdruß und öder
Langeweile vielleicht noch vielmehr als diejenigen, welche in harter
Arbeit stehen. Wir haben das Paradies verloren, denn wir
verstehen überhaupt nicht mehr zu arbeiten. Alles Arbeiten ist nur
noch ein Hasten und Jagen bei viel zu langer Arbeitszeit. Es
ist ein unerbittlicher Kampf ums Dasein. Es ist eine Existenzfrage

für Unzählige. Es liegt kein Segen auf unserer Arbeit
mehr.

Wir haben das Paradies verloren, denn wir haben kein rechtes
Heimgefühl mehr. Auch das Familienleben droht mehr und mehr
in die Brüche zu gehen. Und auch das ist eine Folge der sozialen
Not: denn auch darauf lastet die Geldsorge, die bange >sorge
ums Dasein.

Und well es sv für Taufende und aber Tausende kein „zu
Hause" mehr gibt, weil sie kein Heim mehr haben, fo berauschen
sie sich nun an dem ganz falsch aufgefaßten Begriff „Vaterland". Denn
etwas muß der Mensch haben, an dem er sich aufrichten, an dem

er sich begeistern, oder doch wenigstens berauschen kann. Ist es

nicht der Alkoholgenuß, so muß das Vaterland dazu herhalten.
So wird das Vaterland, dessen heilige Fahne das Symbol unserer
höchsten und größten Ideale ist, das wir lieben mit der innersten
Kraft unseres Herzens, zum gemeinen Götzen erniedrigt. Aber
ist es nicht so: Mußte es nicht für Tausende von Arbeitern wie
eine Erlösung fein, aus der Enge und Aermlichkeit ihrer kleinlichen
Verhältnisse herauszukommen und sich hineingestellt zu wissen in
den großen Kamps für eine große Sache? Hatten sie etwas
Unersetzliches zu verlieren, wenn sie ihrem eintönigen Beruf Valet
sägten, wenn sie ihre düstere, sonnenarme Wohnung verließen,
um sich als Freie hineinzustellen in den Kampf um die Zukunft
des Vaterlandes? Hatten sie nicht viel mehr zu gewinnen? Galten
sie im bunten Waffenrock und in der feldgrauen Uniform im
Felde nicht viel mehr als zu Hause im abgeschabten, schmutzigen



— 199 —

Arbeitskittel? Liegt hier nicht auch eine der Mitursachen des Krieges
verborgen?

Jn gewaltiger Weise haben so die sozialen Mißstände den
Krieg vorbereiten helfen. Wir können daher auch keinen wahren
Frieden gewinnen, ohne daß die sozialen Verhältnisse umgestaltet
werden. Neue bessere Verhältnisse bekommen wir aber nicht ohne
n«ue bessere Menschen. Deshalb haben wir in allererster Linie eine

religiöse Erneuerung nötig und zwar eine religiöse Neubelebung
des Volks ganzen. Weil die Menschen Gott verloren hatten, hatten
sie auch den Frieden verloren; denn es ist eine alte Wahrheit:
Die Gottlosen haben keinen Frieden.

Die rein humanistische Friedensbewegung, als deren geistige
Führerin wir wohl Bertha von Suttner betrachten dürfen, hat
völlig versagt. Die sozialistische Weltverbrüderung hat Bankerott
gemacht. Die Kirche hat das rollende Rad nicht zum stehen bringen
können. Die Christenheit hat sich ihrer Aufgabe nicht gewachsen
gezeigt.

Zeigt das alles nicht mit aller wünschbaren Deutlichkeit, daß
wir von innen heraus eine Umgestaltung nötig haben, daß wir
einer religiösen Wiedergeburt von Gott her bedürfen?

Wir haben eine Reformation nötig. Eine Reformation wie
zur Zeit Luthers. Unfere Verhältnisse sind heute gar nicht so viel
anders als sie damals waren. Damals hieß es: „Sobald das
Geld im Kasten klingt, die Seele aus dem Fegfeur springt."
Und heute heißt es: „Der Erfolg rechtfertigt alles, es ist alles
erlaubt, wenn es sich nur rentiert und Geld einbringt." Heute
schreibt eine vielgelesene Schriftstellerin: „Es ist überall das gleiche,
ob der protestantische Herr seine Arbeiter aussaugt und ihre
wirtschaftliche Unselbständigkeit ausnutzt oder der Priester die Dummheit

und Unwissenheit des Volkes." Wir sind allesamt viel zu sehr
Geldmenschen geworden. Wir wissen gar nicht wie sehr wir vom
Geld abhängig sind, wie sehr das Geld unser ganzes Tun nnd
Handeln beeinflußt, wie sehr es die Triebfeder unseres Tuns und
Handelns ist. Im Grunde genommen ist auch die Sozialdemokratie
nicht weniger mammonistisch als der von ihr so sehr verschrieene
Kapitalismus. Da erhebt sich nun allerdings die Frage: Darf
eine religiöfe Neubewegung sich aber überhaupt mit so äußerlichen
Dingen abgeben, wie das Geld es ist? Wir antworten mit der
Gegenfrage: Haben es die Reformatoren nicht getan? Haben fie
nicht mir aller verfügbaren Macht gegen den Ablaßhandel gekämpft?

Freilich wir dürfen uns nicht verlieren in Nebensachen. Wir
müssen uns und unsere Kräfte konzentrieren auf die Hauptfache
hin. Noch tun wir es nicht. Es ist wie allenthalben auch beim
Kriege so: Wir disputieren über die Frage der Verwendung von
Nebensachen; wir disputieren über die Frage der Verwendung von
Dum-Dum-Geschossen oder der Benutzung neutraler Flaggen; wir



— 200 —

streiten über die Frage angeblicher Verletzungen völkerrechtlicher
Abmachungen. Und wir vergessen darüber die Bekämpfung der
Hauptsache des Krieges überhaupt. Den gilt es zu bekämpfen.
Krieg dem Kriege! soll die Losung sein. Kommt es uns nicht
oft felbst wie eine blutige Ironie vor, wenn wir hören und lesen
mit welcher Sorgfalt und Schonung die Verwundeten gepflegt und
behandelt werden, was für Unsummen geopfert werden um aller
Kriegsnot zu steuern und die Wunden zu heilen, während es

doch so viel einfacher wäre keine Wunden zu schlagen und das
unsinnige Völkermorden einzustellen? Ist es nicht ein seltsamer
Widerspruch? Und doch: Haben wir es eigentlich vor dem Kriege
nicht ganz gleich gemacht? Haben wir nicht in ganz gleicher Weise
gehandelt? Wir steuerten ja allen Auswüchsen sozialer Not; wir
linderten und halfen, wo die sozialen Krebsschäden auch gar zu
offensichtlich zu tage traten; wir gaben Almosen und schöne Worte,:
wir fabrizierten soziale Gesetze und Vorschriften die schwere Menge;
es schien oft fast als sei uns der fortschrittlichste Fortschritt nicht
fortschrittlich genug. Aber damit sind wir an der Peripherie stehen
geblieben statt ins Zentrum zu gehen. Statt die Wunden zu heilen
haben wir bloß Pflästerchen aufgelegt. Statt das Uebel an der
Wurzel zu fassen haben wir uns mit einer bloß oberflächlichen
Heilmethode begnügt. Und oft haben wir die Hände einfach in
den Schoß gelegt und den Dingen ihren Lauf gelassen; haben
geglaubt, daß die „Entwicklung" die neuen, beffern'Zeiten ganz von
felber heraufführen werde. Gilt da nicht das Wort des Dichters:

„Die Zeit zum Handeln jedesmal verpassen
Nennt ihr: die Dinge sich entwickeln lassen.
Was hat sich denn entwickelt, sagt mir an,
Das man zur rechten Stunde nicht getan?"

Gewiß: Man hat Spitäler und Anstalten gegründet. Man
hat Erziehungs-, Invaliden-, Altersheime ins Leben gerufen. Wir
haben christliche Vereine und christliche Schulen. Und deshalb glauben
wir nun wie fromm, wie wohltätig, wie christlich wir eigentlich
seien! War das alles aber wirklich im Sinn und Geist Jesu Christi
gehandelt? Hat er Spitäler, hat er Anstalten gegründet? Hat er
Almosen gegeben? Hat er Arme mit Versprechungen, hat er Kranke
mit schönen, salbungsvollen Worten getröstet? Hat er nicht
vielmehr die Kranken geheilt und den Armen das Himmelreich
zugesprochen? Hat er nicht all en Menschen das Evangelium
verkündigt?

Man verstehe mich nicht falsch. Nicht, daß ich nicht einsehe,
daß wir Spitäler und Anstalten heute sehr nötig haben. Nicht,
daß ich das, was christliche Nächstenliebe getan und vollbracht hat,
geringschätze. Aber, daß wir das alles noch fo sehr nötig haben,
daß wir so sehr noch darauf angewiesen sind, beweist doch nur,
wie weit wir noch von dem entfernt sind, was Jesus gewollt hat.



— 201 —

Wie wir ihn oft falsch oder nur halb verstanden haben.
Wie sehr unser ganzes Leben nach andern Gesichtspunkten orientiert
war als nach denen des Evangeliums. Und deshalb sage ich:
Wir haben eine Wiedergeburt, eine Umkehr, ein Neuwerden, wir
haben eine Reformation nötig. Freilich: Da müssen wir uns auf
Jesus zurückbesinnen. Da müssen wir uns in seinen Dienst
stellen. Da müssen wir mit seinen Forderungen einmal ernst machen.
Da müssen wir fein Evangelium zur Richtschnur unseres ganzen
Lebens machen. Denn es gibt auch heute keinen andern Weg zum
Frieden als ihn.

Ich weiß wohl, es find ihrer Viele, die wissen mit Jesus
nichts anzufangen. Er ist sür sie, eine vergangene Größe. Sie
lassen ihn links liegen. Sie verhalten fich ablehnend zu ihm.
Sein Evangelium ist für sie nichts anderes als eine Unsume
unbequemer Verbote und lästiger Vorschriften. Sie halten feine
Gebote für veraltet. Sie glauben, daß sich das Christentum überlebt

habe. Sie glauben, daß er tot und überwunden sei. Und
so stehen sie auch der Kirche skeptisch Und gleichgültig, wenn nicht
gar verachtend und feindselig gegenüber.

Aber wenn die Menschen ihren Fuß auch nicht mehr in
die Kirche setzen, sie leben doch noch im Schatten der Kirchtürme.
Sie leben von dem Licht, das Jesus in der Menschheit entzündet,
sie zehren, ohne fich vielleicht davon Rechenschaft zu geben, von
den Gütern einer Kultur, die einzig und allein auf christlichem
Boden möglich geworden. Wer will es auch schildern, was für
mächtige, was für gewaltige Wirkungen von Jesu ausgegangen sind
im Laufe der Zeiten? Er ist nicht bloß ein religiöses Genie.
Er ist nicht bloß ein sozialer Reformer. Er ist nicht bloß der
Verkündiger neuer Wahrheiten. Er ist nicht bloß ein Religionsstifter,

Er ist viel mehr. Er hat in drei kurzen Jahren des
Wirkens die Welt aus den Angelu gehoben. Er hat einer alternden
Mmschheit neue Impulse gegeben. Er hat eine sterbende Welt
vom Untergange errettet. Er hat neues Leben in die Menschheit
hineingetragen. Muß nicht auch heute aller Haß und alle Feindschaft
gegen Kirche und Christentum nur dazu dienen ihm und seinem
Evangelium den Weg zu bahnen? Beweist es nicht, daß die Menschen
einfach nicht von ihm loskommen, daß er sie immer und immer
wieder vor ein „Entweder-oder" stellt, daß er sie zwingt sich mit ihm
auseinanderzusetzen? Tritt er nicht immer wieder vor sie hin
mit dem Wort: „Ich bin der Weg, die Wahrheit und das Leben!?"
Zwingt er sie nicht immer wieder zum Nachdenken? Erweist er
sich nicht immer wieder als der Lebendige und Auferstandene?
Zieht er nicht immer und immer wieder die Menschen in den
Bann seiner überragenden Größe? Nötigt er sie nicht immer
und immer wieder in staunende Ehrfurcht vor ihm nieder zu
sinken?



Freilich, ems ist sicher: Es kann ihn niemand verstehen Nnd

verstehen lernen, als wer ihn wirklich verstehen will. „Wer aus
der Wahrheit ist, der höret meine Stimme." Es kann ihn niemand
verstehen als wer bedingslos auf seine Seite und damit auch
auf die Seite Gottes tritt. „Niemand kann zweien Herren dienen;
man kann nicht Gott dienen und dem Mammon," Es kann ihn
niemand verstehen, als wer fich rückhaltlos den Einwirkungen seines
Geistes öffnet. „So jemand will des Willen tun, der mich
gesandt hat, der wird inne werden ob meine Lehre von Gott sei
oder ob ich von mir selbst rede."

Es handelt sich ja beim Christentum nicht um weltfremde
Abstraktionen und graue Theorien, sondern um erfahrbare
Tatsachen. Es handelt sich nicht um Hypothesen und phantasievolle
Einbildungen, nicht um Illusionen und Halluzinationen, sondern um
die wirklichste aller Wirklichkeiten. Das Kreuz auf Golgatha bedeutet
den größten und folgeschwersten Wendepunkt der Weltgeschichte. Und
was mit ehernem Griffel im Buche der Weltgeschichte eingegraben
ist können wir nicht mehr ungeschehen machen, können wir nicht
mehr auslöschen.

Brauchen wir du wirklich noch spezielle Beweise für die Wahrheit

des Evangeliums, Beweise für feine unbezwingbare Siegeskraft?

Liefern sie uns Vergangenheit und Gegenwart nicht hundertfach?

Sagt nicht mit vollem Recht Robert Aeschbacher: „Ist nicht
die Reformation der größte weltgeschichtliche Beweis dafür, daß
Altes stürzt und neues Leben erblüht, wo man sich auf
Jesus zurückbesinnt? Ist nicht das gewaltige Werk der Mission ein
je länger je weniger zu überhörendes Zeugnis dafür, daß Jesus
trotz aller Feindschaft siegend vorwärts geht und nicht der
Vergangenheit angehört, sondern der kommende Mann ist?"

Nun ist es aber nicht damit getan, daß wir in staunender
Bewunderung Jesu Größe preisen. Jetzt gilt es vielmehr in seine

Nachfolge und in seinen Dienst zu treten um eine neue Welt,
die Welt Gottes zu bauen. Jetzt gilt es einen neuen Ansang
zu machen. Jetzt gilt es tausend Hindernisse hinwegzuräumen,
tausend Widerstände zu brechen. Jetzt gilt es Abgründe des Hasses
und Selbstsucht zu überbrücken. Jetzt gilt es Berge von Not
und Sorge zu versetzen. Jetzt gilt es eine Welt der Gleichgültigkeit
aufzurütteln.

„Unmöglich", sagst du? Ja, sagt aber nicht Carlyle: „Jedes
edle Werk ist anfangs unmöglich"? Und sagt nicht Jesus: „Alle
Dinge sind möglich, dem der da glaubt?"

Und wir glauben an den Sieg, weil wir unter der Fahne
Jesu Christi streiten, weil wir für Gottes Sache kämpfen, weil
wir wissen, daß Gott auf unsrer Seite ist und sein Reich des

Friedens und der Gerechtigkeit doch endlich einmal kommen muß.
Die Menschen haben sich ja allerdings seit Jahren um Gott ebenso



— 203 —

wenig bekümmert als sie sich um Jesum gekümmert hatten. Sie
hatten ihn nicht mehr ernst genommen. Er war ihnen zu einem
toten Wort, zu einem leeren, nichtssagenden Begriff geworden.
Sie vergaßen ihn ob den hunderterlei Götzen, von denen unser
ganzes Leben beherrscht war. Sie wollten ihn vergessen. Nun
aber redet heute Gott mit gewaltiger, eherner Stimme; redet,
daß wir ihn hören müssen, so wir nicht absichtlich unsere Ohren
verschließen. Heute können wir ihm nicht ausweichen; heute müssen
wir ihm stille halten; heute stehen wir wieder einmal in einer
weltgeschichtlichen Entscheidungsstunde — vor der Entscheidung für
oder gegen ihn!

Wie wird sie ausfallen? Es ist zweifellos so, daß wir auf
dem besten Wege sind uns an den Krieg zu gewöhnen und uns
mit der schrecklichen Tatsache feines Daseins „auszusöhnen". Noch
stehen wir am Scheidewege. Noch haben vielleicht die meisten den
Ernst der gegenwärtigen Stunde nicht begriffen. Noch ahnen viele
nicht, was eigentlich heute auf dem Spiele steht. Nicht um Königskronen,

nicht um Königreiche, nicht um Weltmacht und Weltherrschaft,

um Gottes Sache, um Gottes Reich, um das verlorene
Paradies handelt es fich.

Da gibt aber auch nur einen Weg, der richtig ist: Daß
Wir wie der verlorene Sohn uns aufmachen und zu unserm Vater
gehen; daß wir wie der Schacher am Kreuz alle irdischen
Stützpunkte fahren lassen und uns lossagen von einer Welt, die von
Unrecht und brutaler Gewalt, vom Geld und von der Lüge
beherrscht und regiert wird; daß wir erfüllt vom Geiste des Glaubens
und der Liebe mithelfen, daß das Weihnachtsevangelium Wahrheit
werde: „Ehre fei Gott in der Höhe, Friede auf Erden und an
den Menschen ein Wohlgefallen."

Dann gilt auch für uns das Wort des Meisters: „Wahrlich,
ich sage dir, heute noch wirst du mit mir im Paradiese sein!"

Noch ist das „heute" sür uns nicht angebrochen. Aber in
strahlender, verheißungsvoller Herrlichkeit sehen wir in lichter
Zukunft das Ziel

Erst aus der Ferne!
Und jetzt wollen wir uns auf den Weg machen und ihm

entgegen gehen!
„Fern ragt ein Land aus Duft und Traum,
Wer diesem Ziel geglaubt,
Dem schüttet der griechische Meeresschaum
Unsterbliche Jugend ums Haupt.

„Verloren ist, wer wankt und weicht
Bevor er den Sturm bestand.
Gewagt und gewonnen! Die Segel streicht!
Wir grüßen dich, Götterstrand!"

Erwin Reinhard.


	Das verlorene Paradies

