
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 9 (1915)

Heft: 5

Artikel: Vom Glauben an die Menschen

Autor: P.L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-133529

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-133529
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 191 —

über unser seelisches Wesen, über die edlen Triebe, die wir entwickeln
müssen, um sie in den Dienst der Kulturbewegung zu stellen und über
die schlechten, durch jahrhundertealte Tradition ererbten, die der
Entwicklung zu wahrem Menschentum im Wege stehen, und die wir
beseitigen müssen.

Längst schon ist in den entwickelten proletarischen Schichten der
Drang vorhanden, nicht mehr nur die äußere, sondern auch die innere
Welt klarer zn erfassen, umzugestalten und neu zu bereichern. Die
gewaltige sozialdemokratische Literatur über die Auseinandersetzung
der wirtschaftlichen Zusammenhänge und über nationale und
weltwirtschaftliche Probleme läßt immer kälter, man liest psychologische
und philosophische Bücher, strebt darnach, auf künstlerischem Gebiete
genießen zu können und selbst etwas zu leisten.

Aber alles das, was uus die Literatur der Vergangenheit, voil
Sokrates bis auf Schopenhauer, über die Innenwelt zu sagen hat,
bezieht sich auf das Innenleben dcr Menschen, die einmal waren,
der proletarische Kulturmensch von heute hat neue Bedürfnisse, neue
Empfindungen. Diese aus dem Unterbewußtsein herauszuheben und
verstandesgemäß klar werden zu lassen, wird die nötige Vorarbeit sein,
um Menschen zu fchaffen, die eine neue Welt in sich tragen, die innerlich
losgelöst sind von der schmutzigen Gemeinheit der kapitalistischen
Gesellschaft, die das Bild einer Zukunftswelt vor ihrem geistigen Ange
haben und klar sehen, wohin sie wollen, die imstande sein werden,
die Selbstsucht, die Streberei und den Egoismus, in welcher Form
und Gewandung sie auch auftreten mögen, zu erkennen, die losgelöst
sind von dem Gängelbande jedes Pfaffen- und Führer- und Politikunten-
tums, die festumrissene, trotzige, individuelle Persönlichkeiten sind.

Nur so wird es der Arbeiterklaffe möglich sein, eine Zukunftsbewegung

zu schaffen, die im Zeichen des Kulturwillens steht, und die
die Fähigkeit haben wird, eine wirklich neue Welt aufzubauen.

H. Kötting.

vom glauben an (lie Menscben.

F F lenn wir nns eine große, heilige Aufgabe gestellt haben, wenn
AMD wir davon reden, es müsse einmal anders und besser werden

in der Welt, und die Gerechtigkeit müsse das Unrecht besiegen,
dann begegnen wir fast regelmäßig bei unsern Mitmenschen einem
Kopffchütteln und einem Lächeln. Man nennt uns Schwärmer und
Idealisten, wobei man unter Idealismus so etwas wie Verrücktheit
versteht, und wir müssen uns belehren lassen, daß es immer so gewesen
sei in der Welt, daß es Recht und Unrecht, Licht und Schatten, Glück
und Unglück gegeben hat, daß das Schlechte meistens stärker war als



— 192 —

das Gute, und daß es auch immer so bleiben wird, und auch wir es
nicht anders machen werden. Aus solchen Reden unferer Mitmenschen
kommt dann oft eine große Mutlosigkeit und Verzagtheit über uns,
besonders dann, wenn die, welche so zu uns reden, Leute sind, von
denen mir wissen, daß sie mit uns diese bessere Welt wünschen, aber
alle Hoffnung auf die Möglichkeit der Erfüllung ihres Wunsches
aufgegeben haben.

Es sind die dunkelsten Momente in unserm Leben, diese Stim-
mungen, wo wir daran zweifeln, ob unsere Ideale nicht wirklich nur
Utopien, Phantastereien, herrliche Luftschlösser sind, die vor der
Wirklichkeit jämmerlich zusammenfallen müffen; aber diese dunklen Stunden
haben das Gute, daß sie uns zwingen, ernstlich darüber nachzudenken,
woran es wohl liegt, daß es allen Menschen und damit auch uns
selbst so furchtbar schwer, ja fast unmöglich scheint, daß das Beste und
Höchste, was wir hoffen und wünschen können, verwirklicht werden
könne. Wenn wir dann genug über alle Hindernisse geklagt und
gejammert haben, die das heutige Leben, die Gesellschaft, die wirtschaftlichen,

sozialen und politischen Verhältnisse, die Erziehung und ich weiß
nicht, was noch alles, uns in den Weg legen, dann kommen wir
schließlich, wenn wir ehrlich und aufrichtig sind, zu der Erkenntnis,
daß eigentlich nur unser eigenes Ich schuld daran ist, wenn es nicht
besser werden kann.

Wir haben große, schöne Ideale, herrliche Gedanken von einer
Welt der Wahrheit, der Liebe, der Gerechtigkeit; aber sie sind nur in
unsern Köpfen und zu einem ganz kleinen Teil in unfern Herzen und
unserm Leben. Was wir davon im Leben verwirklichen, ist nicht mehr
als das Almosen, das der Besitzende den Armen schenkt; und so wenig
man mit Almosen die sozialen Mißstände beseitigen kann, ebenso

wenig können wir mit den Almosen unserer Menschenliebe ein Gottesreich

schaffen.
Ich glaube, daß die Stelle in der heiligen Schrift, wo Christus

zu dem reichen Jüngling sagt: „Verkaufe alles, was Du hast, und
gib das Geld den Armen" gewiß auch auf unsere Ideale angewendet
werden kann. Wie der Jüngling alle seine Reichtümer verkaufen, d. h.
in Geld — in etwas umwandeln soll, das jeder brauchen kann, um
es dann denen zu geben, die dessen bedürfen, und nichts davon für
feinen persönlichen Genuß zurückbehalten soll, so follen auch wir unsern
ganzen Reichtum an Idealen umwandeln in Menschenliebe, in Leben,
und ihn wie im Gleichnis allen denen geben, die seiner bedürfen,
wenn wir damit auch auf persönliche Wünsche, auf die Befriedigung
persönlicher Eitelkeit und Eigenliebe verzichten müffen. Und wie es jenem
Jüngling ging, von dem es heißt: „er ging betrübt von dünnen; denn
er war sehr reich!" so geht es eben dann auch uns sehr oft. Auch wir
sind schon viele tausend Male betrübt von bannen gegangen, weil uns
unsere Ideale so wunderbar groß und schön erschienen, weil wir unsere
eigene Erhabenheit darin ^bewunderten und vergötterten, und es



— 193 —

uns viel zu wenig schien, dieselbe in kleine gangbare Münze
umzuwandeln, um sie denen zu geben, die sie nötig haben. Unser großes,
leuchtendes Ideal, das die Menschen bestaunen und preisen, ist uns
noch immer Heber gewesen, als die kleinen, unscheinbaren Liebestaten,
in die wir es ummünzen sollten und die die Menschheit so bitter
nötig hat.

Und es ist nun kein Wunder, wenn jeder an sich selbst sieht,
wie sein Ideal in der Luft hängt, und er davor zurückschreckt es in
Taten umzusetzen, daß man den Glauben an sich selbst verliert. Und
wie sollte der, der an sich selbst nicht einmal glaubt, an die andern,
an die ganze Menschheit glauben können? Denn fast jeder ist doch

für sich überzeugt, daß er allen guten Willen in sich habe, was gut
und recht ist, zu tun, und wenn er dann seine eigene Schwäche
einsieht, gibt er sich selbst und damit zugleich auch die ganze Menschheit
auf, da er überzeugt ist, so ehrlich wie irgend einer gekämpft zu haben
und doch unterlegen zu sein. Es ist daher klar, daß ein Glaube an
die Menschheit, daran, daß das Gute in der Welt siegen werde, sich

nur aufbauen kann auf dem Glauben an uns selbst. Jesus hat diesen
Glauben gehabt und deshalb hat er trotz aller Leiden und
Enttäuschungen sein Ziel nicht aufgegeben.

Wenn nun auch wir entschloffen sein wollen, nicht zn lassen von
unserm Ziel, von unsern Idealen, so gibt es auch für uns dazu nur
einen Weg. Wir müssen lernen, an uns selbst zu glauben. Dieser
Glaube kann uns nur aus der Ueberzeugung kommen, daß wir imstande
sind, „alle unsere Reichtümer den Armen zu geben." Und die Kraft,
die uns dazu fähig macht ist der Wille zur Tat. Wir müssen das
Gute tun wollen und zwar absolut, bedingungslos, ohne Einschränkung,
ohne Wenn und Aber im Großen und im Kleinen, ohne irgendwelche
Konzessionen an unsern Egoismus. Und sollte es denn nicht möglich
sein, zu sagen: „Wir wollen!" Es zu sagen da, wo es sich unserer
eigenen Ueberzeugung nach um das Größte und Beste handelt?

Wir Sozialisten haben es doch schon lange eingesehen, daß ein
Haufen Gold, das in einer Kiste aufgespeichert wird, totes Kapital ist
und daß es erst Lebenskraft erhält, wenn es in die Hände der Leute
kommt, die es bedürfen, um daraus Arbeit und neue Werte zu schaffen.
Sind nicht auch die Ideale in unserm Kopf ein ebenso totes Kapital,
das auch glänzt, wie das Gold in der Kiste, aber wie dieses erst Kraft
und Wert bekommt, wenn wir es ins Leben stellen und dort wirken
lassen? Und ist nicht gerade das Sozialismus, Menschenliebe,
Religion, daß wir die idealen Werte ins Leben umsetzen?

Und es bedarf dazu durchaus nicht nur großer Heldentaten.
Wir müssen im Kleinen, im Alltäglichen anfangen, überall da, wo wir
einen Gegensatz, einen Widerspruch spüren zwischen unserm Ideal und
den geschriebenen und ungeschriebenen Gesetzen der Gesellschaft,
versuchen, nach dem Ideal zu handeln und dürfen uns nicht einschläfern,
nicht betäuben, nicht betören lassen durch die Gewohnheit, die Bequem-



— 194 —

lichkeit und unsern Egoismus. Wir müssen ehrlich und gewissenhaft
unser eigenes Herz fragen, was in jedem Falle Recht oder Unrecht
ist, was Menschenliebe und was Eigenliebe, und wir müssen auf seine
Antwort hören und einzig und allein darnach handeln, unbekümmert
darum, ob die öffentliche Meinung, oder felbst die uus Nahestehenden
damit einverstanden sind. Wir müssen die Liebe leben!

Und wenn wir damit einmal angefangen haben, wenn wir nur
ein paar Beispiele an uns selbst erlebt haben, daß wir Herr geworden
sind über die Schwäche in uns, und Liebe geübt haben in jenem
Sinne, daß wir unser Ich einmal vergessen haben über einer Tat für
etwas Großes und Hohes, dann fangen wir auch an, an uns selbst

zu glauben; das glückliche Bewußtsein erwacht in uns, daß wir an
der unendlich großen Arbeit, das Reich Gottes auf Erden zu schaffen,
doch auch ein ganz kleines, winziges Stück mitarbeiten können. Und
helfen zu können, daß das Ganze einmal groß und herrlich geschaffen
wird, ist gewiß noch viel schöner, als wir es uns heute in unsern
Idealen vorstellen können, da wir dem Höchsten und Besten ja noch

zu ferne stehen, um es in feiner ganzen Kraft und Klarheit voraus
zu ahnen.

Und zugleich mit dem Glauben an uns felbst, kommt auch der
Glaube an die Menschheit überhaupt. Denn wer über alle Zweifel
und Versuchungen hinweg, doch in sich selbst den Willen zur Tat,
zum Guten gefunden und aufrecht erhalten hat, der weiß auch, daß
so gut wie er jeder andere die Möglichkeit dazu in sich trägt und
deshalb berufen ist am Reiche Gottes auf Erden mitzuarbeiten; und
wenn wir mit dem Auge der Liebe das Fünkchen Gotteskraft in allen
unsern Mitmenschen suchen und verehren und unsere ganze Lebenskraft
dafür einsetzen, alle diese Fünkchen, die wir so entdecken, zu einem
großen Feuer zu vereinigen, fo wird einst von dem hellen Schein,
der von diesem Feuer ausgeht, die Selbstsucht verblassen, und das
Reich der Liebe wird triumphieren über das Reich der Macht und
Gemaltherrfchaft! P, L.

vas verlorene parafes.

M » Dir haben seit Jahren so etwas wie eine religiöse Bewegung ge-
UMl habt. Ein Zug nach religiöser Vertiefung und Verinnerlichung

geht durch die Gegenwart. Ein neuer, religiös gefärbter
Idealismus erhebt fich wie ein Phönix aus der Asche und dieselben Menschen,
die noch vor kurzem über alles spotteten, was sich mit den fünf
Sinnen nicht wahrnehmen und mit dem Verstände nicht ergründen
und erklären ließ, besuchen heute spiritistische Sitzungen und lauschen
den geistreichen Ausführungen der Theofophen; dieselben Menfchen


	Vom Glauben an die Menschen

