
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 9 (1915)

Heft: 3-4

Artikel: Religiöse und rechtliche Beurteilung des Krieges

Autor: Brüschweiler, Otto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-133523

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-133523
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 142 —

keine zynischen Egoisten^sind, sondern Menschen wie Ihr, mit gleichen
Schwachheiten, gleichen Mängeln und gleichen Idealen. Vielleicht sind
sie mehr als Ihr von ihren Regierungen und von ihrer Presse
in die Irre geführt worden; aber sie handeln, wie Ihr, aus ehrlicher
Ueberzeugung. Und in ihnen allen lebt der tiefe Wille zum Frieden
und zum Recht. Wenn Ihr also wirklich, wie Ihr sowie die anderen
fortwährend behauptet, nur einen Frieden wollt, welcher den Gegner
für die Zukunft unschädlich macht, gebt Euch dann sorgfältig Rechenschaft

darüber, welche Wege zn diefem Ziele führen können. Wenn
Ihr den alten Weg wählt, also dem Besiegten eine Kriegsentschädigung

auferlegt, ihm Provinzen oder Kolonien raubt, seine Wehrmittel
einschränkt, dann wird auch das Ergebnis das alte sein: Uebermut
auf der einen, Groll und Revanchegelüste auf der anderen Seite, und
Ihr werdet reichlich die Saat zu neuen Kriegen ausgestreut haben.
Wenn^Jhr dagegen Vertrauen zeigt auf die menschliche Natur, so

werdet Ihr Euch in der menschlichen Natur nicht getäuscht finden.
Wilde,Tiere werden,nur durch Furcht bezwungen; der Mensch, jedenfalls

Her Kulturmensch aus unserer Zeit, sucht die Herrschaft des

Rechtes. Nur wer ihm diese schafft, kann darauf rechnen, ihn dauernd
„unschädlich" gemacht zn haben. G. Hcymans.

Religiöse uns rechtliche Seurteilung
Ses Krieges.

^u dem Kriege, der fich gegenwärtig entlädt, toben sich dä-
I monische Gewalten aus, Gewalten, die so recht zeigen, welches^ im Großen und Ganzen die Grundlage der modernen Kultur

gewesen ist. Es wird wohl keinem Nachdenklichen mehr verborgen
bleiben, daß die Gestaltung der menschlichen Beziehungen, wie sie

in inner und außerpolitifcheu Vorkommnissen sichtbar wird, und
zumal da, wo es sich um die Erzielung materieller Werte handelt,
gerade auch in den kürzlich voraufgegangenen Jahren nicht vom
Geiste der christlichen Sittlichkeit, und jedenfalls nur zum kleinen
Tell von ihm gewirkt sein konnte; denn sonst dürfte es nicht
möglich sein, daß eine Kultur einer Menschheit derart zum
Verhängnis wird, wie gegenwärtig das der Fall ist. so wird denn
die Anschauung Recht "behalten, die besagt, daß im gegenwärtigen
Kriege ein Gericht hereingebrochen sei über eine ganze Kultur.
Was die Ausbildung politischer Größen anbelangt, fo ist ersichtlich,
daß darin das Erbe des Imperiums alt-römischer Art angetreten
worden und beibehalten worden ist bis auf unsere Zeit, sonst
könnte nicht wie gerade jetzt dcr Geist rücksichtsloser Konkurrenz



— 143 —

fich der „gepanzerten Faust" bedienen und in brutaler Anwendung
von Gewalt und roher Machtäußerung seine Triumphe feiern. Eine
christlich religiöse Beurteilung wird den jetzigen Krieg also einmal
als Folgeerscheinung menschlicher Selbstsucht und in seiner
Auswirkung als Austrag dämonischer Mächte bezeichnen.

Die christliche Gesinnung nimmt aber ferner auch an dem
Kriegführen als solchem Anstoß, indem sie im Massenmord eben
die Verletzung eines göttlichen Gebotes erblickt. Gewiß läßt
fich nun dem Krieger für die Zulässigkeit seines Tuns ein Beweis
erbringen, infofern, als die Angelegenheit der Nation, der er
gerade angehört, lediglich der Schutz ist und die Verteidigung der
innegehabten und zum Auskommen des Ganzen unbedingt
notwendigen Besitztums gegenüber einem expansionslüsternen Feind,
indem für diesen Fall die Solidarität mit den Volksgenossen die
Teilnahme am Dienst mit der Waffe zur Pflicht macht. Aber
es läßt fich nicht leugnen, daß im Treffen des Gefechts für das
christliche Bewußtsein eines Kriegers die Pflichtenkollision sich fast zur
Unerträglichkeit steigern kann, indem die Pflicht des Dienstes am
Vaterland in Konflikt gerät mit der Pflicht zur Nächstenliebe,
wie letztere vom spezifisch christlichen Gewisfen diktiert wird.

Was die erstere Auffassung vom Krieg als eines
Gottesgerichts über das Mächtigwerdenlasfen dämonischer Gewalten unter
den Menschen, über den Mammonismus und Imperialismus
betrifft, so möchten folgende Zeilen erklären, warum man nicht bei
dieser Beurteilung stehen bleiben darf. Beharrt man nämlich dabei,
den Krieg als Gericht zu betrachten über Vernachlässigung der
geistig-sittlichen Aufgabe, die in der Ueberwindung der natürlichen
Wefensseite und ihrer Gefahren für die Art der Beziehungen unter
den Menfchen zu bestehen hat, so läßt man für den Zweifel Raum,
ob das Problem „Krieg und Frieden" überhaupt lösbar fei, und
arbeitet man denen in die Hände, die der Friedensbewegung
entgegenzutreten Pflegen mit der Behauptung, daß das Kriegführen
als Naturnotwendigkeit für die Dauer aller Erdenzeiten, und was
ihnen in Ignorierung des Gegensatzes von Natur und Geist im
Menschenleben dasselbe ist, als göttliche Notwendigkeit bezeichnet
werden dürfte. Was soll man denen gegenüberhalten, die jeder
Art Friedensbewegung die Anerkennung versagen, weil ihr
Pessimismus an den sittlichen Emporstieg einer „Masse" zu einer Reihe
von Persönlichkeiten zu glauben ihnen nicht gestattet, weil sie
behaupten, davon überzeugt zu sein, daß das natürliche Wesen, infofern
sie den Gegensatz zwischen der natürlichen und geistigen Wefensseite

am Menschen zugeben, immer wieder nur bei einer nicht den
Ausschlag geben könnenden Elite überwunden werden dürfte, und die
Bewährung christlich-sittlicher Grundsätze somit nie ihren Einzug iu
die Ordnung politischer Angelegenheiten haben würde? Ferner wird
jenes entwicklungsgeschichtliche Moment der Empfindung einer



- 144

Kollision zwischen der Kriegspflicht und dem Gebot Gottes: Du
sollst nicht töten! solange unverständlich bleiben, als man nicht
erkennt, daß dem Kriegführen eine Notwendigkeit, aber eine nur
vorübergehende, zukommt, während das Ziel der Menschheitsentwicklung

in einem Reiche ewigen Friedens durchaus erreichbar
sein dürfte, indem sie schon betretene Bahnen einfach weiter wandelt.
Die Frage um „Krieg und Frieden" muß eine Antwort finden auf
einer Linie, die nicht auf dem Felde liegt, darauf jener Pessimismus
zu Hause ist mit seinem einzigen „Glauben", den er in Hinsicht auf
das Ganze der Menschheit fürs Diesseits hat, dem Glauben ans
immer wiederkehrende Gottesgericht im Krieg, auf einer Linie ferner,
die dem Gegensatz zwischen der vaterländischen Pflicht im Kriege
und der, dem Feind nicht mit äußerer Gewalt zu begegnen,
entrückt ist.

Wie verhält es sich mit der Beurteilung des Krieges von einem

rechtlichen Standpunkt aus? Gewalt und Recht können nicht als
identisch erachtet werden. Anstatt des Krieges sollten die völkischen
Differenzen auf friedlichem Wege vor einem objektiven richterlichen
Urteil erledigt werden. Jn der Erörterung der Frage, ob es fo etwas
wie eine Erledigung nationaler Zwistigkeitcn vor einem gemeinsamen
Gerichte geben könne, kommt man schließlich zu dem Resultat, daß
innerhalb eines Staatenbundes vielleicht schon eine solche lediglich
rechtlich und nicht gewaltsam herbeigeführte Entscheidung in
völkischen Konflikten möglich würde, allerdings nicht ohne Beibehaltung
des Wehrwesms, das den einzelnen Gliedern erlaubte, einen
allenfalls dem Richterspruch fich nicht fügenden Teil zur
Anerkennung desselben zu zwingen, sodaß also immerhin an ein
Abrüsten im eigentlichen Sinne erst, dann aber auch sicher, gedacht
werden könnte, wenn die Entwicklung des Staatenwesens bei einer
umfassenden Weltunion im Sinne etwa eines Bundesstaates
angelangt wäre. Wenn man aber bedenkt, daß die völkische Entwicklung
der vergangenen Jahrhunderte Feinde zu Verbündeten gemacht und
gegnerische Staatenbünde im Kleinen zur Einheitsbildung in
Bundesstaaten geführt hat, so brauchen in der Richtung auf einen
solchen Weltstaat hin gelegene Hoffnungen, große Zeiträume müssen
vielleicht allerdings dafür in Aussicht genommen werden, gar nicht
als utopisch bezeichnet zu werden. Der Menschheit Ziel wird sein
müssen, über die Not gegenwärtiger teilweiser Völkerrechtslosigkeit
hinwegzukommen. Jn unserem schweizerischen Bundesstaat sind
Gegensätzlichkeiten zwischen einzelnen Kantonen zu Zeiten, da keine

Gefahr für den Bestand von außen droht, gar nicht ausgeschlossen,
aber es wird niemand daran denken, wie etwa vor 1848, die
Angelegenheit mit den Waffen auszutragen. Und noch stoßen der
privaten selbstischen Interessen in unserm Lande genug aufeinander;
aber es ist ein Recht da, das einen Austrag eines Handels zwischen
zwei Gegnern durch ein Duell nicht znläßt, und niemand mehr



— 145 —

wird es im Ernste einfallen, seitdem bei kleinern Konflikten zwischen
Einzelpersonen und kleinern Gruppen ein friedlich rechtlicher
Ausgleich möglich ist, den Zweikampf in Waffen als eine stets
wiederkehrende Notwendigkeit wegen der mangelhaften Art des Menfchen
in sittlicher Beziehung und seiner sündigen Beschaffenheit zu
bezeichnen. Nun, was wir in Bezug auf kleinere Verhältnisse für
einen Anachronismus erklären, das im Verborgenen außerhalb

der Rechtsordnung sich abspielende mittelalterliche Duell, das
müssen wir in Bezug aus die zwischen größern Beständen sich
ergebenden Komplikationen als reaktonäre Haltung ansehen, das
nämlich, daß man auf die Erledigung auch bedeutender völkischer
Zwistigkeiten nicht anwenden zu dürfen meint die rein rechtliche
Beurteilung.

Dem Standpunkt der christlicheil Nächstenliebe kann die rechtliche

Auffassung von der Unmaßgeblichkeit des Austrags
nationalistischer Händel durch den Krieg, die rechtliche Ausfassung mit
ihrer Tendenz, die Menschheit zur Einheit in einer umfassenden
Gemeinschaftsform, etwa demokratischer Art, und zur Anerkennung
eines für alle Völker gleich gültigen und ganzen Völkerrechts zu
führen, nur willkommen sein.

Dann wird man jedenfalls jener bemühenden Rechtfertigung
des Krieges, wie sie jetzt umgeht und Schule Macht, enthoben,
welche hier noch als dritte Form der religiöfen Beurteilung des

Krieges eingeführt sein mag. Jene ersterwähnte und ins Recht
gesetzte Auffassung des Krieges als eines Gerichts über Auswüchse,
als Folgeerscheinungen menschlicher Selbstsucht, läßt, wie gezeigt
worden ist, Raum für die Ansicht, daß Kriegen wegen der stets
unvollkommenen menschlichen Sittlichkeit eine stete Wiederkehr
geboten sei. Ausschließlich bei dieser Beurteilung des Kriegführens
verharrend, wie sie gerade in gläubigen Kreisen nicht fehlt, kann
man dann aber leicht zu einer Sanktion des gewaltsamen Austrags
von Zwistigkeiten zwischen einzelnen größern Menschheitsbeständen
geführt werden, obwohl letztere jener Auffassung des Krieges als
eines göttlichen Strafgerichtes eher widerspricht, und gerade auch für
christliches Denken übende und christlichen Glauben hochhaltende
Kreife mag dann oft der Weg nicht mehr weit fein zur Anbetung des

Vatergottes Christi, — dem man natürlich auch die Anliegen eines
Volkes anbefehlen darf, — als eines vermeintlichen Gottes der
Gewalt iu Waffen. Wenn einmal die Beurteilung des
Kriegführens bei diesem Punkte seelischer Anspanuung in Kriegsgebeten
um Sieg der eigenen Waffen angelangt ist, dann wird jene
Rechtfertigung zur Beruhigung der durch die Schuld des Massenmordes

erregten Gewissen "gar bald auch gesucht werden, welche oben
als die dritte Jorm der Beurteilung der Kriege bezeichnet
worden ist, der hier noch Erwähnung geschehen soll. Ungeachtet
der von Menschen gewaltsam herbeigeführten Verluste an Menschen-



— 14« —

leben z B., die ihn als Pflanzstätte der Roheit erkennen lassen,
wird dem Kriege Ehrfurcht gezollt, weil er eine Schule gewisser
Tugenden, der Hingabe und des Opfersinns sei, ferner für viele
ein Weg zu Gotr bedeute, die gerade durch die Not, in die der
Krieg sie versetzt, zum Beten getrieben würden. Wenn solche
Erwägungen Platz greifen, so ist das bedauerlich, weil sie im Zeichen
jenes anfechtbaren Grundsatzes stehen: der Zweck heiligt die Mittel.
Wenn die Frömmigkeit das Ziel des Lebens sein soll, so muß der
Weg dazu auch heilig sein, einer sein, der nicht mit der
Uebertretung eines Gottesgebotes gepflastert ist. Gewiß lassen sich ja
Verteidigungskriege rechtfertigen angesichts der Ermangelung eines

ganzen, auf einer umfassenden, einheitlichen Staatsform
basierenden Völkerrechts; aber man wird Notbehelfe, wie die
kriegerischen Eingreifens es sind, nicht als göttliche z Vollkommenheiten
in Anspruch nehmen dürfen. Uebrigens erscheint es nicht gerade
vornehm, wenn Neutrale angesichts von Kriegführenden unter
fich erklären, daß die Zuchtrute des Krieges notwendig geworden fei,
da ihre eigene Notlage, die auch groß sein mag, sich nicht messen
läßt mir der der Krieger, die stets Gefahr laufen, ihr Blut und
Leben zum Opfer zu bringen, der Angehörigen, die zu Hause um
die Ihrigen im Felde bangen, — nicht vornehm, anders sie hegen
den kühnen Wunsch, zur eigenen Besserung auch vom Krieg direkt
heimgesucht zu werden.

Gewiß erblüht dem gläubigen Krieger im Angesicht des
Todes die Hoffnung auf die Erscheinung des, der den Seinen
die Verheißung hinterlassen hat: Ich will euch zu mir nehmen,
auf daß ihr seid, wo ich bin; — gewiß ist die Not heilig, die
Witwen und Waisen und Leidende beten lehrt. Indessen ist es

doch nicht Gottes Wille, daß Menschen stets neue Not verschulden
und sie nicht zu verhüten suchen. Und wie man der Not des

Faustrechts durch das öffentliche und geschriebene Recht
beizukommen unternommen hat, wie man gegen Krankheiten zu Felde
zieht und Naturgewalten zu beherrschen trachtet, so soll die Not
des Krieges nicht bloß beten lehren, sondern ein Mahner sein, sie

für die Zukunft zu verunmöglichen zu suchen durch ernstliches
Trachten nach der „Gerechtigkeit des Gottesreiches". Dann darf
die gegenwärtige Not heilig im wahrsten Sinne des Wortes
genannt werden, wenn ein ganzes Völkerrecht ihre Frucht fein wird.
Und was den Weg zu Gott betrifft, so hat das Evangelium an und
für sich, ohne auf Nebenbedingungen angewiesen zu sein, die
Aufgabe, zum Ziele des persönlichen Lebens, der Geistesgemeinschast
mit Gott, zu führen. Otto Brüschweiler.


	Religiöse und rechtliche Beurteilung des Krieges

