
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 9 (1915)

Heft: 3-4

Artikel: Der Hunger nach Gerechtigkeit

Autor: Umfrid, O.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-133520

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-133520
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 1l3 —

Der Glaube an die Wahrheit dessen, was in Jesus erschienen ist
und was er verheißen hat, fiele damit nicht zusammen, denn Gottes
Reich steht und fällt nicht mit irgend einem Tempelbau und wäre es
auch der größte und machtvollste. R. Ragaz (Jlanz).

ver stunger nacb öerecdligkeit.
Wietze, es kommt die Zeit, spricht der Herr, Herr, daß ich einen

Hunger in das Land schicken werde. Nicht einen Hunger nach
Brot, oder Durst nach Wasser, sondern das Wort des Herrn zll

hören. Daß sie hin und her, von einem Meer zum andern, und von
Mitternacht gegen Morgen umlaufen, und des Herrn Wort suchen
und doch nicht finden werden. Zu der Zeit werden schöne Jungfrauen
und Jünglinge verschmachten vor Durst." Was Amos in dieser
erschütternden Schilderung in abstrakter Weise Hunger nach dem Worte
Gottes oder einer Offenbarung nennt, das ist, wenn wir den
Kerngedanken des Alten Testaments vergleichen, geiviß nicht falsch gedeutet,
ivenn wir den Hunger nach Gerechtigkeit darin miteingeschlvssen sehen.
Ein solcher Hunger, ein brennendes Verlangen nach größerer Gerechtigkeit

im Völkerlebcn, zehrt gegenwärtig wie ein Fieber an der Seele
derer, die den Jammer der Zeit in seiner Tiefe erfassen. Und noch
haben sie keinen Quell der Erquickung entdeckt. Es ist, loie wenn
eine Karawane von einem Salzmeer zum andern wanderte, oder wie
ivenn sie von der Steppe zur Wüste, von der Wüste zur Steppe
zurückgetrieben würde und nirgends Wasserbrunnen fände, um dem
Tod des Verschmachtens zu entrinnen. Ach ja, und heutzutage stirbt
auch das hoffnungsvollste Leben, das im Blütenschmucke des Lenzes
steht, schöne Jünglinge und Jungfrauen, dahin in trostlosem Gram.

Man hat mit Recht gesagt: das Schwerste, das man in der Zeit
des brudermörderischen, kindertötenden und ehrenräuberischen Krieges
erlebt, das sind nicht die tausendfachen körperlichen Wunden, aus denen
unsere Völker bluten, das find die sittlichen Schäden, die unheilbar
scheinen. Das ist m. E. vor allem der Mangel an Rechtssinn, das
Versagen dessen, was man von dem Richterstuhle der Gerechtigkeit
verlangt, das sich in so erschreckender Weise offenbart.

Der Krieg ist, rein objektiv betrachtet, die schärfste Antithese zum
Begriffe der Gerechtigkeit. Nicht das Recht, sondern die Gewalt triumphiert,

solange er das Schwert in blutbefleckten Händen hält.
Verbriefte Verträge werden durch ihn zerrissen, Freiheiten, die einst mit
den größten Opfern erkauft wurden, werden durch ihn wieder in Frage
gestellt. Die niedergeworfene Unschuld krümmt sich unter den Fäusten
des Würgers. Die Seele des Menschenfreundes krumpft sich zufammen,
wenn er sieht, wie die unschuldigen Völker, deren Kindergeist gewohnt



— 114 —

ist, alles auf Treu und Glauben anzunehmen, was ihnen von vben
gesagt wird, mit ihrem Blut die Fehler der herrschenden Klaffen
bezahlen müssen. Und dabei hat das Christentum eine fast zweitausendjährige

Geschichte hinter fich; und alles scheint vergeblich zu sein, was
an Opfermut und Hingebung, an Liebe und Treue an die Völker
verschwendet worden ist. Roheit und Bestialität, Gewalttat und Barbarei
ist an der Tagesordnung, und der Engel der Barmherzigkeit verhüllt
schaudernd sein Antlitz. Nötigt uns diese Tatsache nicht zur Selbstkritik?

Müssen wir nicht bekennen, daß wir es versäumt haben, die

christlichen Grundsätze auf das Völkerleben anzuwenden? Haben wir
nicht den Scheinwerfer des christlichen Idealismus immer viel zu fehr
nach oben geworfen, um in seinem Lichte die Wohnungen des Vaterhauses

zu entdecken, statt ihn wagrecht über die Erde hingleiten zu lassen,

um zu sehen, wie weit die Welt davon entfernt ist, den Willen Gottes
im Großen zu tun und dem Reich Gottes Bahn zu machen? Kleine
und kleinste Vorschriften haben wir gegeben, um das Privatleben so

anständig wie möglich zu gestalten, haben das Mauergärtchen unserer
Privatsittlichkeit mit rührender Liebe gepflegt und bepflanzt, und haben
nicht bemerkt, daß das Meer unsittlichen Staatenlebens, das höher
und höher stieg, schließlich auch unser Gärtchen wegreißen kann? Ja,
viele von uns haben sich direkt geweigert, die ewigen Gesetze auf das
öffentliche Leben anzuwenden. Von Eigengesetzlichkeit der Politik hat
man gefabelt, und ist damit unmerklich in den Abgrund hineingeglitten,

in dem wir uns jetzt, von den Wettern des Weltkriegs umzuckt,
in unserem Schmerze wälzen. Bezeichnend für das, was ich sagen
will, ist ein Ausspruch Bismarcks, der sich in seinen „Gedanken und
Erinnerungen" findet: „Jeder, der heutiger Zeit in politischen Kämpfen
gestanden hat", schreibt er, „wird die Wahrnehmung gemacht haben,
daß Parteimänner, über deren Wohlerzogenheit und Rechtlichkeit im
Privatleben nie Zweifel aufgekommen sind, sobald sie in politische
Kreise hineingeraten, sich von den Regeln des Ehrgefühls und der
Schicklichkeit, deren Autorität sie sonst anerkennen, für entbunden
halten, und aus einer karrikierenden Uebertreibung des Satzes „das
öffentliche Wohl ist das höchste Gefetz", die Rechtfertigung für
Gemeinheiten und Roheiten in Sprache und Handlungen ableiten, durch
die sie sich außerhalb der politischen und religiösen Streitigkeiten selbst

angewidert fühlen würden. Diese Lossagung von allem, was schicklich

und ehrlich ist, hängt undeutlich mit dem Gefühl zusammen, daß man
im Interesse der Partei, das man dem des Vaterlands unterschiebt,
mit anderem Maße zu messen habe, als im Privatleben, und daß die
Gebote der Ehre und Erziehung in Parteikämpfen anders und loser
auszulegen seien als selbst im Kriegsgebrauch gegen ausländische Feinde."
Hätte freilich einer diese vortreffliche Rede ins Internationale übersetzt
und etwa gesagt: „Ebensowenig wie im Privatleben und im
Fraktionsleben ist es im internationalen Leben erlaubt, Jntriguen,
Heimtücken, Ueberlistungen, Verschleierungen, Ueberrumpelungen, Verge-



— 115 —

waltigungen u. dgl. anzuwenden," sv Hütte Bismarck sich veranlaßt
gesehen, diese Konsequenz entschieden abzulehnen. Denn sobald er sich

seinem eigenen Gewissen und seiner Nation gegenüber damit decken

konnte, daß er im nationalen Interesse auftrete, so hielt er die

Anwendung von List und Gewalt nicht nur für erlaubt, sondern u. U.
für direkt geboten.

Das ist nun eben das Problem, das uns heute beschäftigt: Ist
es möglich, moralische Gesetze auch aufs Völkerleben anzuwenden,
ohne an der Pflichtenkollifion zu scheitern, daß der moralisch
handelnde Staatsmann eben dadurch, daß er Recht tut, fein Vaterland in
einen Haufen rauchender Trümmer verwandeln kann. Die Angst, die
in dem vorhergehenden Satz angedeutet ist, beherrscht tatsächlich die

ganze internationale Politik Man fühlt sich durch die internationale
Ordnung oder vielmehr Unordnung, in der sich der Einzelstaat
befindet, zu Gewaltstreichen geradezu gezwungen, um das Wohl des

eigenen Landes zu schützen; und nicht nur der Staatsmann, fondern
auch der gewöhnliche Durchschnittspolitiker sühlt sich durch die Rücksicht

auf das Staatsinteresfe gegenüber allen Vorwürfen, die ihm
wegen unmoralischen Handelns gemacht werden, entlastet. Wenn es
das Interesse des Staats, wenn es die Staatsraison verlangt, so

annektiert man Provinzen und raubt Kolonien, so bombardiert man
Städte, zerreißt geheiligte Verträge und verbittet sich jeden Vorwurf,
den die andern daraus konstruieren wollen. Durch die Schurkerei der
andern fühlt man sich gedeckt in der Anwendung von Mitteln, die
man im Privatleben für sehr anfechtbar halten würde: ,A un kourb«,
un tuurbs st clsmi", sagte Friedrich der Große in seinem Anti-
Macchiavelli. Das Traurigste ist, daß auch die Kirche, im großen
Ganzen zur Nationalkirche geworden, an diesen Dingen keinen Anstoß
mehr nimmt. Die meisten Pfarrer sind heutzutage aàvoeuti pati-ise,
statt daß sie sich als milites rsAni àivini fühlen würden.

So kommt es denn auch, daß ein Volk seine eigene Geschichte
in der Regel ganz anders ansieht, als dieselbe von anderen beurteilt
wird. Greifen wir einige Beispiele aus der englischen Geschichte heraus,
fo erklärt John Bull die Beschießung des neutralen Kopenhagens und
die Annexion der dänischen Flotte im Jahr 1807 als eine
Staatsnotwendigkeit, die hervorgerufen war durch die Politik Napoleons, der
keine Bedenken gehabt hätte, die dänische Flotte zu einem Einfall in
England zu benützen. Er erklärt die Beschießung von Alexandria und
die Besetzung von Aegypten für etwas durch die Staatsraison
Gebotenes, da nur durch den Besitz Aegyptens der Weg nach Indien
sichergestellt werden konnte. Er bemerkt, daß die Unterdrückung der
Buren unvermeidlich gewesen fei, da sonst die englische Herrschaft in
Südafrika überhaupt in Frage gestellt worden wäre. Und dabei
kümmert er sich nicht darum, daß alle anderen diese Handlungen für
Akte der Brutalität und Schurkerei erklären. Genau fo steht es mit
der preußischen Geschichte. Als Preußen und Oesterreich im Jahr 1864



— 11« —

den Dänen Schleswig-Holstein entrissen, wurde dieser Vorgang von
der ausländischen Presse so beurteilt, als ob zwei baumstarke Kerls
über einen kleinen Jungen herfielen, um ihm das Seine zu nehmen.
Als Bismarck im Jahr 186« mit Hilfe des welschen Bundesgenossen
Oesterreich aus dem deutschen Staatsverband hinausdrängte, die
ungarische Legion bildete, und die Revolution der Magyaren gegen die

Donaumonarchie unterstützte, als er Hannover und Hessen-Nassau
annektierte, hallte die ganze Welt wider von dem Geschrei über Rechtsbrüche

und Treulosigkeiten ersten Ranges. Als im Jahr 1870 die
hohenzollerfche Thronkandidatnr sür Spanien aufgestellt und die Emser
Depesche redigiert wurde, war man in Europa von der Heimtücke der
preußischen Diplomatie überzeugt, und urteilte voll sittlicher Entrüstung
über die Ränke, ivie sie von der Wilhelmstraße aus gesponnen werden,
um die Erhaltung des Friedens unmöglich zu machen. Jn Deutschland

werden dieselben Vorgänge bekanntlich in diametral entgegengesetzter

Beleuchtung gesehen. Alles war staatsnotwendig unter dem
preußischen Gesichtswinkel betrachtet, nnd darnm nicht nur erlaubt,
sondern direkt geboten.

Man hat m. E. nur die Wahl, entweder zu erklären: die Politik
steht tatsächlich jenseits von Gut und Böse, es handelt sich in ihr um
ein Reich für sich, das seinen eigenen Gesetzen nnterworfen ist; und
dann hüte man fich auch, die uns feindlichen Akte auswärtiger Staatskunst

moralisch zu beurteilen, oder aber, man gebe zu, daß auch die

Politik als eine Sache betrachtet werden muß, die das Zusammenleben
der Menschen betrifft, und die eben deshalb moralischer Beurteilung
unterliegt. Dann aber fange man mit der moralischen Entrüstung
gefalligst bei sich selber an. Heute aber noch stehen unsere Völker
tatsächlich auf der Stufe des Botokudenhäuptlings, der behauptet: „Wenn
ich einem anderen seine Frau nehme, fo ist es eine gute Handlung,
wenn der andere mir meine Frau nimmt, so ist es eine schlechte

Handlung." Anwendung: wenn ich einem anderen Volk eine Kolonie
raube, so ist es unanfechtbar gut und recht; wenn das andere Volk
mir eine Kolonie entzieht, so ist dies niederträchtig, tückisch und brutal.
Wenn wir ein Volk in den Dursttod hineintreiben es war übrigens
nur ein wildes — so ist es eine Staatsnotwendigkeit; wenn unserem
Volk die Zufuhr abgeschnitten wird, sodaß der Hunger droht, so ist
das ein zum Himmel schreiendes Verbrechen. Wenn nnsere Bomben
auf gewisse Städte fallen mit der Wirknng, daß Frauen und Kinder
sich in ihrem Blute wälzen, so ist dagegen völkerrechtlich gar nichts
einzuwenden, wenn die Bomben unsere Städte treffen, so kennt unser
Furor keine Grenzen.

Aber wie soll den im Blut gebadeten Völkern, den zertretenen
Seelen, den rechtlosen Unglücksmenschen eine Erlösung kommen? Ich
darf vielleicht in einer persönlichen Erinnerung die Antwort suchen.

Vor 21 Jahren sprach ich in der Kathedrale meiner Stadt über das
Wort: „Zion muß durch Recht erlöst werden, Jerusalem durch



- Ii? -
Gerechtigkeit."') Ich verstand aber unter dem Recht die ganze Summe
all der Grundbedingungen, die zur Aufrechterhaltung eines menschenwürdigen

Daseins gehören. Ich sprach von dem Recht ans Arbeit,
auf genügenden Lohn, auf ausreichende Ruhe, auf menschenwürdige
Wohnung. Ich zeigte, wie wenig von diesen berechtigten Forderungen
der Arbeiter erfüllt sei, und wies darauf hin, daß nur das Zugeständnis der
erwähnten Rechte an die entrechteten Massen die Erlösung der Völker
und eine Lösung der sozialen Frage mit sich bringen könne. Einen
Tag später begegnete mir ein Gemeinderat im Vorsaal unseres
Rathauses. Er fragte mich im Tone sittlicher Entrüstung: „Wissen Sie,
daß sie Aergernis gegeben haben?" „Ja", sagte ich, „aber unser Herr
Christus hat auch manchmal Aergernis gegeben," worauf er mir
erwiderte: „Sie sind noch lange kein Christus." „Das habe ich mir
auch nie eingebildet", war mein letztes Wort an ihn, „aber er hat
uns ein Vorbild gelassen, daß wir sollen nachfolgen feinen Fußstapfen."
Und so meine ich auch heute wieder, wir müssen in die Fußstapfen
dessen treten, der nach der Weissagung des Alten Testaments „das
Recht wahrhaftiglich sollte lehren." Heute fehlt es noch daran. Zwar
ist auch das internationale Faustrecht, das heutzutage noch geübt wird,
so schlecht es ist, doch eine Art von Recht. Im Mittelalter wurde
dem Kläger erlaubt, nachdem der Richter seine Forderung für berechtigt

erklärt hatte, fich nun sein Recht mit gepanzerter Faust selber zu
holen. Auf diesem Standpunkt stehen heute nvch die Nationen, nur
daß sie den Richterspruch nicht abzuwarten Pflegen, vielmehr in eigener
Sache Richter sind. Aus der Nötigung, sich selbst zu helfen, die für
den einzelnen Staat vorliegt, ergibt sich der ganze Rattenkönig der
internationalen Verwicklungen, wie er beim Ausbruch des europäifchen
Krieges vorgelegen hat. Die Situation war wieder einmal derart,
daß kein einzelner Staat sich an dem Kriegsausbruch als solchem
schuldig fühlen mußte. Es ging vielmehr nach dem Paulusworte:
„Das, was ich will, das tue ich nicht, sondern das, was ich nicht will,
das tue ich, so tue nnn ich dasselvige nicht, sondern die Sünde (seil,
das System, die Methode), die in mir wohnet, die tut dasselbige." Es
ist die Logik der Tatsachen, dieser verhängnisvolle Kausalnexus, der
die Staatenlenker, die den Krieg gesät hatten, nötigte, den Krieg zu
ernten. Es ist das politische Hexeneinmaleins, das da lautet: „weil
du rüstest, rüste ich. weil du mich bedrohst, bedrohe ich dich," das
schließlich dazu führte, daß man aus der Hexenküche, in der das
Verderben gebraut wird, nicht mehr herauskam.

Wollen wir loskommen von dem Zauberkreis, der uns
umschlungen hält, so muß ein neues Recht an die Stelle des Faustrechts
oder der gewaltsamen Selbsthilfe gesetzt werden. Nicht daß ich damit
das geschichtlich gewordene Recht als solches antasten wollte, das wäre
revolutionär; die früher vollzogenen Annexionen müssen zurechtbestehen,

') Ics. 1. 27.



— 118 —

mcht bloß darum, weil man bei einer Revision der Weltgeschichte nicht
wüßte wo anfangen, noch aufhören, sondern auch darum, weil die
Gewalttaten durch die darauffolgende Kulturarbeit gutgemacht worden
sind. Aber das geschichtliche Recht muß ergänzt werden durch das
formelle und materielle Jdealrecht. Unter dem formellen Jdealrecht
verstehe ich das im Haag verkörperte: in morgenrötlichem Glanz
erstrahlte der Schiedsgerichtspalast, aber er ist verschlossen mit eisernem
Tor, und wie in ein unzugängliches Zauberschloß verwandelt. Aber
es genügt nicht nur, eine Stätte für juristische Rechtsprechung zu
haben, wir müffen einer Zeit entgegenstreben, wo auch das materielle
Jdealrecht in Geltnng tritt. Darunter verstehe ich das Recht des

Menschen auf den nährenden, tragenden Grund und Boden der Erde,
die ihm feine Lebensbedürfnisse befriedigt, ihm seine Freuden bereitet
und seine Ruhe gewährt. Politisch ausgedrückt, wir müffen einem
System entgegenstreben, das übervölkerten Nationen gestattet, in
dünnbevölkerten Ländern sich anzusiedeln und neue Wohnsitze zn suchen an
fernhinbrandenden Meeren.

Aber all das läßt sich nur erhoffen, wenn ein neuer Geist mit
Flammenzeichen und mit Sturmessausen ausgegossen wird: der Geist
des Rechts, der Sinn der ewigen Gerechtigkeit. Denn jener Hunger
nach Gerechtigkeit, von dem wir anfangs sprachen, wird nicht erst
durch ein neues Rechtssystem gestillt, er wird befriedigt in gewissem
Sinn schon durch die Rechtsidee, wenn sie im Herzen Wurzel faßt.
Dann wird das Wort des Dichters stch bewähren: „Es wird noch
sein Genügen auf dieser Erden, in vollen Zügen sie trinken werden."
Da werden die Durstigen schöpfen aus dem Heilsbrunnen, während
der Sturm des neuen Geistes das altgewordene Laub der Privilegien
hinwegfegt und die Kleider der Vorurteile flattern macht. Aber heute
schon gilt das Wort der Verheißung: „Selig find, die da hungern
nnd dürsten nach der Gerechtigkeit, denn sie sollen satt werden."

O. Umfrid.

»er Krieg uns Sie Setteiung von ibm.

^n der „Atlantic UontKIv" erschien unter der Ausschrift „Ins war
I suà tu« >vs^ out" ein Artikel von G. L. Dickinson vom Kings

OoIIsZs in Cambridge (England), von dem wir die Einleitung in
kurzem Auszug, die weiteren Ausführungen aber in wörtlicher
Uebersetzung widergeben möchten.

Dem Verfasser ist es nicht darum zu tnn, eine Untersuchung

') Dieser Vortrag, von dem wir das abdrucken, was uns für unsere Lcser
das Wichtigste zu sein scheint, ist uns von befreundeter — und zwar schweizerischer

— Seite zugestellt worden, mit dem dringenden Wunsche, daß wir ihn dem
deutschlesenden Publikum zugänglich machen sollten. Der Verfasser ist ein bekannter


	Der Hunger nach Gerechtigkeit

